
Zeitschrift: Mariastein

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 89 (2012)

Heft: [1]: Themenheft 2012 : 50 Jahre Zweites Vatikanisches Konzil

Artikel: Das Ende der Separation : Klosterleben vor und nach dem Zweiten
Vatikanischen Konzil

Autor: Grossheutschi, Augustin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1032608

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1032608
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Ende der Separation
Klosterleben vor und nach dem zweiten vatikanischen Konzil

P. Augustin Grossheutschi

Wer noch vor dem Zweiten Vatikanischen
Konzil ins Kloster eingetreten ist, datiert gerne

Erlebnisse und Ereignisse mit «vor» und
«nach dem Konzil». Sowohl Br. Bernhard als

auch ich gehören zu dieser Gruppe; er ist
1957, ich 1958 ins Kloster eingetreten. Mit
ihm zusammen habe ich Erinnerungen an
das klösterliche Leben vor und nach dem
Konzil zusammengetragen; darüber berichtet
dieser Artikel.

Ein neuer Papst - ein neuer wind

In der Geschichte der Kirche wurde der
Herbst des Jahres 1958 zu einem einschneidenden

Höhepunkt. Am 9. Oktober starb
nach beinahe dreissigjährigem Pontifikat
Papst Pius XII. Am 28. Oktober wählten die
Kardinäle Angelo Giuseppe Roncalli, den
bereits siebenundsiebzigjährigen Patriarchen
von Venedig, zum neuen Papst. Er nannte
sich Johannes XXIII. Die Nachrichten aus
Rom wurden am Radio übertragen, zu dem

wir als Novizen normalerweise keinen
Zugang hatten. Abt Basil höchstpersönlich gab
die Erlaubnis, dass wir im Refektorium die

Mitteilungen über die erfolgte oder eben
noch nicht erfolgte Wahl des neuen Papstes
anhören durften. Auf einem Tisch lag eine

Zeitung mit den Fotos der wählenden Kardinäle.

Als der Rauch über der Sixtina weiss

war und von der Loggia von Sankt Peter der
Name des Neugewählten bekannt gegeben
wurde, suchten wir in der Zeitung nach dem
Bild des Gewählten.
Bald schon wurde bekannt, wie menschenfreundlich

und gütig der neue Papst sei.
Beweis dafür lieferte er unter anderem, als er am
zweiten Weihnachtstag einen Besuch im
römischen Gefängnis machte. Den Gefangenen
stellte er sich vor; Ich bin Josef, euer Bruder.
Die grosse Überraschung kam im Januar
1959, als Papst Johannes XXIII. ein ökumenisches

Konzil ankündigte und er seine
Absicht bekannt gab, Fenster und Türen der
Kirche zu öffnen für das Wehen des Heiligen
Geistes. Fortan verfolgten auch wir die
Vorbereitung auf das Konzil.

Abt Basil wird neuer Abtpräses

Auf den Herbst 1959 war der Äbtekongress
der Benediktiner in Rom angesagt, in dessen

Verlauf Abt Benno Gut aus dem Kloster
Einsiedeln zum Abtprimas gewählt wurde.
Einsiedeln brauchte also einen Nachfolger als

Abt. Traditionsgemäss war der Abt von
Einsiedeln auch Präses der Schweizerischen
Benediktinerkongregation. Bei der nächsten
Äbtekonferenz in Einsiedeln beschlossen
jedoch die versammelten Äbte, einen Abt aus
einem andern Kloster zum Präses zu wählen.
Grund dafür war, dass so zwei Äbte aus der

Alle Glieder der Kirche sollen [...]

darangehen, ohne Aufschub und mit
grösstem Eifer die sozialen Kommunikationsmittel

in den vielfältigen Arbeiten
des Apostolats, wie es Zeit und Umstände

erfordern, zu benutzen.
(Vaticanum II, IM 13)

33



Kongregation am Konzil teilnehmen konnten,

nämlich der Abt von Einsiedeln als Abbas

nullius und eben der Präses der Kongregation

von Amtes wegen. Zum Präses wurde
bei dieser Gelegenheit Abt Basilius Nieder-
berger von Mariastein gewählt. Damit war er
berechtigt, am kommenden Konzil als
Konzilsvater teilzunehmen. Zu seinem Empfang
als neu gewählter Präses versammelte sich der
Konvent im unteren Konventgang. Der
damalige Frater Andreas (P. Andreas Stadelmann)

hielt im Namen der Klostergemeinschaft

eine lateinische Gratulationsansprache.

Er und Frater Alban Leus begleiteten Abt
Basilius 1962 nach Rom, die beiden Fratres

zum Studium der Theologie in Sant'Anselmo,
der Abt zur Teilnahme am Konzil.
Abt Basilius war bekannt für seine Diskretion.

Er berichtete über die Vorgänge am
Konzil kaum etwas, was nicht schon aus der
Presse bekannt war.

wie es vor dem Konzil war

Bleiben wir jedoch in Mariastein, wo das
klösterliche Leben in den Räumen, die der



Gemeinschaft in der Klosteranlage zur
Verfügung standen, in der auch die regionale
Bezirksschule und einige Mietswohnungen
untergebracht waren, gelebt wurde. Die kleine
Gemeinschaft bestand aus Patres, Fratres,
Brüdern und Novizen. «Patres» wurden (und
werden) die Mönche genannt, die Theologie
studiert und das Sakrament der Priesterweihe
empfangen haben. Sie leisten innerhalb und
ausserhalb des Klosters, in der Wallfahrtsund

in der Pfarreiseelsorge priesterliche
Dienste, wie die Feier der Eucharistie, die
dem Priester aufgetragene Spendung der
Sakramente (Taufe, Busssakrament, Krankensalbung)

und die Verkündigung. Da es eine
theologische Hausschule gab, waren einige
Patres für die Ausbildung des Nachwuchses
verantwortlich. «Fratres» wurden jene
genannt, die sich im Kloster durch das Studium
der Theologie auf das Priesteramt vorbereiteten.

Den «Brüdern» waren damals vor allem
jene vielfältigen Aufgaben zugeteilt, die
innerhalb der Klostermauern für das Funktionieren

des Klosterlebens notwendig waren,
wie Küchendienst, Gartenarbeiten, Reini-

Erste Gehversuche: Am 3. August 1968
fand im Kloster Mariastein der erste
grössere Anlass statt, bei dem die Eucharistie

als Konzelebration gefeiert wurde:
Priesterweihe von P. Norbert Cueni und
zwei jungen Jesuiten durch BischofAnton
Hänggi. Den neuen Zelebrationsaltar
stellte man (versuchsweise) noch in den
Chor, unmittelbar vor den Hochaltar.
Zu sehen sind: P. Prior Mauritius Fürst
(vorne links), Abt Basilius Niederberger
(ganz links), die beiden Neupriester
P. Norbert und ein indischer Jesuit,
P. Augustin Grossheutschi (dahinter als
Diakon), BischofAnton Hänggi,
P. Bonifaz Born (Zeremoniar), Neupriester

P. Hansjörg Gächter SJ, Pater Josef
Ketterer, ein weiterer Priester sowie (ganz
rechts) der heutige WeihbischofMartin
Gächter, alle in barocken «Bassgeigen».
Dahinter Br. Bernhard Meury.

gung von Kirche und Klostergebäuden und
Pfortendienst. Für die Reinigung des

Chorgestühls, der Gänge und Treppen wurden
auch die Fratres beigezogen. «Novizen» sind

jene, die nach einer Kandidatur das Ordenskleid

erhalten (Einkleidung) und damit das

vorgeschriebene Prüfungsjahr beginnen. Vor
den Reformen, die nach dem Konzil Geltung
bekamen, dauerte die Kandidatur für jene,
die «Brüder» wurden, einige Monate bis ein
Jahr; erst dann erhielten sie das Ordenskleid
und begannen das Noviziat. Die Zeit nach
dem Noviziatsjahr bis zur feierlichen (ewigen)
Profess dauerte dann bis zu sechs Jahren.
Damals gab es noch die sogenannte Separation,
d.h. zum einen die Patres und zum andere
die Brüder waren jeweils eine Gruppe für
sich, ebenso die Fratres und Novizen. Gegenseitige

Kontakte waren nur mit Erlaubnis des

zuständigen Obern möglich.
Die Brüder hatten beim Essen im Refektorium

ihre Plätze zuunterst am Tisch, die Fratres

zwischen den Patres und den Brüdern.
Während die Patres nur in der Fastenzeit am
Tisch servierten, wechselten sich Brüder, Fratres

und Novizen das ganze Jahr im Tischdienst

ab. Patres und Fratres wurden für die
Tischlesung eingesetzt.
Patres und Fratres beteten oder sangen im
Chor der Kirche das lateinische Stundengebet.

Die Brüder beteten separat ein deutsches
Offizium. In den Gottesdiensten leisteten sie

und die Fratres und Novizen den Ministrantendienst.

Die Priestermönche lasen, jeder für
sich, an gewöhnlichen Tagen eine sogenannte
Stillmesse, bei der jeweils ein Bruder oder ein
Frater ministrierte. Das Dienen bei der Messe

Zeitgemässe Erneuerung des Ordenslebens

heisst: ständige Rückkehr zu den
Quellen jedes christlichen Lebens und
zum Geist des Ursprungs der einzelnen
Institute, zugleich aber deren Anpassung
an die veränderten Zeitverhältnisse.

(Vaticanum II, PC 2)

35



war für die Brüder und für die Fratres alltäglich.

An grossen Wallfahrtstagen und
insbesondere in den jährlichen Konvent- und
Priesterexerzitien «traf» es den Einzelnen
sogar mehrmals. Als die Möglichkeit der Kon-
zelebration, d.h. die gemeinsame Feier der
Eucharistie durch mehrere Priester, gegeben
war, reduzierte sich die Zahl der Einzelzelebra-
tionen. Den Grossteil des Jahres waren die
Fratres, die sich auf das Priesteramt vorbereiteten,

mit dem Studium der Theologie
beschäftigt. Sowohl Brüder wie Fratres konnten
nicht an den Kapiteln, d. h. an den Beratungen,

teilnehmen. Die Fratres und die Brüder
hatten regelmässig ihre getrennte Unterweisung

durch den Frater- bzw. Brüderinstruk-
tor, der sie ins klösterliche Leben und Brauchtum,

in die Ordensregel des hl. Benedikt und
ins geistliche Leben einführte. Dazu gehörte
auch das «Culpa-Sagen», in dem wir
(lateinisch!) im Kreis des Fraterinstruktors und der
Fratres Nachlässigkeiten bekennen mussten.
Die Brüder waren kahlgeschoren, die Fratres

waren erkennbar an der Tonsur (kahlgeschoren
bis auf einen schmalen Haarkranz um

den Kopf). Auf der Liste, die aufzählte, was
beim Eintritt alles mitzubringen ist, stand
«ein schwarzer Hut, der klösterlich aussehen
soll» (d.h. mit breitem Rand). Damals war
das Kahlgeschorensein von Männern nicht in
Mode, und so waren wir froh um diesen Hut,
wenn wir etwa zu Arztbesuchen in die Stadt
gehen mussten.

Veränderungen nach dem Konzil

In der Folge des Konzils verschwand nach
und nach diese und jene (nebensächliche)
klösterliche Gewohnheit, die eher
einschränkte und letztlich niemandem diente.
Auch die Tradition der Separation wurde
ohne grosse oder gar kontroverse Diskussionen

allmählich aufgegeben, was als befreiend

empfunden wurde, wenn auch die eine
oder andere Gepflogenheit länger als nötig
beibehalten wurde, und dann eben doch
verschwand. Patres und Brüder wurden
selbstverständlich als gleichwertige Mönche

angesehen; sowohl die Brüder als auch die
Fratres mit feierlichen Gelübden hatten das

Kapitelsrecht und die Gleichstellung setzte
sich weitgehend durch. Äusserlich kam dies

unter anderem zum Ausdruck, indem alle
Mönche gemeinsam das Chorgebet in den
Chorstallen und grösstenteils in deutscher
Sprache beteten und indem - etwas später -
jeder seinen Platz in der Rangordnung seines
Klostereintritts erhielt. Die tägliche Feier der
Eucharistie in Form der Konzelebration
bestärkte das Gefühl der Zusammengehörigkeit
und förderte das Bewusstsein, dass es in dieser

Feier um das eine Opfer geht, das uns
Jesus zu seinem Gedächtnis an sein Leiden
und Sterben am Kreuz und an seine Auferstehung

aufgetragen hat.

Dankbar für das Erreichte

Wir, die wir die Zeit vor und nach dem Konzil

erlebt haben und erleben, sind dankbar für
die Neuerungen und Änderungen sowohl im

Ablauf des Klosteralltags als auch in der Feier
der Liturgie. Dass es heute wieder Stimmen
gibt, die die vorkonziliare Zeit verherrlichen,
und dass es Bestrebungen gibt, das Rad der
Zeit wieder zurückzudrehen, macht uns traurig

und ist für uns nicht nachvollziehbar.
Papst Johannes XXIII. war überzeugt: «Die
Stimme der Zeit ist die Stimme Gottes.» Für
ihn war das Konzil eine Stimme der Zeit und
damit die Stimme Gottes. Er selber ist eine
Stimme der Zeit gewesen. Ihm sind wir für
seinen Mut, seine Entschlossenheit und für
sein konsequentes Handeln von Herzen
dankbar.

Die Ordensoberen sollen ihre Untergebenen

deshalb auch bereitwillig anhören
und ihr Mitplanen zum Wohl des Instituts

und der Kirche fördern, bei voller
Wahrung freilich ihres Rechtes, zu
entscheiden und anzuordnen, was zu tun ist.

(Vaticanum II, PC 14)

36


	Das Ende der Separation : Klosterleben vor und nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil

