
Zeitschrift: Mariastein

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 89 (2012)

Heft: [1]: Themenheft 2012 : 50 Jahre Zweites Vatikanisches Konzil

Artikel: Die Nabelschau überwinden : Prozesse, die das Konzil angestossen
hat

Autor: Gmür, Felix

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1032605

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1032605
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Nabelschau überwinden

Prozesse, die das Konzil angestossen hat

Felix Gmür, Bischof von Basel

Ein Konzil wirkt lange nach. Es braucht Zeit,
bis seine Perspektiven, eingepasst in die sich
verändernde Welt und die neuen Erkenntnisse,

von den Ortskirchen aufgenommen werden.

Es braucht lange, bis die durch ein Konzil

angestossenen Handlungsoptionen auf die
Agenda kommen. Umsetzungen erfolgen mit
angepasster Intensität und Geschwindigkeit.
Die Situation der jeweiligen Kirche und
Gesellschaft bestimmt den Takt, nach dem sich
die neuen Impulse eines Konzils ins Spiel
bringen.

Liturgiereform und Verantwortung
der Laien

In unserem Land bestimmt zunächst die
Liturgie den Takt. Für alle sichtbar ist die
Umsetzung der Liturgiereform. Sie ist eine
unverkennbare Folge des Konzils. Vorbereitet

durch die liturgische Bewegung in den
deutschsprachigen Gebieten, wird in weiten
Teilen des Kirchenvolks mit Freude und
Verständnis die Erkenntnis mitgetragen, dass

Liturgie erfahren, ja gelebt werden will. Als
gemeinschaftliche Feier aller ist Liturgie
Teilhabe am lebendigen Wirken Jesu Christi,
Fest der Schöpfungsliebe Gottes, Geschenk
des Heiligen Geistes.
Bestimmt die Liturgie von Anfang an den
Takt, so machen sich die Laien auf, dazu die
Töne zu spielen. Denn eine Frucht des Konzils

ist die Einsicht, dass die Laien aufgrund
ihrer Würde als Getaufte für das Leben der
Kirche mitverantwortlich sind. Die
Nachkonzilsjahre verstehen das namentlich als

Mitverantwortung für das Leben der Pfarrei.
In den Schweizer Bistümern versucht die
«Synode 72», das Konzil umfassend in unsere
Gesellschaft zu übersetzen. Sie leistet gründliche

Arbeit, und viele Texte sind immer noch
aktuell. Es wird zwar häufig gesagt, dass

manche Anliegen der Synode von offiziellen
Instanzen schubladisiert worden seien. Das

mag zum Teil wohl stimmen. Hierüber ein
Urteil zu fällen, übersteigt meine Kompetenz,
denn ich war an der Synode nicht dabei.

Richtig ist aber mit Sicherheit, dass einige
andere Anliegen der Synode, die für die Kirche
in ihrem Wirken «nach aussen» stehen, für
ihr Wirken in das konkrete gesellschaftliche
Leben hinein, von den Getauften wenig
rezipiert sind. Nehmen wir ein Beispiel: Wer die
Aussagen der Synode als Richtlinie für sein
Stimmverhalten beiziehen wollte, hätte
vielleicht öfters anders abstimmen oder wählen
sollen, als er es getan hat.

Bischof Felix Gmür (*1966), Dr. phil und
Dr. theol., ist in Luzern aufgewachsen. Neben

seinem Studium derTheologie, der Philosophie

der Kunstgeschichte und der
Bibelwissenschaften wirkte er unter anderem in der
Pfarrei St. Anton in Basel, als Subregens am
Priesterseminar in Luzern und als Generalsekretär

der schweizer Bischofskonferenz,
bevor er am 8. September 2010 vom
Domkapitel zum Bischofvon Basel gewählt
wurde und am 16. Januar 2011 in der Oltner
St.-Martins-Kirche von seinem Vorgänger
Kardinal Kurt Koch zum Bischof geweiht wurde.

16



Umbruch in Gesellschaft und Kirche

Diese Phänomene haben verschiedene Gründe.

Zeitgleich zum Konzil und seiner Rezeption

künden sich fundamentale Veränderungen

im Gefüge der Gesellschaft an. Ein erstes
Anzeichen dieser Entwicklung ist die Auflösung

des wohlgeordneten Kosmos' des
Katholizismus in unseren Breitengraden. Mann
und Frau werden nicht mehr selbstverständlich

und schon gar nicht «automatisch»
Mitglied der entsprechenden Standesvereine. Am
Sonntag geht «man» nicht mehr selbstverständlich

und unhinterfragt in die Kirche.
Die Pfarreien müssen sich also vermehrt
anstrengen, eine kirchliche Gemeinschaft zu
sein. Die lebendige Pfarrei, getragen durch
engagierte Gläubige, wird zum Ideal und löst
das Bild einer katholischen Gesellschaft ab,
in der die Kirche für Katechese, Sakramen-
tenspendung und auch für das Brauchtum
zuständig war. Viele Pfarreien orientieren
sich an diesem Ideal und entwickeln ein
blühendes Pfarreileben. Im Rückblick gesehen
führt diese Entwicklung zu einem paradoxen
Resultat. Sie führt zu einer «Verkirchlichung»
der Laien. Der ideale Laie, der gute Christ
und die gute Christin engagieren sich in der
Pfarrei, denn ihre Kräfte werden für deren
Aufbau gebraucht. Die Psychologie kann das

gut einordnen und verständlich machen. Im
spürbaren Veränderungsprozess, der auch

von einer Schrumpfung begleitet wird,
strengt man sich an, das Bekannte
aufrechtzuerhalten. Unbewusst bleibt die Kirche
selbst im Zentrum des Interesses und der

Anstrengung. Deswegen lautet die oft geäusserte

Frage: Wie bringen wir die Leute in die
Kirche?

Kirche als Zeichen und Werkzeug

Diese Beschreibung ist sicher sehr vereinfacht,

und ich will damit keinesfalls sagen,
dass all die Bemühungen falsch waren.
Unterdessen sind jedoch weitere Jahre verflossen;
die Entwicklungen gehen rasant weiter. Wir
spüren, dass es keine Rückkehr zu den frühe¬

ren Zuständen gibt und dass grosse Anstrengungen

in diese Richtung keine Früchte
mehr bringen.
Das öffnet uns die Augen für eine zentrale
Aussage des Konzils. Das Konzil vollzieht
eine grundlegende Perspektivenänderung.
Diese haben wir zwar im Kopf gelernt, aber
den tieferen Sinn und die Bedeutung für unser

Handeln erfassen wir erst jetzt. Es geht
um die Überwindung des Kreisens um sich
selbst. Vereinfacht lässt sich diese theologische

Richtigstellung durch das Konzil in
wenigen Sätzen darstellen.
Das Licht der Welt ist Jesus Christus (Joh 8,
12), nicht die Kirche. Die Kirche ist Sakrament

dieses Lichtes. Sie ist Zeichen und
Werkzeug für Gott, der in Jesus Christus

1£9

A

&»v.
•VA

• V

• 1Mi
j

i

üm
*S
5885
HSSB

w
?»v

SS8
888
Uufj*

i y -•> >

s

«Das Licht der Welt ist Jesus Christus,
nicht die Kirche.» Licht aus dem Osten
fällt morgens durch die Rosette in den
Chor der Klosterkirche Mariastein.

17



zeigt, wer er ist, was er mit den Menschen
will und wie wir Menschen vorteilhaft
miteinander umgehen. Wenn sich die Kirche mit
sich selber beschäftigt, dann überprüft sie, ob
und wieweit sie als Werkzeug taugt und in
welchem Masse sie sich als Werkzeug entwickeln

muss, um ihren Auftrag zu erfüllen.

Haltung der Kirche zur Welt

Das Konzil gibt uns auch einen Hinweis, in
welcher Haltung die Kirche ans Werk gehen
soll. Es sagt das in einem fast poetischen
Text: «Freude und Hoffnung, Trauer und
Angst der Menschen von heute, besonders
der Armen und Bedrängten aller Art, sind
auch Freude und Hoffnung, Trauer und
Angst der Jünger Christi. Und es gibt nichts
wahrhaft Menschliches, das nicht in ihren
Herzen ihren Widerhall fände. Ist doch ihre
eigene Gemeinschaft aus Menschen gebildet,
die, in Christus geeint, vom Heiligen Geist
auf ihrer Pilgerschaft zum Reich des Vaters

geleitet werden und eine Heilsbotschaft
empfangen haben, die allen auszurichten ist.
Darum erfährt diese Gemeinschaft sich mit der
Menschheit und ihrer Geschichte wirklich
engstens verbunden.» («Gaudium et spes», 1).

Die Sprengkraft dieses Programms wird uns
erst nach und nach bewusst, und es wird
noch einige Zeit dauern, bis unsere Welt¬

anschauung und unsere Kirchenanschauung,
unser Denken und Handeln, unsere pastora-
len Methoden davon durchdrungen sind. Es

wird auch einige Zeit dauern, bis wir Wege
gefunden und ausreichend Erfahrungen
gesammelt haben, wie eine Pastoral in diesem
Sinne gestaltet werden kann.
Der zitierte Text bedeutet doch, dass die
Tagesordnung für das Handeln der Kirche die
Welt vorgibt. Nicht wir bestimmen, was zu
tun ist, sondern die «Welt» bestimmt das. Sie

kann das, weil sie der Kirche nicht äusserlich
und fremd ist, sondern weil sie von Gott
geschaffen und in vielfacher Weise durchdrungen

ist, weil Jesus nicht irgendwohin kam,
sondern in die Welt, um hier in der Wahrheit
Zeugnis zu geben (Joh 18,36). Der Kirche ist
die Heilsbotschaft anvertraut; sie ist gewisser-
massen die Ärztin und kümmert sich um die

Heilungsprozesse und die Medikamente, die
dazu benötigt werden. Diese bewahrt sie

nicht für sich selbst im «Giftschrank» auf,
sondern sie setzt sie da ein, wo sie nötig sind.
Um diese Aufgaben treu und auftragsgemäss
zu erfüllen, bedarf die Kirche geeigneter
Formen und Gefasse. Die Orientierung an den
konkreten Menschen, mit der eine Orientierung

nach «aussen», eine Sendung, ja Mission
im ursprünglichen Wortsinn einhergeht, ist
eine schwierige Aufgabe. Die Kirche wird
wohl immer hinter ihrem Anspruch zurück-

m



bleiben, auch wenn sie zu Recht «heilig»
genannt wird. Aber «heilig» heisst hier nicht,
dass ihr innerer Zustand vor Gott ein für
allemal vollkommen wäre, sondern dass sie
gewiss sein darf, dass ihr der Heilige Geist den

Werkzeugkasten schenkt, damit sie selber

Werkzeug für das Heil wird. Wichtig ist der
Perspektivenwechsel für das konkrete Handeln

und die entsprechende Spiritualität. Der
Heilige Geist führt uns als Kirche in den
Freuden und Nöten der Menschen zu unserer
jeweiligen Aufgabe. Das Konzil nennt das
«die Zeichen der Zeit erkennen». Entscheidend

ist daher das Licht der Welt selbst, Jesus
Christus, der durch den Heiligen Geist wirkt.
«Erkennt, was der Wille des Herrn ist»

(Eph 5,17) habe ich deshalb als mein
Bischofsmotto gewählt.

Drei initiativen im Bistum Basel

Und das Bistum Basel? Wir sind ja auch eine
dieser Ortskirchen, die in den Umbrüchen der
Zeit dem Aufbruch des Konzils zum Durchbruch

verhelfen wollen. Vonseiten des

Bistums gibt es manche Initiativen und Projekte,
die hier erwähnenswert wären. Aus den letzten

zwanzig Jahren nenne ich drei. Seit 1991
bemühen sich Bischof Otto Wüst und seine
Räte um neue Wege für das pastorale Handeln,

und dabei lassen sie sich von der Frage

leiten: Wie erkennen wir als Kirche «die
Zeichen der Zeit»? Daraus ist 1993 ein Arbeitsinstrument

für das pastorale Handeln im
Bistum Basel mit dem Titel «Suchet zuerst das
Reich Gottes und seine Gerechtigkeit...»
entstanden. Orientiert am Dreischritt «Sehen —

Urteilen - Handeln», will es dazu beitragen,

dass sich in einer Art synodalem Prozess neue
Schwerpunkte und Perspektiven im kirchlichen

Leben und Handeln herausbilden. Im
Hinblick auf das neue Millennium stösst
Bischof Kurt Koch ein Bistumsprojekt an, das

einen doppelten Akzent setzt: Taufe und
Aufbruch. Unter dem Titel «Als Getaufte
leben. Aufbruch des Bistums Basel ins 3.
Jahrtausend» beschränkt sich das Projekt auf drei
Fragekreise, die auf allen Ebenen der
Bistumskirche zur Sprache kommen sollen: Wie
lebe ich persönlich, sodass man merkt, dass

Die Heilige Synode lehrt, dass die
Bischöfe aufgrund göttlicher Einsetzung
an die Stelle der Apostel als Hirten der
Kirche getreten sind. Wer sie hört, hört
Christus, und wer sie verachtet, verachtet

Christus, und ihn, der ihn gesandt
hat (vgl. Lk 10,16).

(Vaticanum II, LG 20)



Das 2. Vatikanische
Konzil legt wieder
stärkeres Gewicht auf die
Bedeutung der Ortskirche
mit ihrem Ortsbischof
innerhalb der Gesamtkirche.

Hier unser Diözesan-
bischof Felix Gmür bei der
Weihe und Salbung des

neuen Altars in der nach
einem Brandanschlag
restaurierten Kathedrale
in Solothurn (30. September

2012).

ich getauft bin? Wie leben und gestalten wir
als getaufte Christinnen und Christen
Kirche? Welches ist unser Beitrag an die
Mitgestaltung der Welt?
Das Arbeitsinstrument und das Bistumsprojekt

sind Früchte des Aufbruchs des Konzils.
Das erste nimmt in meiner Wahrnehmung
mehr die kirchlichen Amtsträger in den
Blick, das zweite mehr die Laien. Die beiden
Perspektiven kommen im «Pastoralen
Entwicklungsplan des Bistums Basel (PEP)», der

von Bischof Kurt im Jahre 2006 vorgestellt
wird, in grösserer Einheit zusammen. Auch
der PEP ist eine Frucht des Konzils, wenn es
auch auf den ersten Blick nicht den Anschein
machen mag. Man könnte sagen, dass sich
das Konzil auf verschlungenen Pfaden
hereingeschlichen hat, durch die Überlegungen
von Theologen und Berichte von Praktikern,
durch Erfahrungen in Pfarreien, durch
Einsichten der Kirche in andern Ländern. In
einem grossen Masse ist dabei Frankreich von
Belang, dessen kirchliche Erfahrungen zum
Teil durch den französischsprachigen Teil des

Bistums, den «Jura pastoral», vermittelt sind.

Grundanliegen des «Pastoralen
Entwicklungsplans» (PEP)

Die Grundperspektive des PEP heisst «Den
Glauben ins Spiel bringen». Als Titel ist er an
das Programm der Kirche in Frankreich aus

den Neunzigerjahren, «Proposer la foi dans la
société actuelle», angelehnt. Eine gastfreundliche

Kirche schlägt im Dialog mit den
konkreten Menschen in der jeweiligen Begegnung

das Heilmittel des Glaubens vor, bietet
es an. Sie gibt weiter, was sie in der Begegnung

mit dem Wort Gottes und in der Feier
der Eucharistie empfangen hat. Das ist nichts
weniger als eine Umsetzung der oben zitierten

Perspektive von «Gaudium et spes». Diesen

Grundduktus übernimmt der PEP.
Das Grundanliegen ist die Entwicklung einer
Pastoral, die den Menschen unserer Zeit
entgegenkommt. Die Gesellschaft ist komplexer
als vor einigen Jahrzehnten. Die Pastoral ist
auf diese sich verändernden Bedingungen
auszurichten. Der PEP umschreibt, welche

Grundhaltungen, Ausrichtungen und Inhalte
die Pastoral prägen sollten, damit das
Evangelium gehört wird. Dabei stellen wir fest,
dass sich die pastorale Grundaufgabe tiefgreifend

geändert hat. Die Evangelisierung wird
zum zentralen Moment. Der Glaube ist nicht
einfach da, sondern er muss überhaupt erst
einmal ins Spiel gebracht werden.
In vier Leitsätzen faltet der PEP aus, was es

bedeutet, den Glauben ins Spiel zu bringen:
1. «In der Welt von heute Kirche sein.» Es

geht nicht darum, vergangenen Zeiten
nachzutrauern, sondern darum, in der

Gegenwart die Spuren des Heiligen Geistes

aufzuspüren, in den Freuden und Hoff-

20



nungen, in der Trauer und Angst der
Menschen den Glauben als eine Kraft, die dem
Leben dient, ins Spiel zu bringen.

2. «Uns von Gott erfüllen und leiten lassen.»

Die Kirche, wenn sie Werkzeug ist, lebt
nicht aus sich selber. Sie schöpft ihre Kraft
und findet ihre Orientierung im Hören des

Wortes Gottes, in der Tradition der Kirche,

in der Begegnung mit Gott im Gebet
und im Nächsten, im Alltag mit seinen
hellen und dunklen Seiten, in den Feiern
der Liturgie.

3. «Uns in die Sorge Gottes für die Welt
hineinnehmen lassen.» In dieser Sorge möchten

wir in Lebensräumen Zeuginnen und
Zeugen des Glaubens sein, die Menschen

ermutigen, den Ruf Gottes zu hören,
Gemeinschaften bilden, in denen Jesus Christus

lebt und eine Kirche sein, die dient in
Wort und Tat. Dabei sind wir nicht allein;
andere Kirchen und kirchliche Gemeinschaften

und viele Menschen guten Willens

wirken in dieselbe Richtung.
4. «Personal, Strukturen und Mittel auf die

Pastoral ausrichten.» Es gehört dazu, uns
so einzurichten, dass wir für unsere
Aufgaben die dafür geeigneten Instrumente
schaffen. Die Bildung von Pastoralräumen
ist dabei ein Element.

in Gottes Hand

Das Programm des PEP ist anspruchsvoll.
Auf dem Papier sieht es eindrücklich aus. Als
Ganzes umsetzen lässt es sich nur langsam.
Es ist ein Werden, und deshalb kann man das

zweite «P» von PEP nicht nur als «Plan»,
sondern auch als «Prozess» lesen. In dieser
Entwicklung hoffe ich, dass die Grundperspektiven

zu Haltungen werden, welche uns helfen,
immer mehr glaubwürdige Zeuginnen und
Zeugen des Evangeliums zu sein.
Der PEP ist eine Frucht des Konzils, eine
immer noch zarte Frucht. Er weist in die
Zukunft. Diese aber liegt in Gottes Hand. Lassen

Sie mich diesen Beitrag mit einem Zitat
beschliessen, das meine Hoffnung und mein
Engagement zutreffend ins Wort fasst:

«Stückwerk ist unser Tun, fragmentarisch
und unvollkommen. Das darf es auch sein.
Wir glauben, dass Gott es ist, der die Welt zur
Vollendung führt. Wir bitten um das Kommen

des Reiches Gottes. Wir treten dafür
ein, dass es wachsen kann. Wir können es

jedoch nicht selber schaffen. Das entlastet
uns. So können wir in engagierter Gelassenheit

und in gelassenem Engagement als

Christen leben und etwas von der Güte und
Menschenfreundlichkeit Gottes ausstrahlen.»
(PEP 2.4)

Stichwort:
Die ökumenischen Konzilien

Folgende Konzilien erkennt die kath.
Kirche als ökumenische Konzilien an:

1. I. Konzil von Nizäa (325)
2. I. Konzil von Konstantinopel (381)
3. Konzil von Ephesos (431)
4. Konzil von Chalcedon (451)
5. II. Konzil von Konstantinopel (553)
6. III. Konzil v. Konstantinopel (680—681)
7. II. Konzil von Nizäa (787)
8. IV. Konzil v. Konstantinopel (869-870)
9. I. Laterankonzil (1123)

10. II. Laterankonzil (1139)
11. III. Laterankonzil (1179)
12. IV. Laterankonzil (1215)
13. I. Konzil von Lyon (1245)
14. II. Konzil von Lyon (1274)
15. Konzil von Vienne (1311—1312)
16. Konzil von Konstanz (1414-1418)
17. Konzil v. Basel-Ferrara-Florenz

(1431-1449)
18. V. Laterankonzil (1512—1517)
19. Konzil von Trient (1545-1563)
20. I. Vatikanisches Konzil (1869-1870)
21. II. Vatikanisches Konzil (1962-1965)

21


	Die Nabelschau überwinden : Prozesse, die das Konzil angestossen hat

