Zeitschrift: Mariastein
Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 89 (2012)

Heft: [1]: Themenheft 2012 : 50 Jahre Zweites Vatikanisches Konzil

Artikel: Die Nabelschau Uberwinden : Prozesse, die das Konzil angestossen
hat

Autor: Gmuir, Felix

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1032605

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1032605
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Nabelschau liberwinden

Prozesse, die das Konzil angestossen hat

Felix Gmiir, Bischof von Basel

Ein Konzil wirkt lange nach. Es braucht Zeit,
bis seine Perspektiven, eingepasst in die sich
verindernde Welt und die neuen Erkenntnis-
se, von den Ortskirchen aufgenommen wer-
den. Es braucht lange, bis die durch ein Kon-
zil angestossenen Handlungsoptionen auf die
Agenda kommen. Umsetzungen erfolgen mit
angepasster Intensitit und Geschwindigkeit.
Die Situation der jeweiligen Kirche und Ge-
sellschaft bestimmt den Takt, nach dem sich
die neuen Impulse eines Konzils ins Spiel
bringen.

Liturgiereform und Verantwortung
der Laien

In unserem Land bestimmt zunichst die Li-
turgie den Take. Fiir alle sichtbar ist die Um-
setzung der Liturgiereform. Sie ist eine un-
verkennbare Folge des Konzils. Vorbereitet

Bischof Felix Gmiir (*1966), Dr. phil und

Dr. theol., ist in Luzern aufgewachsen. Neben
seinem Studium der Theologie, der Philoso-
phie, der Kunstgeschichte und der Bibelwis-
senschaften wirkte er unter anderem in der
Pfarrei St. Anton in Basel, als Subregens am
Priesterseminar in Luzern und als General-
sekretdr der Schweizer Bischofskonferenz,
bevor eram 8. September 2010 vom Dom-
kapitel zum Bischof von Basel gewadhlt
wurde und am 16. Januar 2011 in der Oltner
St.-Martins-Kirche von seinem Vorganger Kar-
dinal Kurt Koch zum Bischof geweiht wurde.

16

durch die liturgische Bewegung in den
deutschsprachigen Gebieten, wird in weiten
Teilen des Kirchenvolks mit Freude und Ver-
stindnis die Erkenntnis mitgetragen, dass
Liturgie erfahren, ja gelebt werden will. Als
gemeinschaftliche Feier aller ist Liturgie Teil-
habe am lebendigen Wirken Jesu Christi,
Fest der Schépfungsliebe Gottes, Geschenk
des Heiligen Geistes.

Bestimmt die Liturgie von Anfang an den
Take, so machen sich die Laien auf, dazu die
Tone zu spielen. Denn eine Frucht des Kon-
zils ist die Einsicht, dass die Laien aufgrund
ihrer Wiirde als Getaufte fiir das Leben der
Kirche mitverantwortlich sind. Die Nach-
konzilsjahre verstehen das namentlich als
Mitverantwortung fiir das Leben der Pfarrei.
In den Schweizer Bistiimern versucht die «Sy-
node 72», das Konzil umfassend in unsere
Gesellschaft zu tibersetzen. Sie leistet griind-
liche Arbeit, und viele Texte sind immer noch
akeuell. Es wird zwar hdufig gesagt, dass
manche Anliegen der Synode von offiziellen
Instanzen schubladisiert worden seien. Das
mag zum Teil wohl stimmen. Hieriiber ein
Urteil zu fillen, iibersteigt meine Kompetenz,
denn ich war an der Synode nicht dabei.
Richtig ist aber mit Sicherheit, dass einige an-
dere Anliegen der Synode, die fiir die Kirche
in ihrem Wirken «nach aussen» stehen, fiir
ihr Wirken in das konkrete gesellschaftliche
Leben hinein, von den Getauften wenig rezi-
piert sind. Nehmen wir ein Beispiel: Wer die
Aussagen der Synode als Richtlinie fiir sein
Stimmverhalten beiziehen wollte, hitte viel-
leicht 6fters anders abstimmen oder wihlen
sollen, als er es getan hat.



Umbruch in Gesellschaft und Kirche

Diese Phinomene haben verschiedene Griin-
de. Zeitgleich zum Konzil und seiner Rezep-
tion kiinden sich fundamentale Verinderun-
gen im Gefuige der Gesellschaft an. Ein erstes
Anzeichen dieser Entwicklung ist die Aufl-
sung des wohlgeordneten Kosmos’ des Ka-
tholizismus in unseren Breitengraden. Mann
und Frau werden nicht mehr selbstverstind-
lich und schon gar nicht «automatisch» Mit-
glied der entsprechenden Standesvereine. Am
Sonntag geht «man» nicht mehr selbstver-
stindlich und unhinterfragt in die Kirche.
Die Pfarreien miissen sich also vermehrt an-
strengen, eine kirchliche Gemeinschaft zu
sein. Die lebendige Pfarrei, getragen durch
engagierte Gliubige, wird zum Ideal und l6st
das Bild einer katholischen Gesellschaft ab,
in der die Kirche fiir Katechese, Sakramen-
tenspendung und auch fir das Brauchtum
zustindig war. Viele Pfarreien orientieren
sich an diesem Ideal und entwickeln ein bli-
hendes Pfarreileben. Im Riickblick gesehen
fiihrt diese Entwicklung zu einem paradoxen
Resultat. Sie fithrt zu einer «Verkirchlichung»
der Laien. Der ideale Laie, der gute Christ
und die gute Christin engagieren sich in der
Pfarrei, denn ihre Krifte werden fiir deren
Aufbau gebraucht. Die Psychologie kann das
gut einordnen und verstindlich machen. Im
spiirbaren  Verinderungsprozess, der auch
von einer Schrumpfung begleitet wird,
strengt man sich an, das Bekannte aufrecht-
zuerhalten. Unbewusst bleibt die Kirche
selbst im Zentrum des Interesses und der An-
strengung. Deswegen lautet die oft gedusser-
te Frage: Wie bringen wir die Leute in die
Kirche?

Kirche als Zeichen und Werkzeug

Diese Beschreibung ist sicher sehr verein-
facht, und ich will damit keinesfalls sagen,
dass all die Bemiithungen falsch waren. Un-
terdessen sind jedoch weitere Jahre verflossen;
die Entwicklungen gehen rasant weiter. Wir
spiiren, dass es keine Riickkehr zu den friihe-

ren Zustinden gibt und dass grosse Anstren-
gungen in diese Richtung keine Friichte
mehr bringen.

Das offnet uns die Augen fiir eine zentrale
Aussage des Konzils. Das Konzil vollzieht
eine grundlegende Perspektiveninderung.
Diese haben wir zwar im Kopf gelernt, aber
den tieferen Sinn und die Bedeutung fiir un-
ser Handeln erfassen wir erst jetzt. Es geht
um die Uberwindung des Kreisens um sich
selbst. Vereinfacht lisst sich diese theologi-
sche Richtigstellung durch das Konzil in we-
nigen Sitzen darstellen.

Das Licht der Welt ist Jesus Christus (Joh 8,
12), nicht die Kirche. Die Kirche ist Sakra-
ment dieses Lichtes. Sie ist Zeichen und
Werkzeug fiir Gott, der in Jesus Christus

«Das Licht der Welt ist Jesus Christus,

nicht die Kirche.» Licht aus dem Osten
fillt morgens durch die Rosette in den

Chor der Klosterkirche Mariastein.

¥4



zeigt, wer er ist, was er mit den Menschen
will und wie wir Menschen vorteilhaft mitei-
nander umgehen. Wenn sich die Kirche mit
sich selber beschiftigt, dann tiberpriift sie, ob
und wieweit sie als Werkzeug taugt und in
welchem Masse sie sich als Werkzeug entwi-
ckeln muss, um ihren Auftrag zu erftllen.

Haltung der Kirche zur welt

Das Konzil gibt uns auch einen Hinweis, in
welcher Haltung die Kirche ans Werk gehen
soll. Es sagt das in einem fast poetischen
Text: «Freude und Hoftnung, Trauer und
Angst der Menschen von heute, besonders
der Armen und Bedringten aller Art, sind
auch Freude und Hoffnung, Trauer und
Angst der Jiinger Christi. Und es gibt nichts
wahrhaft Menschliches, das nicht in ihren
Herzen ihren Widerhall finde. Ist doch ihre
eigene Gemeinschaft aus Menschen gebildert,
die, in Christus geeint, vom Heiligen Geist
auf ihrer Pilgerschaft zum Reich des Vaters
geleitet werden und eine Heilsbotschaft emp-
fangen haben, die allen auszurichten ist. Da-
rum erfihrt diese Gemeinschaft sich mit der
Menschheit und ihrer Geschichte wirklich
engstens verbunden.» («Gaudium et spes», 1).
Die Sprengkraft dieses Programms wird uns
erst nach und nach bewusst, und es wird
noch einige Zeit dauern, bis unsere Welt-

anschauung und unsere Kirchenanschauung,
unser Denken und Handeln, unsere pastora-
len Methoden davon durchdrungen sind. Es
wird auch einige Zeit dauern, bis wir Wege
gefunden und ausreichend Erfahrungen ge-
sammelt haben, wie eine Pastoral in diesem
Sinne gestaltet werden kann.

Der zitierte Text bedeutet doch, dass die Ta-
gesordnung fiir das Handeln der Kirche die
Welt vorgibt. Nicht wir bestimmen, was zu
tun ist, sondern die «Welt» bestimmt das. Sie
kann das, weil sie der Kirche nicht dusserlich
und fremd ist, sondern weil sie von Gott ge-
schaffen und in vielfacher Weise durchdrun-
gen ist, weil Jesus nicht irgendwohin kam,
sondern in die Welt, um hier in der Wahrheit
Zeugnis zu geben (Joh 18,36). Der Kirche ist
die Heilsbotschaft anvertraut; sie ist gewisser-
massen die Arztin und kiimmert sich um die
Heilungsprozesse und die Medikamente, die
dazu benétigt werden. Diese bewahrt sie
nicht fiir sich selbst im «Giftschrank» auf,
sondern sie setzt sie da ein, wo sie notig sind.
Um diese Aufgaben treu und auftragsgemiss
zu erfiillen, bedarf die Kirche geeigneter For-
men und Gefisse. Die Orientierung an den
konkreten Menschen, mit der eine Orientie-
rung nach «aussen», eine Sendung, ja Mission
im urspriinglichen Wortsinn einhergeht, ist
eine schwierige Aufgabe. Die Kirche wird
wohl immer hinter ihrem Anspruch zuriick-

Sz
]"Q i‘}"h&,

3”:‘#’“’?}& z.vd

) ‘:\‘

: A?’ f?(g . 4‘7%




bleiben, auch wenn sie zu Recht «heilig» ge-
nannt wird. Aber «heilig» heisst hier nichrt,
dass ihr innerer Zustand vor Gortt ein fiir al-
lemal vollkommen wiire, sondern dass sie ge-
wiss sein darf, dass ihr der Heilige Geist den
Werkzeugkasten schenkt, damit sie selber
Werkzeug fiir das Heil wird. Wichtig ist der
Perspektivenwechsel fiir das konkrete Han-
deln und die entsprechende Spiritualitit. Der
Heilige Geist fithrt uns als Kirche in den
Freuden und Néten der Menschen zu unserer
jeweiligen Aufgabe. Das Konzil nennt das
«die Zeichen der Zeit erkennen». Entschei-
dend ist daher das Licht der Welt selbst, Jesus
Christus, der durch den Heiligen Geist wirkt.
«Erkennt, was der Wille des Herrn ist»
(Eph 5,17) habe ich deshalb als mein Bi-
schofsmotto gewihlr.

Drei Initiativen im Bistum Basel

Und das Bistum Basel? Wir sind ja auch eine
dieser Ortskirchen, die in den Umbriichen der
Zeit dem Aufbruch des Konzils zum Durch-
bruch verhelfen wollen. Vonseiten des Bis-
tums gibt es manche Initiativen und Projekte,
die hier erwihnenswert wiren. Aus den letz-
ten zwanzig Jahren nenne ich drei. Seit 1991
bemiihen sich Bischof Otto Wiist und seine
Rite um neue Wege fiir das pastorale Han-
deln, und dabei lassen sie sich von der Frage

leiten: Wie erkennen wir als Kirche «die Zei-
chen der Zeit»? Daraus ist 1993 ein Arbeitsin-
strument fiir das pastorale Handeln im Bis-
tum Basel mit dem Titel «Suchet zuerst das
Reich Gottes und seine Gerechtigkeit ...» ent-
standen. Orientiert am Dreischritt «Sehen —
Urteilen — Handeln», will es dazu beitragen,

Die Heilige Synode lehrt, dass die
Bischofe aufgrund gorttlicher Einsetzung
an die Stelle der Apostel als Hirten der
Kirche getreten sind. Wer sie hort, hort
Christus, und wer sie verachtet, verach-
tet Christus, und ihn, der ihn gesandt
hat (vgl. Lk 10,16).

(Vaticanum II, LG 20)

dass sich in einer Art synodalem Prozess neue
Schwerpunkte und Perspektiven im kirchli-
chen Leben und Handeln herausbilden. Im
Hinblick auf das neue Millennium stésst Bi-
schof Kurt Koch ein Bistumsprojekt an, das
einen doppelten Akzent setzt: Taufe und
Aufbruch. Unter dem Titel «Als Getaufte le-
ben. Aufbruch des Bistums Basel ins 3. Jahr-
tausend» beschrinkt sich das Projekt auf drei
Fragekreise, die auf allen Ebenen der Bis-
tumskirche zur Sprache kommen sollen: Wie
lebe ich personlich, sodass man merkt, dass



ich getauft bin? Wie leben und gestalten wir
als getaufte Christinnen und Christen Kir-
che? Welches ist unser Beitrag an die Mitge-
staltung der Welt?

Das Arbeitsinstrument und das Bistumspro-
jekt sind Friichte des Aufbruchs des Konzils.
Das erste nimmt in meiner Wahrnehmung
mehr die kirchlichen Amtstriger in den
Blick, das zweite mehr die Laien. Die beiden
Perspektiven kommen im «Pastoralen Ent-
wicklungsplan des Bistums Basel (PEP)», der
von Bischof Kurt im Jahre 2006 vorgestellt
wird, in grosserer Einheit zusammen. Auch
der PEP ist eine Frucht des Konzils, wenn es
auch auf den ersten Blick nicht den Anschein
machen mag. Man konnte sagen, dass sich
das Konzil auf verschlungenen Pfaden her-
eingeschlichen hat, durch die Uberlegungen
von Theologen und Berichte von Praktikern,
durch Erfahrungen in Pfarreien, durch Ein-
sichten der Kirche in andern Lindern. In ei-
nem grossen Masse ist dabei Frankreich von
Belang, dessen kirchliche Erfahrungen zum
Teil durch den franzésischsprachigen Teil des

Bistums, den «Jura pastoral», vermittelt sind.

Grundanliegen des «Pastoralen Entwick-
lungsplans» (PEP)

Die Grundperspektive des PEP heisst «Den
Glauben ins Spiel bringen». Als Titel ist er an
das Programm der Kirche in Frankreich aus

20

Das 2. Vatikanische
Konzil legt wieder stir-
keres Gewicht auf die
Bedeutung der Ortskirche
mit ihrem Ortsbischof
innerhalb der Gesamtkir-
che. Hier unser Di6zesan-
bischof Felix Gmiir bei der
Weihe und Salbung des
neuen Altars in der nach
einem Brandanschlag
restaurierten Kathedrale
in Solothurn (30. Septem-
ber 2012).

den Neunzigerjahren, «Proposer la foi dans la
société actuelle», angelehnt. Eine gastfreund-
liche Kirche schligt im Dialog mit den kon-
kreten Menschen in der jeweiligen Begeg-
nung das Heilmittel des Glaubens vor, bietet
es an. Sie gibt weiter, was sie in der Begeg-
nung mit dem Wort Gottes und in der Feier
der Eucharistie empfangen hat. Das ist nichts
weniger als eine Umsetzung der oben zitier-
ten Perspektive von «Gaudium et spes». Die-
sen Grundduktus tibernimmt der PEP.
Das Grundanliegen ist die Entwicklung einer
Pastoral, die den Menschen unserer Zeit ent-
gegenkommt. Die Gesellschaft ist komplexer
als vor einigen Jahrzehnten. Die Pastoral ist
auf diese sich verindernden Bedingungen
auszurichten. Der PEP umschreibt, welche
Grundhaltungen, Ausrichtungen und Inhalte
die Pastoral prigen sollten, damit das Evan-
gelium gehort wird. Dabei stellen wir fest,
dass sich die pastorale Grundaufgabe tiefgrei-
fend gedndert hat. Die Evangelisierung wird
zum zentralen Moment. Der Glaube ist nicht
einfach da, sondern er muss {iberhaupt erst
einmal ins Spiel gebracht werden.
In vier Leitsitzen faltet der PEP aus, was es
bedeutet, den Glauben ins Spiel zu bringen:
1. In der Welt von heute Kirche sein.» Es
geht nicht darum, vergangenen Zeiten
nachzutrauern, sondern darum, in der Ge-
genwart die Spuren des Heiligen Geistes
aufzuspiiren, in den Freuden und Hoff-



nungen, in der Trauer und Angst der Men-
schen den Glauben als eine Kraft, die dem
Leben dient, ins Spiel zu bringen.

2. «Uns von Gott erfiillen und leiten lassen.»
Die Kirche, wenn sie Werkzeug ist, lebt
nichr aus sich selber. Sie schopft ihre Kraft
und findet ihre Orientierung im Horen des
Wortes Gottes, in der Tradition der Kir-
che, in der Begegnung mit Gott im Gebet
und im Nichsten, im Alltag mit seinen
hellen und dunklen Seiten, in den Feiern
der Liturgie.

3. «Uns in die Sorge Gottes fiir die Welt hin-
einnehmen lassen.» In dieser Sorge méch-
ten wir in Lebensrdumen Zeuginnen und
Zeugen des Glaubens sein, die Menschen
ermutigen, den Ruf Gottes zu horen, Ge-
meinschaften bilden, in denen Jesus Chris-
tus lebt und eine Kirche sein, die dient in
Wort und Tat. Dabei sind wir nicht allein;
andere Kirchen und kirchliche Gemein-
schaften und viele Menschen guten Wil-
lens wirken in dieselbe Richtung.

4., «Personal, Strukturen und Mittel auf die
Pastoral ausrichten.» Es gehort dazu, uns
so einzurichten, dass wir fiir unsere Auf-
gaben die dafiir geeigneten Instrumente
schaffen. Die Bildung von Pastoralriumen
ist dabei ein Element.

In Gottes Hand

Das Programm des PEP ist anspruchsvoll.
Auf dem Papier sieht es eindriicklich aus. Als
Ganzes umsetzen lisst es sich nur langsam.
Es ist ein Werden, und deshalb kann man das
zweite «P» von PEP nicht nur als «Plan», son-
dern auch als «Prozess» lesen. In dieser Ent-
wicklung hoffe ich, dass die Grundperspekti-
ven zu Haltungen werden, welche uns helfen,
immer mehr glaubwiirdige Zeuginnen und
Zeugen des Evangeliums zu sein.

Der PEP ist eine Frucht des Konzils, eine im-
mer noch zarte Frucht. Er weist in die Zu-
kunft. Diese aber liegt in Gottes Hand. Las-
sen Sie mich diesen Beitrag mit einem Zitat
beschliessen, das meine Hoffnung und mein
Engagement zutreffend ins Wort fasst:

«Stiickwerk ist unser Tun, fragmentarisch
und unvollkommen. Das darf es auch sein.
Wir glauben, dass Gott es ist, der die Welt zur
Vollendung fiithrt. Wir bitten um das Kom-
men des Reiches Gottes. Wir treten dafiir
ein, dass es wachsen kann. Wir konnen es
jedoch nicht selber schaffen. Das entlastet
uns. So kénnen wir in engagierter Gelassen-
heit und in gelassenem Engagement als
Christen leben und etwas von der Giite und
Menschenfreundlichkeit Gottes ausstrahlen.»
(PEP 2.4)

Folgende Konzilien erkennt die kath.
Kirche als 6kumenische Konzilien an:

1
2
3
4
5
6
7
8
9

. I. Konzil von Nizia (325)

. I. Konzil von Konstantinopel (381)

. Konzil von Ephesos (431)

. Konzil von Chalcedon (451)

. II. Konzil von Konstantinopel (553)

. III. Konzil v. Konstantinopel (680—681)

11. Konzil von Nizia (787)

. IV. Konzil v. Konstantinopel (869-870)

. I. Laterankonzil (1123)

10. II. Laterankonzil (1139)

11. III. Laterankonzil (1179)

12. IV. Laterankonzil (1215)

13. 1. Konzil von Lyon (1245)

14. 1I. Konzil von Lyon (1274)

15. Konzil von Vienne (1311-1312)

16. Konzil von Konstanz (1414—1418)

17. Konzil v. Basel-Ferrara-Florenz
(1431-1449)

18. V. Laterankonzil (1512-1517)

19. Konzil von Trient (1545-1563)

20. 1. Vatikanisches Konzil (1869-1870)

21. II. Vatikanisches Konzil (1962-1965)

21



	Die Nabelschau überwinden : Prozesse, die das Konzil angestossen hat

