
Zeitschrift: Mariastein

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 89 (2012)

Heft: [6]

Artikel: "Zu dir erhebe ich meine Seele" : Betrachtung zu gregorianischen
Gesängen für die Advents- und Weihnachtszeit

Autor: Russi, Armin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1032601

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1032601
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«zu dir erhebe ich meine Seele»

Betrachtung zu gregorianischen Gesängen für die

Advents- und Weihnachtszeit

P.Armin Russi

Ganz und gar im Dienst an Gott

Die Gesänge des Gregorianischen Chorals
sind weit mehr als nur Musikstücke. Sie sind
Meditationen über Texte und Deutungen von
Texten, mit denen sich die Komponisten
intensiv auseinandergesetzt haben. Wir kennen
ihre Namen nicht, wir wissen auch nicht
genau, in welchem Kloster oder an welcher
Kathedrale die liturgischen Gesänge entstanden
sind. So sehr verstanden sich die Komponistinnen

oder Komponisten als Instrument für
Gott, dass es ihnen nicht darum ging, durch
ihre Kunstwerke berühmt zu werden,
sondern ihr Können ganz und gar in den Dienst
an Gott und für ihn einzusetzen. Im
Vertiefen in die Texte, die ja schon sehr früh
liturgisch vorgegeben waren. Die ältesten
Handschriften sind nichts anderes als die
Sammlung der damals verwendeten liturgischen

Texte, noch bevor sie in der Gregoria-
nik ihren klanglichen Ausdruck und ihre
künstlerische Ausprägung fanden. Durch das

Meditieren und Verinnerlichen dieser Texte
waren die Künstler fähig, ihnen einen
Klangausdruck zu geben. Was aus diesen Menschen
hervorströmte, ist bis heute ergreifendes und
lebendiges Zeugnis von spirituell tiefen
Menschen. Im Gregorianischen Choral ist man
nie fertig, wenn man die Töne eines Stückes
beherrscht und sie reproduzieren kann. Jeder
klanglich perfekte Vortrag kann steril und
leblos sein, weil die innere Stimme der
Gesänge nicht zum Klingen gebracht wird. Die
volle Tiefe und den geistlichen Inhalt kann
man nur ausschöpfen, wenn man sie immer
und immer wieder meditiert, fast möchte ich

sagen: wiederkäut. Man ist nie fertig, wenn
man ein Stück einmal gesungen hat. Immer
und immer wieder kann man neue Facetten
und neue Dimensionen entdecken.

Sich in das Geheimnis versenken

Die Texte und Melodien, die seit Jahrhunderten
in der Advents- und Weihnachtszeit (aber

auch in den anderen liturgischen Zeiten des

Kirchenjahres) gesungen werden, haben ihre
tiefe und eigene Spiritualität. Sie soll zum
Klingen gebracht werden: zuerst einmal zum
Lob Gottes, aber dann auch zur Erbauung
der Gläubigen und zum eigenen geistlichen
Wachstum der Vortragenden.
Die Stücke, die ich in diesem Beitrag «meditieren»

möchte, sind ganz besonders dazu

geeignet, das Wesen des Advents und von
Weihnachten, nämlich die Sehnsucht nach
dem Messias und die Freude über die Geburt
des Lichtes aufzuzeigen. Je mehr man sich
hineinvertieft, umso inniger wird man
berührt von dem, wie die Melodien den Inhalt
des Textes darstellen, was ausgesagt wird.
Wenn die Wirklichkeit Gottes im Singen
erfahrbar werden kann und soll, so ist es - meiner

Erfahrung nach — wahrscheinlich am
schönsten im Gregorianischen Choral möglich.

Wenn das Geheimnis oder der Inhalt
eines Festes oder einer Festzeit zum Ausdruck
kommen soll, dann nicht in einer gelehrten
und wortreichen Predigt, sondern im Singen
und Sich-Versenken in diese uralten «Lieder».

Die Fülle ist gross. Ich kann hier nur ein paar
ausgewählte Stücke erwähnen.

4



«Ad te levavi»

Wenn am ersten Adventssonntag der Introi-
tus erklingt: «Ad te levavi animam meam...»
— «Zu dir erhebe ich meine Seele...»
(Ps 25,1), dann wird es richtig Advent. Der
Sehnsucht Raum geben, kann nichts anderes
bedeuten, als die Seele zu Gott zu erheben,
wie wenn man die Flügel ausbreitet. Ein Bild
aus dem wunderschönen Gedicht «Mondnacht»

von Joseph Freiherr von Eichendorff
kann uns vielleicht helfen, dies darzustellen:

Und meine Seele spannte
Weit ihre Flügel aus.
Flog durch die stillen Lande
Als flöge sie nach Haus.

Sehnsucht heisst: sich ausstrecken, auf etwas
oder jemanden hin zu hoffen. Im Commu-
nio-Gesang des ersten Adventssonntags wird
dann das Ziel dieser Sehnsucht sehr tief
charakterisiert: «Dominus dabit benignitatem: et

TEMPUS ADVENTUS
HEBDOMADA PRIMA ADVENTUS

Antiphons ad introitum Vm

i - M-
Ps. 24, 1-4

:
1

D te Ievâ-vi • â- nimam me- am :

c." -M» -H'I* 2
De- us me- us in te conft- do,

=E .% -+-

non e-ru- bé-scam : neque irri- de- ant me

î
Ü, fk m

m-1
M ^

in-imî- ci me- i : ét-e- nim u-ni-vér- si qui te exspé-

• 1 J ' Nfr ^=1

ctant, non confun- dén-tur. Ps. Vi- as tu- as, Dômi-ne, de-

e a • i r- > jf-

terra nostra dabitfructum suum» — «Der Herr
wird uns seine Güte schenken, und unser
Land gibt seinen Ertrag» (Ps 85,13). Advent
ist die Zeit des Säens und Wachsens und
Weihnachten ist das grosse Erntefest, wenn
Gott die Sehnsucht seines Volkes stillt, wenn
alles Sehnen und Hoffen in Erfüllung geht.
Die Melodie entwickelt sich in dieser Com-
munio am höchsten und intensivsten über
dem Wort «benignitatem». Damit wird
ausgedrückt — so hat es der Schöpfer dieser Melodie

wohl empfunden — dass es im Advent um
die Güte Gottes geht. Sie sollen wir immer
wieder neu erfahren und uns gegenseitig dazu
aufrufen und ermuntern, unsere Seele zu
erheben, aufzustehen, uns nach diesem Gott
auszustrecken und uns ihm vertrauensvoll zu
nähern.

Zweiter Advent

In der Communio vom zweiten Adventssonntag

wird dann die Stadt Jerusalem ermutigt,

sich zu erheben, auf den Berg zu steigen
und Ausschau zu halten nach jener Freude,
die von Gott her kommen wird: «Jerusalem,

surge, et sta in excelso: et vide iucunditatem,

quae veniet tibi a Deo tuo!» (Bar 5,5; 4,36).
Auf einen Berg zu steigen, heisst doch: den
Uberblick zu bekommen, über den eigenen
Horizont hinauszugehen und zu sehen, was
auf einen zukommt.

Dritter Advent

Ein weiterer wunderschöner Text voller Trost
ist die Communio des dritten
Adventssonntags, der ja nach seinem Introitus «Gau-
dete» — «Freut euch» benannt ist: «Dicite:
Pusillanimes, confortamini, et nolite timere: ecce

Deus noster veniet, et salvabit nos» - «Sagt den

Verzagten, habt Mut, fürchtet euch nicht!

Mit dem Introitusgesang «Ad te levavi»

beginnt das «Graduale Romanum», das

liturgische Buch für die gregorianischen
Gesänge der heiligen Messe.

mûnstra mi-hi: et sêmi-tas tu-as é-do-ce me.



Seht, unser Gott wird kommen und uns
erretten» (Jes 35,4). Auch in dieser Communio
wird das - für den Schöpfer dieser Melodie -
wichtigste Wort «confortamini» intensiv
herausgehoben, indem es in hoher Tonlage und
durch mehrmaliges Wiederholen des Tones
intensiviert wird.

«Ihr Tore, hebt euch nach oben»

Am 24. Dezember nun — die Zeit des Wartens

und der Sehnsucht ist fast schon vorüber

- wird uns in der Eucharistiefeier am Morgen
noch einmal geheimnisvoll gesagt, auf was
wir hoffen: «Hodie scietis, quia veniet Dominus»

- «Heute sollt ihr wissen, dass der Herr
kommt» (Ex 16,7—7). «Hodie» ist musikalisch
sehr betont und lässt keinen Zweifel daran,
was der Komponist ausdrücken will: Die
Zeit ist erfüllt, das Warten hat ein Ende, der
Messias kommt wirklich. Das eigentliche
Geheimnis liegt jedoch im Offertorium dieser

Messe, die ein besonders kostbares Stück
des gregorianischen Repertoires ist: «Tollite

portas, principes, vestras: et elevamini, portae
aeternales, et introibit Rexgloriae» — «Ihr Tore,
hebt euch nach oben, hebt euch, ihr uralten
Pforten; denn es kommt der König der
Herrlichkeit» (Ps 24,7). Hier begegnen sich — textlich

wie musikalisch - Himmel und Erde, sie
werden eins. Die Pforten der Erde öffnen weit
ihre Flügel und Gott tritt in Menschengestalt
in diese Erde ein. Die Melodie versteht es, auf
eindrückliche Weise durch aus der Tiefe
aufsteigende und aus der Höhe herabsinkende
Töne, die einander antworten, ja, sich gegenseitig

umspielen und umwerben, diese
Tatsache auszudrücken. Könnte das nicht auch
ein Bild dafür sein, dass wir im Singen unser
Herz erheben, es öffnen, damit Christus sich
darin einsenken, darin einziehen und es

verwandeln, trösten, heilen kann?

Heilige Nacht und weihnachtstag

Wer in der Heiligen Nacht eine mächtige
Bezeugung der Geburt des Messias erwartet,
wird enttäuscht. Ganz still und leise, dem

6

Weihnachten im Konventgang des Klosters
Mariastein, mit Tonkrippe von Sr. Augustine
Janssen, Münster (Westfalen).

Charakter des Zeitpunktes entsprechend,
führt uns ein Text aus Psalm 2 in die grosse
Neuigkeit, in das Unbegreifliche ein. «Dominus

dixit ad me: Filius meus es tu, ego hodie

genui te» — «Der Herr sprach zu mir: Mein
Sohn bist du, heute habe ich dich gezeugt»
(Ps 2,7). Die Texte aller Gesänge dieser
Heiligen Nacht sind diesem Geheimnis gewidmet:

Gott spricht — fast intim und still - zu
seinem Sohn, als ob er ihn behutsam einführen

möchte in das Geheimnis des Menschseins.

Ganz anders werden wir am Tag selber auf
das Festgeheimnis eingestimmt: Wie eine



Trompetenfanfare eines Herolds klingt es da:
«Puer natus est nobis» - «Ein Kind ist uns
geboren» (Jes 9,5). Wer es noch nicht begriffen
hat, was in dieser Nacht geschehen ist, wird
durch diesen Ruf geweckt und aufgefordert,
zu staunen, aus der reservierenden Zurückhaltung

auszubrechen und anzubeten. Sehr
schön ist darin ausgedrückt für wen denn
dieses Kind geboren ist: «nobis» — «für uns».
Das Geheimnis von Weihnachten wird ebenfalls

sehr tief ausgedrückt im Text des Graduates

und der Communio am Weihnachtstag:
«Viderunt omnes fines terrae salutare Dei no-
stri» - «Alle Enden der Erde sahen das Heil
unseres Gottes» (Ps 97,3). Auch hier bewegt
sich die Melodie zwischen tiefen und hohen
Tönen und lotet so den Text aus. Der ganzen
Welt hat Gott sich gezeigt, er ist kein verborgener

Gott mehr, sondern er hat sich allen
Völkern kundgetan und alle sein Heil schauen

lassen. Alle Enden der Erde dürfen sich
freuen und einstimmen in das Lob der Engel:
«Ehre sei Gott in der Höhe und Friede den
Menschen auf Erden.»

«Auf, werde hell!»

Noch erhöht und vertieft wird das

Weihnachtsgeschehen durch die Weiterführung
und Erfüllung an Epiphanie (6. Januar). Der
Herrscher, der Herr ist gekommen. Er zeigt
sich allen Völkern als ihr Herr. Deshalb
kommen alle Völker und beten ihn an. Im
Graduale wird das im Text und vor allem in
der Melodie verdeutlicht: «Omnes de Saba
venient» — «Alle werden von Saba kommen»
(Jes 60,6 und 1) und den Herrn anbeten, ihm
Gold und Weihrauch darbringen und dem
Herrn ihr Lob künden.
Die Nacht ist vergangen. Es ist hell und warm
geworden in der Welt. Deshalb wird die heilige

Stadt Jerusalem aufgefordert: «Surge, et
illuminareJerusalem: quia gloria Domini super
te orta est» - «Auf, werde hell, Jerusalem,
denn die Herrlichkeit des Herrn geht leuchtend

auf über dir». Auf «illuminare» — «werde
hell» steigt dieser Gesang wiederum aus den
tiefsten Tiefen in die höchsten Höhen auf

und zeigt, worauf es ankommt: Die
Menschen, die von diesem strahlenden Licht aus
der Höhe getroffen werden, werden hinausgeführt,

hinaufgeführt aus der Dunkelheit zum
Licht. Das Licht leuchtet allen, die in Finsternis

sitzen und im Schatten des Todes, und
führt sie hinauf und hinein in jene nie mehr
endende Freude. Durch solche Töne und
Klänge, die den Inhalt des Textes auf einzigartige

Weise deuten und darstellen, soll und
kann das Licht in unseren Herzen aufgehen
und wir können so in jene Gewissheit geführt
werden, dass unser Warten und Sehnen im
Advent in der Menschwerdung Gottes an
Weihnachten und sein Offenbarwerden vor
allen Völkern an Erscheinung des Herrn für
die ganze Welt und Schöpfung, aber ebenso
auch für uns und in uns geschehen ist und
immer wieder neu geschehen kann.

Is. so, s. f. i

5 jj vi'T... i

- mnes *dc Sa- ba vé-

Ä | * J
1 Tggjjgg •• 5=j

ni- ent, au- rum et thus de-fe-r6ntes, et laudem Dömi-no

.S_Ä d % Si S

« -N "M - - fl • i3 J ' J

annun- ti- ântes. T. Surge,

a _ a
1

a ft * » rrWrM
et il-lumi-nâ- re Ie-rû-

s
fi 1 ' % SÉ ih— z

- - I%J^ - lks 1

sa- lem : qui- a glô- ri a D6- rai- ni

fi L 'L~ •Q _ IV S _ 1 iL«
m «V r-- P"

su- per te or- ta est.

Graduale «Omnes de Saba venient» von
Epiphanie (6.Januar): «Alle kommen von
Saba, bringen Weihrauch und Gold und
künden dem Herrn Lob. Auf, werde hell,
Jerusalem, denn die Herrlichkeit des Herrn
geht auf über dir» (Jes 60,6 und 60,1).

7




	"Zu dir erhebe ich meine Seele" : Betrachtung zu gregorianischen Gesängen für die Advents- und Weihnachtszeit

