
Zeitschrift: Mariastein

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 89 (2012)

Heft: [1]

Artikel: Nur für heute den Tag leben : ein Vorsatz fürs neue Jahr nach
Johannes XXII

Autor: Grossheutschi, Augustin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1032590

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1032590
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nur für heute den Tag leben

Ein Vorsatz fürs neue Jahr nach Johannes xxill.

P. Augustin Grossheutschi

Die zehn Regeln der Gelassenheit
von Papst Johannes xxm.

Der unvergessliche Konzilspapst Johannes
XXIII. (1958-1963) hat sich selber Grundsätze

gegeben, nach denen er leben wollte.
Jeden dieser Sätze beginnt er mit den Worten:
«Nur für heute ...» Der hier abgedruckte
Text stammt aus einer Reihe von Exerzitienvorträgen

zu diesen zehn Grundsätzen (siehe
rechts) und nimmt Bezug auf das erste dieser
«zehn Gebote»:

«Nur für heute werde ich mich bemühen, den

Tag zu erleben (den Tag zu leben), ohne das
Problem meines Lebens auf einmal lösen zu
wollen.»

Was heute möglich ist

«Es genügt, von einem Tag zum anderen zu
leben. Wenn du täglich einen Schritt
vorwärts gehst, kannst du sehr weit kommen»,
sagt Papst Johannes XXIII. Sein Geheimnis
ist das Leben im Heute, und er ist davon
überzeugt, dass wir Tag für Tag in den Händen

des Herrn leben.
Wenn wir auch jeden Augenblick im Heute
leben, so schauen wir doch immer wieder
vergleichend zurück, und wir bangen sehr oft um
das Morgen. Papst Johannes nimmt sich vor:
«nurfür heute», und er meint damit nurfür die
nächste Zeit, nurfür einen überschaubaren
Zeitraum. Wenn ich mich auch an seine Tipps halten

will, muss ich mich trotzdem auf meinen
eigenen Weg machen, und ich muss das mir
angemessene Mass finden im Hier und Heute.

Mit seinem «nur für heute» spricht Johannes
XXIII. ganz im Sinn der Bibel und damit im
Geiste Jesu, der uns mahnt: «Sorgt euch also
nicht um morgen, denn der morgige Tag wird
für sich selbst sorgen. Jeder Tag hat genug
eigene Plage» (Mt 6,34).
Unter Plagen verstehen wir unter anderem
auch die Probleme, die vielfältig auf uns
zukommen und auch wieder gehen, und die uns
länger oder weniger lang begleiten und
beschäftigen. Der Papst meint, dass es nicht in
seiner Absicht liege, sie auf einmal und ein
für allemal zu lösen. Es genügt ihm, das zu
tun, was heute möglich ist, und sich auf diesen

kleinen Schritt zu konzentrieren.
Bestimmt ist es auch die Erfahrung eines jeden
von uns, dass wir mehr erreichen, wenn wir
unsere Aufmerksamkeit nacheinander auf
Einzelnes und Kleines richten und so nach
und nach das ganze Problem lösen.

sein Kreuz tragen

Jesus braucht nicht das Wort Problem. Er hat
seine eigene Ausdrucksweise und seine eigenen

Bilder, so etwa «das Kreuz tragen»: «Wer
nicht sein Kreuz trägt und mir nachfolgt, der
kann nicht mein Jünger sein» (Lk 14,27; Mt
10,38).
Im Wort Kreuz finden wir all das
ausgedrückt, was uns Mühe macht. Wir sprechen
vom Kreuz, wenn uns etwas bedrückt, wenn
wir uns belastet fühlen, wenn es uns nicht gut
geht. Zum Kreuz wird uns eine schwere,
vielleicht unheilbare Krankheit, die wir selber
haben oder unter der andere leiden. Drückende

materielle Sorgen werden zum Kreuz.

5



Zum Kreuz werden wir uns selber oder
Schwierigkeiten im Umgang mit andern,
Unstimmigkeiten in den zwischenmenschlichen
Beziehungen, zum Kreuz wird der Eindruck,
nicht verstanden zu werden, und überhaupt
das Gefühl, mit dem Leben nicht
zurechtzukommen. In solchen Lebenssituationen
möchten wir am liebsten auf und davon und
wir sind versucht, jedes Bemühen aufzugeben
und auszubrechen. Das Leben ist nun einmal
nicht lauter «Honig lecken». Das Harte, das

Schwere, das Belastende gehört zum menschlichen

Leben wie das, was angenehm ist, was
freut, was uns gefällt und uns anspricht.
Immer wieder haben wir die Chance, dass wir
schwierige Probleme selber lösen können,
und es macht uns glücklich, wenn uns etwas
gelungen ist.
Der heilige Paulus weist uns noch auf eine
andere Möglichkeit hin, wenn er im Galater-
brief (6,2) schreibt: «Einer trage des andern
Last»; für ihn ist die konkrete Hilfe, die wir
dem andern zukommen lassen, die Erfüllung
des Gesetzes Christi. Die Last eines andern

tragen, kann heissen, sich um den andern
kümmern, sich Zeit nehmen für ein Gespräch
oder ganz einfach sich Zeit nehmen zum
Zuhören, damit sich der Mitmensch Bedrückendes,

Belastendes von der Seele reden kann.
Die Last eines andern tragen, kann auch heissen,

ihr/ihm zu sagen, dass ich an sie/ihn denke,

dass ich für sie/ihn bete, und es natürlich
dann auch tun. Es gibt jedoch auch unlösbare
Probleme, und es gibt Lasten, die wir nicht
oder über längere Zeit hinweg nicht lösen
können, mit denen wir leben müssen. An die
eine oder andere belastende Situation können
wir uns gewöhnen, weil wir gelernt haben,
die positiven Seiten zu sehen und uns in das

Unvermeidbare zu fügen, oder weil wir
gemerkt haben, dass wir damit andern helfen
können, und dass wir selber «am Kreuz»
wachsen, erstarken und reifen. In solchen
Situationen und zu solchen Zeiten erfahren wir
das, was der österreichische Dichter Franz
Grillparzer so gesagt hat: «Aufdem Weg durch
das Leben nimmt uns Gott die Lasten nicht ab,
aber er stärkt unsere Schultern.»

Und auch Jesus lädt uns ein, die Lasten des

Lebens anzunehmen; wir sollen aber nicht
mit ihnen und bei ihnen stehen bleiben,
sondern damit zu ihm kommen. Er verspricht,
dass er sie mitträgt und uns die notwendige
Kraft und Ruhe schenken wird. «Kommt alle
zu mir, die ihr euch plagt und schwere Lasten
zu tragen habt. Ich werde euch Ruhe
verschaffen» (Mt 11,28).
Papst Johannes XXIII. sagt, dass er sich
bemühen wolle, den Tag zu erleben oder den Tag

zu leben. Den Tag erleben besagt eher ein
passives «geschehen lassen», das heisst: ich nehme

geradezu passiv an, was geschieht, was
den Tag ausmacht und was der Tag mit sich

bringt. Den Tag leben drückt ein aktives
Verhalten aus, das heisst: ich lebe das Leben, ich
lebe den Augenblick, ich lebe den Tag, ich
selber bin tätig. Wir haben die Gelegenheit,
das Leben aktiv zu gestalten, das Leben zu
leben. Wir nehmen das Leben nicht nur hin,
wir versuchen vielmehr, es selber zu gestalten,
es zu begreifen, und wir fragen nach seinem
Sinn. Das Leben ist uns als Auftrag gegeben,
den wir in der Zeit, die uns zur Verfügung
steht, ausführen sollen; und das Leben ist uns
als Aufgabe gegeben, die wir erfüllen müssen.

Liegt es jedoch allein an uns, dass dieses
Leben glücklich und erfüllt sein kann? Wir
glauben, dass wir in Gottes Hand sind und
dass wir in unserem Bemühen mit Gott rechnen

dürfen.

Hierund heute

Im Prolog zu seiner Regel (RB Prol 15)

wünscht der heilige Benedikt seinen Mönchen

ein erfülltes und letztlich geglücktes
Leben. Er stellt dort die Frage: «Wer ist der
Mensch, der das Leben liebt und gute Tage zu
sehen wünscht?»
Benedikt geht davon aus, dass dies wohl ein
jeder wünscht. Die Sehnsucht, glücklich zu
sein, steckt im Menschen und ist ein
Kennzeichen menschlichen Lebens. Das, wonach
sich Menschen sehnen, ist so vielfältig wie die
Zahl der Menschen. Die Sehnsüchte dürfen
uns allerdings nicht vergessen lassen, dass wir

6



das Leben so leben sollen, wie es tatsächlich
ist. Es ist und bleibt unsere Daueraufgabe,
das wirkliche Leben anzunehmen und daraus
das Beste zu machen. Es nützt nichts, mit
seinem Herzen und mit seinen Gedanken der
Vergangenheit nachzuhängen, und es hilft
auch nichts, tatenlos nach einer vermeintlich
besseren Zukunft Ausschau zu halten. Fantasien,

die sich in Träumereien verlieren, fruchten

nichts. Leben wir das Heute.
Ebenfalls im Prolog zu seiner Regel schreibt
der heilige Benedikt: «Die Stunde ist (jetzt)
da, vom Schlafe aufzustehen» (RB Prol 8),
und er weist auf den Psalm 95 (Ps 95,7) hin,
wo es heisst: «Ach, würdet ihr doch heute auf
seine Stimme hören.» Gemeint ist: auf das

hören, was jetzt von uns gefordert ist. Jeder
Tag hat genug an seiner eigenen Plage (vgl.
Mt 6,34), jeder Tag hat aber auch genug an
seiner eigenen Qualität und an seiner Schönheit.

Hinter jeder Sehnsucht wird Tieferes
spürbar, das allerdings manchmal verschüttet
sein kann. Doch auch da erweist sich unsere
Sehnsucht als eine Sehnsucht nach Gott. Das
Hier und Heute ist unsere Chance, diesem
Gott zu begegnen. Leben kann nur gelingen,
wenn wir es im Hier und Jetzt leben. Es ist
sehr gefährlich, in der Rückschau auf die
Vergangenheit nur von der «guten alten Zeit» zu
sprechen, weil damals angeblich alles viel besser

und viel schöner war. Mit einer solchen

Sicht gehen wir an der Wirklichkeit vorbei.
Erwarten wir jedoch anderseits alles Gute
und Bessere nur von der Zukunft, werden wir
in unseren Hoffnungen immer wieder
enttäuscht. Darum ist es wichtig, dass wir uns
den Blick auf das Heute nicht trüben lassen;
wir können es erst richtig leben, wenn wir
dankbar die Vergangenheit annehmen und
wenn unser Blick in die Zukunft von der

Hoffnung begleitet und getragen wird. Dieses

Heute bringt uns Erlebnisse, über die wir
uns freuen können und die uns glücklich
machen, und wir erleben in diesem Heute auch
Momente und Dinge, die schwer zu verstehen
und anzunehmen sind. Gelingen und Miss-
lingen wechseln sich ab.

Die verstorbene Benediktinerin aus dem
Kloster Fahr, Silja Walter, schreibt in ihrem
Gedicht Lied der Armut:
«Der Mond wird aus den Schlehen schon
wieder auferstehen,
was bin ich denn betrübt?
Ist hinter allen Dingen,
die scheinbar nicht gelingen,
doch einer, der mich liebt.»
Erinnern wir uns da auch noch an ein Sprichwort,

das sagt: «Willst du glücklich sein im
Leben, trage bei zu anderer Glück, denn die
Freude, die wir geben, kehrt ins eigene Herz
zurück.»
«Nur für heute werde ich mich bemühen,
den Tag zu erleben, ohne alle Probleme meines

Lebens auf einmal lösen zu wollen», sagt
sich Johannes XXIII. und rät damit auch uns,
so zu handeln.
Während seiner Krankheit, die zum Tode
führte, hat der Schauspieler Ernst Ginsberg
(1904—1964) täglich folgendes Gebet gesprochen:

«Ich bitte dich, Herr, um die grosse Kraft,
diesen kleinen Tag zu bestehen, um auf dem

grossen Weg zu dir, einen kleinen Schritt
weiterzugehen.»

«II Papa buono»:
Papst Johannes XXIII. (1958-1963).

7




	Nur für heute den Tag leben : ein Vorsatz fürs neue Jahr nach Johannes XXII

