
Zeitschrift: Mariastein

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 88 (2011)

Heft: [1]: Themenheft : Stille

Artikel: Das heilige Schweigen : Stille im Gottesdienst

Autor: Sexauer, Leonhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1032502

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1032502
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das heilige schweigen
stille im Gottesdienst

P. Leonhard Sexauer

Der Priester hält mitten im Gottesdienst inne
und schweigt, die Orgel setzt auch nicht ein,
um zu spielen, kein Lektor tritt vor, um etwas
zu lesen, kein Ministrant steht auf, um etwas
zum Altar zu bringen... Quälende Stille. Ein
nervöses Hüsteln, Schneuzen und Räuspern
erfüllt den Kirchenraum, Füsse scharren,

Finger nesteln in den Gesangbüchern, Blicke
wandern auf die Uhr am Handgelenk. Was
ist los? Hat der Pfarrer den Faden verloren?
Geht es endlich weiter im Lauf der Liturgie?

Heikles liturgisches Thema

Mit der Stille im Gottesdienst tun wir uns
manchmal schwer. Auf Stille und Schweigen
lassen wir uns vielleicht ein, wenn wir uns
zum privaten, meditativen Gebet zurückziehen.

Aber im gemeinsamen Gottesdienst?
Manch ein Priester fühlt sich da gehörig unter

Druck: Nicht nur, dass er nach der heiligen

Messe schon zum nächsten Gottesdienst
davoneilen sollte. Er möchte auch inhaltlich
etwas vermitteln und gleichzeitig die
Gemeinde nicht länger als nötig hinhalten. Wollen

die Leute nicht alle auch so schnell wie
möglich wieder nach Hause? Und steht bei
den Gläubigen nicht jener Pfarrer am höchsten

im Kurs, dessen Sonntagsmesse am
kürzesten dauert? Müssen die Gottesdienstbesucher,

die sonntags noch anderes vorhaben,
nicht jeden zusätzlichen Moment der Stille,
den der Priester einbaut, als eine Zumutung
empfinden? Ist Stille beim gemeinsamen
Gottesdienst nicht unnötiger Leerlauf?
Nicht nur von frommen Gedanken, sondern
bisweilen durchaus auch von Gedankengän¬

gen solcher Art lässt sich der Priester bei der
Messe leiten.
Zudem haben wir Priester manchmal die
dumme Angewohnheit, den Gottesdienst
anzureichern mit Ansagen, frommen Überleitungen

und netten Hinführungen zu Lesungen,

Liedern, Gesten und Gebeten, um ja
keine Momente der allgemeinen stillen
Verlegenheit aufkommen zu lassen. Und welcher
Priester hat nicht schon einmal bei der
Hinführung zum Bussakt zu Beginn der Messe

gedankenlos für einen nahtlosen Übergang
gesorgt, in dem er so oder so ähnlich formulierte:

«Bevor wir den Herrn um sein Erbarmen

anrufen, wollen wir uns in einem
Moment der Stille besinnen, Herr erbarme
dich...», womöglich tatkräftig unterstützt
durch einen eifrigen Organisten, der punktgenau

mit dem Kyrie einsetzt, ohne wertvolle
Sekunden zu verlieren?

Als das Lamm das siebte Siegel öffnete,
trat im Himmel völlige Stille ein, etwa
eine halbe Stunde lang.

(Offenbarung des Johannes 8,1)

Erträgt der Mensch von heute das Moment
der Stille nicht mehr? Oder unterstellen wir
ihm das nur? «Stille» in der Liturgie scheint
jedenfalls ein heikles Thema zu sein.

Stille in der Eucharistiefeier

Das Zweite Vatikanische Konzil hat in seiner

Liturgiekonstitution «Sacrosanctum concili-

25



um» (abgekürzt SC, benannt nach den ersten
beiden lateinischen Worten dieses lehramtlichen

Dokumentes) kurz und prägnant
formuliert: «Auch das heilige Schweigen soll zu
seiner Zeit eingehalten werden» (SC 30). Bei
diesem «heiligen Schweigen» (lat: sacrum si-
lentiurri), ging es den Konzilsvätern nicht
darum, bestimmte Gebetsteile der Liturgie
anstatt laut nur leise oder still zu beten, wie bis
dahin üblich. Aber wo genau im Verlauf der

Liturgie ist «heiliges Schweigen» angesagt?
Das Konzil gibt lediglich die Prinzipien vor,
nach denen die Liturgie erneuert werden soll.
Die Allgemeine Einführung zum Römischen
Messbuch (AEM), das die vom Konzil
vorgegebenen Prinzipien der erneuerten Liturgie
für die Messe umsetzt und fortschreibt,
bezeichnet die Stille als eigenes Element der
Eucharistiefeier, das «zu gegebener Zeit zu
halten» ist (AEM 23). Dabei werden drei
unterschiedliche Funktionen genannt: Die
Besinnung (beim Bussakt, vor den Gebeten),
das nachsinnende Meditieren (nach den

Lesungen oder der Homilie/Predigt) und der
innerliche Lobpreis (nach der Kommunion).

Besinnung und Sammlung

Beim Bussakt bzw. vor dem Schuldbekenntnis

zu Beginn der Messe ist jeder mitfeiernde
Christ eingeladen, sich zu besinnen und sein
Herz für die heilige Feier zu bereiten. Er
macht sich bewusst, dass er ein sündiger
Mensch und ganz auf Gottes Erbarmen
angewiesen ist. Seine Schuld, seinen Mangel an
Liebe darf er Gott hinlegen und ihn um
Verzeihung bitten. Der Mensch soll zur Besinnung

kommen. Dorthin möchte ihn der
Bussakt zu Beginn der Messe führen in
doppeltem Sinn: zur Stille; und zur
Selbsterkenntnis, dass er falsche Wege gegangen ist.
Das Tagesgebet weist in seiner lateinischen
Bezeichnung collecta besonders stark auf
einen Moment der inneren Sammlung hin. Es

handelt sich keineswegs nur um ein
vorformuliertes Gebet, das der Priester aus dem
Messbuch abliest. Der Aufruf «Lasset uns
beten» lädt die Mitfeiernden ein, sich zum Ge¬

bet zu sammeln und auch das, was jeden
einzelnen persönlich bewegt, in diesem Moment
zu sammeln zum stillen Gebet, das dann mit
den vom Priester vorgebeteten und im Messbuch

vorgegebenen Worten quasi abgeschlossen

wird. Ein Gebet Sammlung («Kollektengebet»,

lat. collecta) ist in diesem Sinn
natürlich nur möglich, wenn der Vorbeter

Immer sollte in uns die Stille sein, die
nach der Ewigkeit hin offen steht und
horcht.

(Romano Guardini)

durch ein kurzes Innehalten den Gläubigen
die Chance dazu lässt, - und wenn die
Mitfeiernden diese Chance für sich nutzen, so
wie es in unserem Messbuch ausdrücklich
vorgesehen ist: «In einer kurzen gemeinsamen

Stille soll sich jeder auf" die Gegenwart
Gottes besinnen und sein eigenes Gebet im
Herzen formen» (AEM 32), «dann breitet der
Priester die Hände aus und singt oder spricht
das Tagesgebet» (Römisches Messbuch), das
die Gemeinde mit dem «Amen» bekräftigt.
Auch bei den Fürbitten könnte eine kurze
Stille nach den einzelnen Bitten das Mitbeten
erleichtern und das stille Hinzufügen eigener
Anliegen ermöglichen (vgl. AEM 47).
Sinnvoll kann ein kurzes Innehalten schliesslich

auch während des eucharistischen
Hochgebetes sein. Was beim Ersten Hochgebet
(«Römischer Kanon») beim Gebet für die
Verstorbenen ausdrücklich vorgesehen ist
(der Priester «faltet die Hände und verweilt
mit der Gemeinde eine kurze Zeit in stillem
Gebet für die Verstorbenen, denen man
besonders gedenken will») macht natürlich in
den anderen (kürzeren) Hochgebeten ebenso

Sinn, — nicht nur beim Gebet für die Verstorbenen,

sondern z.B. auch im Dritten Hoch-

Fastenzeit: Stille Anbetung vor dem
ausgesetzten Allerheiligsten in der Josefskapelle.

26



gebet, wo es heisst: «Erhöre, gütiger Vater, die
Gebete der hier versammelten Gemeinde.»

Das Wort Gottes verinnerlichen

Einen besonderen Stellenwert erhält die Stille
beim Hören auf das Wort Gottes. Das äusser-
liche und innerliche Schweigen macht uns
zunächst bereit, überhaupt ganz Ohr zu sein
für das, was Gott uns sagen möchte in den

heiligen Lesungen, die uns der Prediger in
seiner Homilie noch besser zu verstehen hilft.
Die Stille nach den Bibellesungen und nach
der Homilie gibt Gelegenheit, das Gehörte zu
verinnerlichen und nachzuspüren, wo Gottes
Wort mich berührt und anspricht und in mir
widerhallt. Das Wort soll sich setzen und bei
mir ankommen können, und nicht sofort
wieder durch viele andere Reden überdeckt
und ausgelöscht werden. «Heiliges Schwei¬

gen» ist hier auch ein Ausdruck der
Ehrfurcht, dass hier etwas Grossartiges geschieht.
Ich stelle mich darauf ein und halte mir be-

wusst, dass das göttliche Wort, nämlich
Christus, mich jetzt berühren und ansprechen

möchte.

Kommunionstille

Ein besonders intimer Moment ist die Begegnung

mit Christus in der Kommunion. Um
sich auf den Empfang des Leibes und Blutes
Christi vorzubereiten, unmittelbar bevor der
Priester den Gläubigen das eucharistische
Brot zeigt («Seht das Lamm Gottes...») betet
der Priester still am Altar. Aber nicht nur er:
«Auch die Gläubigen sollen in Stille beten»

(AEM 46f). Das Schreiten der Gläubigen zur
Kommunion wird dann vom Prozessionsgesang

der Schola (Communio) oder von Or-

27



gelspiel begleitet. Wenn aber die Gläubigen
die Kommunion empfangen haben, ist ein
Moment des «heiligen Schweigens» besonders

angemessen. Hier bin ich dem Heiland auf
ganz intensive Weise nahe. Ahnlich wie
Verliebte, die sich schweigend die Hand halten
und einfach nur spüren, dass der andere da
ist, ohne ein Wort sagen zu müssen, so darf
der Gläubige nach dem Kommunionempfang
im «heiligen Schweigen» die Nähe und
Gegenwart des Heilands in seinem Innern auf
besonders intensive Weise spüren. Zur
Kommunionstille empfiehlt die Allgemeine
Einführung in das Messbuch: «Wo es angebracht
erscheint, beten Priester und Gläubige nach
Beendigung der Kommunionspendung einige

Zeit in Stille» (AEM 40j), bevor das

Schlussgebet gesprochen oder ein Danklied
gesungen wird.

innehalten im stundengebet

Mit den bis hierher gemachten Bemerkungen
setzt das Messbuch das erwähnte kurze
Postulat des Zweiten Vaticanums in der Feier der
Eucharistie um: «Auch das heilige Schweigen
soll zu seiner Zeit eingehalten werden» (SC
30). Die Eucharistiefeier ist nun aber nicht
die einzige Gottesdienstform der Kirche,
auch wenn es in manchen Gemeinden
Entwicklungen und Tendenzen gibt, das liturgische

Leben darauf zu beschränken. Neben
der stillen eucharistischen Anbetung können
gerade auch nichteucharistische Gottesdienste

Raum bieten, der Stille als liturgischem

Sei still vor dem Herrn und harre auf
ihn!

(Psalm 37,7)

Element besonderes Gewicht zu geben. In
unserer jährlichen besinnlichen Feier zum
Jahreswechsel in der Silvesternacht wird das
besonders deutlich. Aber das gilt keineswegs
nur für derartige alternative meditative
Feiern. Das trifft ansatzweise auch auf das Stun¬

dengebet zu, wie es die Gläubigen bei uns in
der Klosterkirche mit uns Mönchen erleben
und mitbeten können.
So ist eine längere Stille nach den Lesungen
in unseren Gebetszeiten selbstverständlich.
Das Wort Gottes soll bei uns ankommen und
Fuss fassen können, bevor wir im Gesang des

Responsoriums eine vorläufige Antwort
darauf geben.
In der deutschen Vesper sonntags um 15.00
Uhr greifen wir darüber hinaus auf die alte
Tradition der sogenannten «Psalmoration»
zurück: Das bedeutet, dass die Psalmen nicht
pausenlos (und damit vielleicht auch
besinnungslos) aneinandergereiht werden, sondern
dass nach jedem Psalm eine Zeit des stillen
Gebets folgt, in dem etwas vom zuvor gesungenen

Psalm nachklingen kann und das
Gebetete mit der Verfassung und der Lebenswelt
des einzelnen Beters in Verbindung gebracht
werden kann, bevor der Vorsteher dieses stille
Beten durch ein laut vorgetragenes, zum
Psalm passendes Gebet (Psalmoration) ab-
schliesst. Die kirchenoffizielle «Allgemeine
Einführung in das Stundengebet» (AES) bietet

diese Möglichkeit ausdrücklich an (vgl.
AES 112). Auch wenn wir diese Form des

Psalmengebets nur einmal in der Woche pflegen,

so erinnert sie uns doch daran, dass es im
Stundengebet nicht darum geht, so schnell
wie möglich von einem Psalm zum anderen
zu springen, sondern dass im Nachklang
eines jeden Psalms eigentlich ein zumindest
kurzes Innehalten angesagt wäre.
Auch die Praxis der Psalmodie selber kennt
dieses Innehalten, — inmitten eines jeden
Psalmverses. Nach der ersten Vershälfte holt
nicht nur die Lunge des Sängers tief Atem,
sondern auch die Seele des Beters, der sich
hier die Chance gibt, das Gebetete nachhallen

zu lassen und seine eigene persönliche
Lebenswelt in Verbindung zu setzen mit dem
mehrtausendjährigen Psalmvers und gleichsam

einzuschreiben in die Mitte des Psalmverses,

bevor der Gedanke der ersten
Vershälfte in der zweiten parallelen Vershälfte
noch einmal auf andere Weise wiederholt
oder weitergeführt wird. Auf diese Weise ent-

28



«Auch das heilige Schweigen soll zu seiner zeit eingehalten werden» (Zweites vatikanisches
Konzil): Stille und Psalmoration in der Sonntagsvesper.

geht der Beter einem besinnungslosen
Herunterlesen des Psalters und gewinnt auch im
geistlichen Sinn innere Ruhe und Luft beim
Beten sowie einen persönlichen Bezug zum
gebeteten Psalmwort.
«Um der Stimme des Heiligen Geistes im
Herzen vollen Widerhall zu gewähren und
das persönliche Gebet enger mit dem Wort
Gottes und dem Gebetswort der Kirche zu
verbinden» (AES 202) wird also auch im
Stundengebet das «heilige Schweigen»
gepflegt.

ins Stammbuch geschrieben

Nicht nur persönliches Gebet und Meditation

im stillen Kämmerlein, sondern auch die

Liturgie ist also als Raum angelegt, in der der
Mensch innehalten kann, zur Besinnung
kommen kann und für seine Seele Ruhe findet

bei Gott. Wenn moderne Menschen auf
ihrer religiösen Suche manchmal in der Praxis

anderer Religionen eher jene meditative

Stille und Sammlung finden, nach der ihre
Seele lechzt, dann kann das auch damit zu
tun haben, dass wir mit der Stille, die auch
ein wichtiges Element unserer Liturgie wäre,
vielleicht allzu stiefmütterlich umgehen. Eine
Rückbesinnung auf das «heilige Schweigen»,
das die Konzilsväter der Kirche und ihrer
Liturgie ins Stammbuch geschrieben haben, ist
von Zeit zu Zeit sicher kein Schaden.

Sonntagsvesper

An allen Sonn- und Feiertagen feiern wir
zusammen mit den Pilgern und Pilgerinnen

nachmittags um 15.00 Uhr die zweite

Vesper vom Sonntag (deutsch), bzw.

vom entsprechenden Festtag (lateinisch).
Die Vesper schliesst jeweils mit dem
eucharistischen Segen und dem Salve

regina.

29



30


	Das heilige Schweigen : Stille im Gottesdienst

