
Zeitschrift: Mariastein

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 88 (2011)

Heft: [1]: Themenheft : Stille

Artikel: Wenn der Arzt Ruhe verschreibt : Plädoyer für eine Kultur der Stille

Autor: Brantschen, Niklaus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1032500

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1032500
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


wenn der Arzt Ruhe verschreibt

Plädoyer für eine Kultur der stille

P. Nikiaus Brantschen SJ, Bad Schönbrunn

«Wenn ich Arzt wäre und man mich fragte:
Was rätst du? — Ich würde antworten: Schaffe
Stille». Dieses Wort von Sören Kierkegaard
gibt zu denken. Stille tut not. Der Lärm ist

gross und er wird, bedingt unter anderem
durch die wachsende Mobilität, noch grösser.
Einem Teppich gleich breitet er sich über die
Siedlungsgebiete aus, belastet Mensch und
Tier und gefährdet ihre Gesundheit. Körper
und Seele reagieren auf den durch Lärm
bedingten Stress: Erhöhter Blutdruck,
Herzinfarkt, Magengeschwüre, Schlafstörungen
und Depressionen sind nur einige der möglichen

Folgen. Wen wundert's, dass in einer
solchen Situation über Stille, Ruhe und
Sammlung viel gesprochen und geschrieben
wird. Stille, oder das Fehlen der Stille, ist zu
einem Politikum geworden. Es gilt, nicht nur
entschieden und nachhaltig gegen Luft- und
andere Umweltverschmutzung anzukämpfen,

sondern auch gegen Lärm. Und es gilt,

Pater Nikiaus Brantschen (*1940), Jesuit,
Priester und autorisierter zen-Meister ist
Begründer und langjähriger Leiter des

Lassalle-Hauses in Bad Schönbrunn (bei Zug).
Er ist erfahrener Kursleiter, gefragter Referent
und Buchautor ("Auf dem weg des zen. Als

Christ Buddhist" und "via integralis. wo Zen
und christliche Mystik sich begegnen", u.a.)
und initiierte-zusammen mitPiaGyger.das
Lassalle-lnstitutfür Zen. Ethik. Leadership,
und das Projekt "Jerusalem - Offene Stadt
zum Erlernen des Friedens in der weit".

sich für mehr Stille einzusetzen. Ruhezonen
und Orte der Stille werden geschaffen und
mit entsprechenden Schildern markiert. Wir
finden diese Schilder an Kirchentüren, in
bestimmten Eisenbahn-Waggons oder in
Krankenhäusern. Die Botschaft ist unmissver-
ständlich, die Zeichen sprechen für sich: Ein
Handy, mit einem Rotstift durchgestrichen,
oder ein geschlossener Mund mit dem
warnenden Zeigefinger davor, oder ein kurzes
Wort mit Ausrufezeichen — Psst!
Ruhezonen und Orte der Stille entsprechen
offenbar einem Bedürfnis. Bedeutet aber, so
dürfen wir fragen, die Abwesenheit von Worten

schon Schweigen und Stille? Ein Zaun
um den Garten garantiert noch nicht gutes
Gemüse. Es braucht das Pflanzen und die
Pflege. So ist es auch mit der Stille. Den Lärm
fernhalten und ihn womöglich vermeiden ist
notwendig, genügt aber nicht. Es braucht
nichts weniger als eine «Kultur der Stille».
Deshalb gebe ich im Folgenden einige
Hinweise zu deren Pflege. Doch zuerst stellt sich
die Frage: Wollen wir überhaupt Stille? Ist
uns das Getue, Gehabe und Gerede nicht
lieber?

Die Ambivalenz der stille gegenüber
erkennen

Stille und Schweigen! Wir sind ihnen gegenüber

auf eigenartige Weise ambivalent. Sie
ziehen uns an und schrecken uns ab. Wir sehnen

uns nach ihnen und haben doch wieder
Angst davor. Sie erscheinen uns erstrebenswert,

und doch haben wir Mühe, uns ihnen
auszusetzen. Der Grund ist unter anderem

13



folgender: In der Stille und im Schweigen
begegnen wir uns selbst - Schattenseiten, ungelöste

Probleme und «Unter-den-Teppich-Ge-
kehrtes» inbegriffen. Wer sich aber der Stille
stellt und tiefes Schweigen pflegt wird diese

Bei Tagesanbruch verliess Jesus die Stadt
und ging an einen einsamen Ort.

(Lukas 4,42)

als etwas Umfassendes, Richtendes und
Ausrichtendes erfahren. Max Picard hat dies in
seinem hervorragenden Büchlein Die Welt des

Schweigens so zum Ausdruck gebracht: «Wo
das Schweigen ist, da wird der Mensch vom
Schweigen angeschaut; es schaut den
Menschen an, mehr als der Mensch das Schweigen.

Er prüft das Schweigen nicht, aber das

Schweigen prüft ihn.» (Anm.: Max Picard,
Die Welt des Schweigens, Erlenbach-Zürich
1948, S. 11)

Wie aber lerne ich, Stille zu lieben und das

Schweigen zu pflegen?

Stille sitzen und atmen

Stille sitzen und atmen, das klingt einfach —

ist es aber nicht. Versuchen wir es:

Wir nehmen Platz auf dem Kissen, Schemel
oder Stuhl und richten uns auf, sind in einer

guten Spannung, aber zugleich gelöst. Die
Hände liegen im Schoss. Oder wir legen,
etwas formeller, die linke offene Hand in die
rechte, die Daumenspitzen berühren sich.
Die Augen richten wir vor uns auf den
Boden. Sie bleiben also offen. Der Mund ist
geschlossen, aber nicht verbissen. Nun achten
wir auf den Atem, spüren wie er ein- und
ausströmt, ganz natürlich und ruhig, wie von
selbst. Bei jedem Ausatmen lassen wir alle
Vorstellungen, Gedanken und Bilder los.

Fangen wir an zu träumen und zu fantasie-
ren, können wir jederzeit zur Übung zurückkehren.

Der Atem ist da, er verlässt uns nicht.
Wir lassen uns Zeit. Einatmen - ausatmen;
einatmen - ausatmen, aufatmen!Atem ist Le-

14

ben. Er hilft uns in der einzigen Zeit zu leben,
die uns wirklich gehört, in der Gegenwart.
In der Gegenwart zu leben, ganz wach und
präsent zu sein, braucht Zeit und Geduld.
Ein alter Chinese pflegte zu sagen, seit dreis-
sig Jahren versuche er, dem Atem zuzuschauen,

ohne ihn dabei zu stören. Immer wieder
werden wir von bestimmten Vorstellungen
und Ideen abgelenkt. Die Gedanken jagen
sich wie Affen auf einem Baum. Je mehr wir
am Baum rütteln, je mehr wir also versuchen,
die Affen loszuwerden, umso mehr scheint
ihnen unser Bemühen Spass zu machen. Und
wenn wir sie abschütteln, klettern sie flink
wieder auf den Baum. Wie wäre es mit einem
Stille-Halten-Abkommen? Also ruhig sitzen
und atmen. So wird es den Affen zu langweilig,

und sie suchen sich einen anderen Baum,
wo sie spielen können.
Stille sitzen und atmen! Das Verständnis für
diese elementare menschliche Grundhaltung
ist in den letzten Jahren gewachsen, nicht
zuletzt dank Zen. Dabei finden viele Menschen
in der christlich abendländischen Tradition
auffallende Parallelen zum «Sitzen in Meditation»

(Zazen). Etwa bei den Mönchsvätern.



Das unkörperliche im Körperlichen
einzufangen

Die Mönchsväter der Ostkirche verstehen es

meisterlich, den Leib und den Atem in die
geistliche Übung einzubauen. Sie sind
Menschen der Ruhe, des Schweigens, Hesychasten
also, die sich bemühen «das Unkörperliche im
Körperlichen einzufangen». Dabei vermeiden
sie es, beim Meditieren ungeduldig die
Stellung zu ändern, denn sie wissen: «Die Bäume,
die oft umgepflanzt werden, fassen keinen
Boden.» Was den Atem betrifft, so soll er ruhig
sein: «Das ungestüme Atmen verdunkelt den
Geist und beunruhigt und zerstreut die Seele.»

Das ruhige Ein- und Ausatmen führt
dagegen «ganz allmählich zur Einkehr des Geistes

in sich selbst. Diejenigen, welche die Ruhe
des Körpers und die Versenkung der Seele

üben, werden es erfahren». (Anm.: Vgl. dazu:
Nikiaus Brantschen, Der Weg ist in Dir,
Einsiedeln, 4. Aufl. 1996, S. 31 f.)
Die Einsicht der Mönchsväter (von den Müttern

ist wenig bekannt) ist in der Tradition nie
verloren gegangen. Und so überrascht es nicht,
bei Meister Eckehart Sätze zu finden wie:

Wenn der Mensch sitzt,
so sinkt das grobe Blut
und die lichten Geisteskräfte
dringen hinauf zum Hirn:
so wird das Bewusstsein erleuchtet.

Auf sehr humorvolle Weise hat Angelus Sile-
sius auf den Punkt gebracht, worum es geht:

Viel eher wird dir Gott
Wenn du ganz müssig sitzt,
Als wenn du nach ihm läufst,
dass Leib und Seele schwitzt

im zendo (Meditationssaal) des Lassalle-Hauses
Bad Schönbrunn. P. Nikiaus Brantschen zeigt,
wie man auch im Meditationssitz lächeln kann.

In dem Buch Via Integralis. Wo Zen und
christliche Mystik sich begegnen haben Pia Gy-
ger und Nikiaus Brantschen dargestellt, wie
Ost und West sich in der Suche nach Stille
ergänzen und bereichern können. Es muss
aber nicht Zen oder formelle Kontemplation
sein. Es gibt andere bewährte Wege. Zum
Beispiel eine kürzere oder längere Wanderung

oder ein Gang in mehr oder weniger
hohe Berge.

Die Stille der Berge erfahren

«Die Berge sind stille Meister und machen
schweigsame Schüler». Dieses Wort von J. W.
von Goethe aus Wilhelm Meisters Wanderjahre
ist mir aus dem Herzen gesprochen. Sie
decken sich präzise mit der Erfahrung, die ich
im Laufe meines Lebens wieder und wieder
machen durfte. Es müssen aber nicht hohe

Berge sein. Das Zugerland, meine Wahlheimat,

ist mit seiner voralpinen Moränenlandschaft

und mit seinen Seen wie geschaffen für
Wanderungen. Sooft ich dort oder anderswo

unterwegs bin, stelle ich bereits nach wenigen
Stunden fest, wie mit jedem Schritt der Lärm
und die Betriebsamkeit zurück bleiben, aber
auch wie meine eigene Geschäftigkeit von mir
abfällt und ich stiller werde.
Man kann sich aber auch beim Sammeln von
Beeren sammeln und stille werden. Diesen

Die grössten Wunder gehen in der

grössten Stille vor sich.
(Wilhelm Raabe)

Sommer und Herbst habe ich wirklich oft
Beeren gesammelt und mich dabei eingesammelt:

Wilde Erdbeeren im Wald, dann
Himbeeren im Garten und schliesslich Brombeeren

am Waldrand.

Dank Musik Stille erfahren

Dankbar erinnere ich mich an ein Konzert,
zu dem mich ein guter Freund eingeladen

15



hatte. Der grosse Saal des Kultur- und
Kongresszentrums Luzern war bis auf den letzten
Platz besetzt. Aufdem Programm stand unter
anderem Ludwig van Beethovens Konzert für
Klavier und Orchester Nr.5, Es-Dur, op. 73.
Was ich schon oft sagen hörte, hier durfte ich
es erfahren: Es ist der Ton, der die Musik
macht; es sind aber auch die Pausen zwischen
den Tönen und zwischen den einzelnen
Sätzen. Jeder Ton wird aus der Stille geboren,
wird, solange er klingt, von Stille umgeben
und klingt schliesslich in die Stille aus.
Möchten Sie Mozart gewesen sein? In dieser
dichten Betrachtung von Peter Bichsei zu
Mozarts Credo-Messe ist nachzulesen, wie es

dem Schriftsteller beim Hören und Schreiben

ergangen ist: «Ich habe die Credo-Messe
tagelang, wochenlang gehört, als ich versuchte,
diesen Text zu schreiben. Und je mehr ich sie

hörte, desto weniger wollte mir einfallen.
Musik schlägt einem die Wörter aus den
Händen, Musik macht sprachlos. Ein Dasein
ohne Sprache — ich kann mir das immer wieder

schwer vorstellen - aber so etwas muss es

geben, die Verliebten wissen es. Hie und da

gibt es nichts mehr zu sagen, und Musik ist
Einüben in das Schweigen.» (Anm.: Peter
Bichsei, Möchten Sie Mozart gewesen sein?

Stuttgart 1999, S. 11.)
Es ist hilfreich, sich an Momente kraftvoller
Stille zu erinnern, an erfüllte Augenblicke,
die uns und unsere Welt zum Klingen
gebracht haben. Solche Momente helfen uns, es

mit der Stille wieder oder wieder einmal zu
versuchen.

Der Stille leise die Hand hinhalten

Es führen verschiedene Wege zur Stille, aber
keiner führt an mir selbst vorbei, und keiner
kommt ohne geduldige achtsame Wahrnehmung

aus. Bernhard von Clairvaux mahnt
denn auch den vielbeschäftigten Papst Eugen
III neben allen andern Menschen sich nicht
zu vergessen! Er sei ja schliesslich auch ein
Mensch:
«Höre also, was ich rügen und raten möchte:

Wenn du dein ganzes Leben und Wissen für

die Tätigkeit aufwendest, für die Besinnung
aber nichts, soll ich dich da etwa loben?
Wenn du vom gleichen Wunsch beseelt bist,
für alle da zu sein, wie der Apostel, der allen
alles geworden ist, so lobe ich deine
Menschenliebe, doch nur, wenn sie vollkommen
ist. Wie kann sie aber vollkommen sein, wenn
du ausgeschlossen bist? Auch du bist ein
Mensch. Die Menschenliebe kann somit nur
dann umfassend und vollständig sein, wenn
das Herz, das alle umschliesst, auch dich
aufnimmt. Denn was nützt es dir sonst, wenn du
alle gewinnst, wie der Herr sagt, nur dich
selbst aber verlierst? Wenn dich deshalb alle
in Beschlag nehmen, so sei auch du selber
einer von ihnen. Wieso sollst nur du um das
Geschenk deiner selbst betrogen werden? Wie
lange noch willst du ein Geist sein, der
ausgeht, aber nicht heimkehrt? Wie lange noch
willst du dich nicht auch selbst empfangen,
wenn unter den anderen die Reihe an dich
kommt? Klugen und weniger Klugen bist du
verpflichtet, nur dir allein willst du dich
versagen? Törichte und Weise, Sklaven und
Freie, Reiche und Arme, Männer und Frauen,

Alte und Junge, Kleriker und Laien,
Gerechte und Ungerechte, alle haben gleicher-
massen Anteil an dir, alle schöpfen aus

Der Mensch besieht sein Spiegelbild
nicht im fliessenden Wasser, sondern im
stillen Wasser.

(Dschuang Dsi)

deinem Herzen wie aus einer öffentlichen
Quelle. Nur du allein willst abseits stehen
und dürsten? Schliesslich: Wer gegen sich
selbst böse ist, gegen wen ist der gut? Achte
also darauf, dass du dir — ich will nicht sagen,
immer, nicht einmal häufig, doch dann und
wann - Zeit für dich selber nimmst!» (Anm.:
Bernhard von Clairveaux, Sämtliche Werke
lateinisch/deutsch. Innsbruck 1990, Band I,
S. 639ff.)
Die Pflege der Stille braucht Zeit. Und sie

braucht einen Rhythmus: Wochen im Jahr,

16



Gesamtaufnahme
von Bad Schönbrunn,

das P.

Nikiaus Brantschen
SJ 1993 als

trumfürspiritualität,
Dialog und

Verantwortung
und als Lassalle-
Haus neu positioniert

hat.

einen Tag jeden Monat oder alle drei Monate,
eine Stunde in der Woche, ein paar Minuten
am Tag, an denen ich Einkehr halte und Stille

pflege. Nicht wenige Menschen gönnen
sich heute einen «Wüstentag». Ein Wüstentag
bedeutet, sich einen ganzen Tag an einen
ruhigen Ort zurückzuziehen, etwa in ein Kloster.

Es ist ein Tag, an dem ich mich mir selber
stelle und lerne, Stille nicht nur zu ertragen,
sondern - Geduld vorausgesetzt - zu gemessen.

Nicht müde werden lautet der Titel eines
Gedichtes von Hilde Domin. (Anm.: Hilde
Domin, Gesammelte Werke, Frankfurt am
Main 1987) Dieser Titel und die kurzen Verse

sind wie ein Programm für die Kultur der
Stille:

Nicht müde werden
sondern dem Wunder
leise

wie einem Vogel
die Hand hinhalten.

Die Pflege der Stille braucht nicht nur Zeit
und einen Rhythmus; sie braucht auch
Geduld und Fingerspitzengefühl. Unter Druck

und Zwang gedeiht sie schlecht. Halten Sie

deshalb dem Wunder der Stille leise die Hand
hin wie einem Vogel. Er wird sich an Sie
gewöhnen, und Sie werden sein Lied, den
heilsamen und heilenden «Klang des Schweigens»
vernehmen - auch mitten auf dem Marktplatz

des Lebens.

Bücher und CD von
Nikiaus Brantschen:

Nikiaus Brantschen, Auf dem Weg des
Zen. Als Christ Buddhist, 4. Aufl., Kö-
sel-Verlag 2007.

Nikiaus Brantschen und Pia Gyger, Via
Integralis. Wo Zen und christliche Mystik

sich treffen. Ein Übungsweg, Kösel-
Verlag 2011.

Nikiaus Brantschen, Die Kultur der
Stille ist der Anfang der Weisheit,
Original-Vortrag Oktober 2009 auf CD,
Auditorium Netzwerk.

17


	Wenn der Arzt Ruhe verschreibt : Plädoyer für eine Kultur der Stille

