
Zeitschrift: Mariastein

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 88 (2011)

Heft: [1]: Themenheft : Stille

Artikel: Die Welt der Stille in der Benediktusregel : 6. Kapitel: Taciturnas -
Schweigsamkeit

Autor: Odermatt, Ambros

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1032499

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1032499
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die welt der stille in der Benediktusregel
6. Kapitel: Taciturnitas - Schweigsamkeit

P. Ambros Odermatt

Wohl niemand wird heutzutage etwas gegen
Stille einzuwenden haben, denn unsere hektische

Zeit verdrängt diese wichtige und kostbare

Lebenserfahrung sehr oft. Viele leben
mehr oder weniger im Stress. So gibt es in
unserer Zeit ein grosses Suchen nach Stille, nach
einer Stille, in der sich die Sehnsucht nach
Leben erfüllt. Wer ernsthaft die Stille sucht,
muss sich aber auch mit den äusseren und
inneren Feinden der Stille auseinandersetzen.
Es ist nicht allein der Lärm des Alltags, der
uns zu schaffen macht. Es ist vor allem die
innere Unruhe, die das Stillwerden so schwer
macht. Die vielen Stimmen um mich und in
mir, Sorgen und Ängste, stürzen sich wie
Raubvögel auf mich und nehmen mir das,

was ich nötig brauche: Das Gesammeltsein.
Sie überfallen den Menschen und lassen ihn
nicht zu sich selbst und erst recht nicht zu
Gott kommen. Jesus, die Wüstenväter, der

heilige Benedikt und viele andere berichten
von solchen Erfahrungen. Der Prophet Jesaja
fasst es ganz kurz und knapp zusammen:
«Nur Stille und Vertrauen verleihen euch
Kraft» (Jes 30,15).

Schweigsamkeit und stillschweigen

Wer unvorbereitet in ein Kloster kommt, dem
fällt auf, dass man nicht immer und überall
mit allen reden kann. Es soll eine gewisse Stille

herrschen und diese muss respektiert werden,

auch von den Gästen. Wenn man darüber

näheren Aufschluss haben möchte, wird
man besonders auf das 6. Kapitel der
Benediktusregel verwiesen. Es trägt die Überschrift
«De taciturnitate», d.h. «Die Schweigsam¬

keit». Benedikt braucht in seiner Regel auch
den Ausdruck «Silentium», meint dann aber
«striktes Schweigen». Wo Silentium herrscht,
darf überhaupt nicht gesprochen werden.
Benedikt will aber kein «ewiges Schweigen» in
seinen Klöstern einführen. Nur da und dort
und zu gewissen Zeiten ist in der Benediktusregel

völliges Schweigen vorgesehen. Zu anderen

Zeiten und an anderen Orten kann und
darf man durchaus sprechen.
Das lateinische Wort «taciturnitas» haben die
Italiener übernommen. Für sie bedeutet «taci-
turnità» eine Art Wortkargheit, die aus übler
Laune oder aus einem mürrischen Wesen
stammt. Für Benedikt jedoch ist «taciturnitas»

einfach ein Zurückhalten im Reden aus

guten und edlen Beweggründen. Diesem
Sinn hat man versucht gerecht zu werden,
indem man dafür Umschreibungen gefunden

Es gibt eine Zeit zum Schweigen und
eine Zeit zum Reden.

(vgl. Kohelet 3,7)

hat wie «Geist des Schweigens», «innere

Haltung zum Schweigen» oder «Liebe zum
Schweigen». Benedikt hat allerdings auch,
wie viele Wüstenväter, das strikte Schweigen
gekannt und während einer bestimmten Zeit
geübt. Als er nach seinem Rückzug aus der

lärmigen Stadt Rom in einer Felsenhöhle im
Aniotal lebte, wusste nur der Mönch Romanus

von seinem Dasein. Wenn er ihm die
tägliche Nahrung brachte, gab es kein Gespräch.
Er reichte ihm Speise und Trank in einem

6



Korb, den er an einem Seil über den Felsen

zur Höhle gleiten liess. Ein solcher Eremit ist
automatisch ein Schweiger. Anders aber ist es,

wenn Mönche unter einem Dache wohnen
und zusammenleben.

Die Gefahren beim vielreden

Wie es seine Gewohnheit ist, geht Benedikt
auch am Anfang des 6. Kapitels von einem
Gedanken der Heiligen Schrift aus: «Ich will
auf meine Wege achten, damit ich mich mit
meiner Zunge nicht verfehle» (Ps 39,2). Also
man soll schweigen, um Zungensünden zu
vermeiden. Und er erläutert diesen Gedanken
mit zwei Sprichwörtern: «Beim vielen Reden
wirst du der Sünde nicht entgehen» (Spr
10,19) — man hat ja nicht Zeit zum Uberlegen
— und «Tod und Leben stehen in der Macht
der Zunge» (Spr 18,21). Benedikt hätte auch
den Brief des Jakobus anführen können, der

sagt: «Wer meint, er diene Gott, aber seine

Zunge nicht im Zaum hält, der betrügt sich
selbst, und sein Gottesdienst ist wertlos» (Jak
1,26). Die Heilige Schrift weist auch sonst
noch oft auf das Unheil hin, das Reden
anrichten kann.
Benedikt sagt jedem, der neu ins Kloster
kommt, als erstes: «Höre». Ein hörendes Herz
ist die Voraussetzung, um in die Gemeinschaft

aufgenommen zu werden. Der beste
Lehrer aber, auf den wir hören sollen, ist der

Heilige Geist. Dieser wohnt in uns. Er spricht
zu uns, aber nur leise. Daher ist es entscheidend,

dass wir lauten Lärm und unnütze
Zerstreuung nach Möglichkeit meiden, damit
wir offen bleiben für die äussere und innere
Sammlung. Sonst überhören wir die sanfte
Stimme des Geistes Gottes mit seinen

Anregungen. In diesem Sinn ist die tägliche geistliche

Lesung ein Hauptanliegen unseres
Mönchsvaters. In der Bibel spricht Gott mit
uns. Ebenso sollen sich die Mönche zu
bestimmten Tagesstunden zum gemeinsamen
Gebet einfinden, wo sie mit Gott ins
Gespräch kommen. Damit wir immer neu auf
Gott hören können, wird das Reden mit
Menschen eingeschränkt.

Die Schweigsamkeit
6. Kapitel der Regel des heiligen
Benedikt

(1) Tun wir, was der Prophet sagt: «Ich
sprach, ich will auf meine Wege achten,
damit ich mich mit meiner Zunge nicht
verfehle. Ich stellte eine Wache vor meinen

Mund, ich verstummte, demütigte
mich und schwieg sogar vom Guten.»
(2) Hier zeigt der Prophet: Man soll der

Schweigsamkeit zuliebe bisweilen sogar
auf gute Gespräche verzichten. Um so
mehr müssen wir wegen der Bestrafung
der Sünde von bösen Worten lassen.

(3) Mag es sich also um noch so gute, heilige

und aufbauende Gespräche handeln,
vollkommenen Jüngern werde nur selten
das Reden erlaubt wegen der Bedeutung
der Schweigsamkeit.
(4) Steht doch geschrieben: «Beim vielen
Reden wirst du der Sünde nicht entgehen»,

(5) und an anderer Stelle: «Tod und
Leben stehen in der Macht der Zunge.»
(6) Denn Reden und Lehren kommen
dem Meister zu, Schweigen und hören
dem Jünger.
(7) Muss man den Oberen um etwas
bitten, soll es in aller Demut und ehrfürchtiger

Unterordnung erbeten werden.
(8) Albernheiten aber, müssiges und zum
Gelächter reizendes Geschwätz verbannen

und verbieten wir für immer und
überall. Wir gestatten nicht, dass der

Jünger zu solchem Gerede den Mund öffne.

Besondere Zeiten und orte der stille

Das 42. Kapitel der Benediktusregel ist
überschrieben mit den Worten «Das Schweigen
nach der Komplet». Darüber hat der Mönchsvater

ganz klare Vorstellungen. Wenn die

7



Mönche nach dem gemeinsamen Nachtgebet
die Kirche verlassen, «gebe es für keinen mehr
die Erlaubnis, irgend etwas zu reden.» Diese
oder doch eine ähnliche Bestimmung ist
wohl von den meisten Ordensgründern
aufgestellt worden. Das «nächtliche» oder das

«grosse» Schweigen wird von allen als wichtig
empfunden. Es ist auch eine eigentliche
Wohltat in einem grösseren, aber auch in
einem kleineren Haus. Endlich allein, möchte
man nach einem anstrengenden Tag seufzen.
Man kann noch etwas aufräumen oder
erledigen, was liegen geblieben ist. Diese stille
Zeit gibt Gelegenheit, für den kommenden
Tag etwas zurechtzulegen. Man kann noch
eine geistliche Lesung machen oder die Messe
vorbereiten. Man hat vielleicht das Bedürfnis,
etwas zu lesen oder anzuschauen, das einem
Verdriessliches vergessen lässt, damit man
ruhig schlafen kann. Auch das ist im Kloster
eine Wohltat. Benedikt ist aber nicht stur für
dieses nächtliche Schweigen. Es gibt Ausnahmen,

wenn Gäste noch zu später Stunde
kommen oder wenn man etwas auszurichten
hat, weil es einem erst jetzt in den Sinn
kommt.

Das 38. Kapitel gibt Hinweise für das
gemeinsame Essen: «Beim Tisch der Brüder
darf die Lesung nicht fehlen Es herrsche

grösste Stille. Kein Flüstern und kein Laut sei

zu hören, nur die Stimme des Lesers.» Natürlich

kann es geschehen, dass beim Service
nicht immer alles so glatt klappt. Darum sollen

die Brüder aufmerksam sein und darauf
achten, dass jeder zu seiner Sache kommt,
also auch auf den Nachbarn sehen. «Fehlt
trotzdem etwas, erbitte man es eher mit
einem vernehmbaren Zeichen als durch ein
Wort.» Uber die Lesung bei Tisch soll es keinen

Disput geben. Dann wäre es um die Stille

geschehen. Doch erlaubt Benedikt dem
Abt, kurz etwas «zur Erbauung» zu sagen,
also einen kleinen Kommentar zur Tischlesung

zu geben.

Gelegenheit zum Reden

Diese Gelegenheiten werden nicht eigens
aufgezählt, aber man kommt darauf durch
unauffällige Bemerkungen. Überrascht wird
man, dass der hier sonst strenge Mönchsvater
in Kapitel 22 erlaubt, dass die Brüder am
Morgen früh, noch bevor sie in den Chor
gehen, während des Aufstehens also, «sich

gegenseitig behutsam ermuntern», d.h. einander

massvoll zureden. In Kapitel 48 heisst es,
dass kein Bruder zu ungehöriger Stunde zu
einem andern kommen darf; das erlaubt doch
den Schluss, dass er zu passender Stunde
reden durfte. Auch beim Cellerar, dem Verwalter

des Klosters, bei dem man holt, was einem
fehlt, soll man gemäss Kapitel 31 zu passender

Stunde vorsprechen. Er soll sagen, wann
er zur Verfügung steht. Man soll ihn nicht
unnötig stören. Eine ganz ähnliche Bitte
stand auch an der Tür eines Universitätsbibliothekars.

Dort konnte man lesen: «Fassen
Sie sich kurz. Ihre Minuten sind ebenso kostbar

wie die meinen.»
Wenn der hl. Benedikt in Kapitel 49 für die
Fastenzeit empfiehlt, jeder möge über das

ihm zugewiesene Mass hinaus aus eigenem
Willen in der Freude des Heiligen Geistes
Gott etwas darbringen, dann schlägt er vor,

Das Schweigen nach der
Komplet
42. Kapitel der Regel des heiligen
Benedikt

(I) Immer müssen sich die Mönche mir
Eifer um das Schweigen bemühen, ganz
besonders aber während der Stunden der
Nacht.(...)
(8) ...Wenn sie dann aus der Komplet
kommen, gebe es für keinen mehr die
Erlaubnis, irgend etwas zu reden
(10) ausgenommen, das Reden sei wegen
der Gäste nötig, oder der Abt gebe
jemandem einen Auftrag.
(II) Aber auch dann geschehe es mit
grossem Ernst und vornehmer
Zurückhaltung.

8



bereits allgemein eingeführt war. Eine weitere
Milderung erfuhr die ursprüngliche Regel in
jenen Klöstern, wo während der Mahlzeit an
gewissen Tagen nur eine kurze Tischlesung
stattfindet. Der Hinweis auf vermehrte und
strenge Arbeit trug dazu bei. Auch die Rücksicht

auf Gäste, denen man nicht ohne weiteres

Stillschweigen bei Tisch zumuten darf,
liess eine Dispens ratsam erscheinen.
Das 11. Vatikanische Konzil verlangt von den
Ordensleuten apostolischen Einsatz unter
Wahrung ihrer monastischen Eigenart. Das
gleiche Konzil fordert immer wieder und
überall den Dialog. Damit ist auch den Klöstern

des hl. Benedikt eine Aufgabe zugewiesen.

So stehen in unserem Kloster Sprechzimmer

zur Verfügung, wo sich rat- und
hilfesuchende Menschen aussprechen können.

In diesem Zusammenhang ist auch die
alte Institution der Oblaten zu erwähnen.
Das sind Frauen und Männer, die - in
Verbindung mit dem Kloster - nach der Spiritualität

des hl. Benedikt in der Welt leben. Sie

pflegen in ihrem Alltag Zeiten der Stille, der
geistlichen Lesung, der Arbeit und des Gebetes.

Auch sie bleiben mit dem Kloster im
Gespräch. Ahnlich steht Gästen die Stille des

Klosters offen, begleitet von verschiedenen
Angeboten.
Eine Milderung trat schliesslich überall dort
ein, wo man die Worte am Schluss des 6.
Kapitels verständnisvoll auslegte. Dort heisst es

nämlich: «Albernheiten
aber, müssiges und zum
Gelächter reizendes Geschwätz
verbannen und verbieten wir
für immer und überall. Wir
gestatten nicht, dass der
Jünger zu solchem Gerede
den Mund öffne.» Dazu darf
man wohl folgendes sagen.
Zur Zeit Benedikts traten
infolge der Völkerwanderung

wohl auch «Naturkinder»

in sein Kloster ein, die
allerlei lustige Einfälle hatten.

Der Mönchsvater
verwendet in diesem Zusam-

er «verzichte auf Geschwätz und Albernheiten.»

Damit setzt er doch voraus, dass man zu
andern Zeiten gute Gespräche pflegen durfte.
In Kapitel 6 hält er ausdrücklich fest: «Man
soll der Schweigsamkeit zuliebe bisweilen
sogar auf gute Gespräche verzichten.» Also gilt
im Kloster nicht stures Schweigen, das verletzend

wirken kann. Gute Gespräche sind
durchaus empfohlen. Vor diesem Hintergrund

sind auch die folgenden Anstandsre-
geln in Kapitel 7 zu verstehen: «Der Mönch
hält seine Zunge vom Reden zurück, verharrt
in der Schweigsamkeit und redet nicht, bis er
gefragt wird» und «er redet wenige und
vernünftige Worte und macht kein Geschrei.»
Solche Ermahnungen wären völlig unangebracht,

wenn Benedikt eisiges Schweigen
erwarten würde.

Anpassungen im verlauf der Geschichte

Genauso wie auf anderen Gebieten hat es

auch hier im Verlaul der Jahrhunderte
Milderungen gegeben. Sie unterscheiden sich von
Kloster zu Kloster. Die mannigfaltige
Beschäftigung, die örtlichen Verhältnisse (Schule,

Seelsorge, Wallfahrt usw.) erlauben kaum
eine einheitliche Regelung. Zu diesen

Milderungen gehört die gemeinsame Erholung
nach dem Mittags- und Abendtisch, die
sogenannte Rekreation. Regelkenner sind der
Ansicht, dass diese Milderung im 9. Jahrhundert

9



menhang in seiner Sprache das Wort
«scurrilitates», Albernheiten. «Scurrae» waren
Spassmacher, eine Art Hofnarren, Harlekine,
die sich als Parasiten reichen Leuten anschlössen

und diese mit ihren Spässen unterhielten.
Der Mönch darf nicht eine solche Rolle spielen.

Doch soll das Christentum von Fröhlichkeit

geprägt sein. Heute wird auch in den
Benediktinerklöstern gescherzt und gelacht,
aber es soll dabei die gegenseitige Achtung
und der gute Ton nicht verletzt werden. Wie
das gehandhabt wird, ist eine Visitenkarte für
das Kloster, ein Hinweis darauf, wie es mit
der Welt der Stille umgeht.

Welt der stille - Welt des Klanges

Man kann allerdings nicht von der Welt der
Stille sprechen, ohne nicht gleichzeitig auch
die Welt des Klanges zu erwähnen. Beide
bedingen sich gegenseitig. Es ist noch gar nicht
so lange her, dass der Kosmos als Inbegriff
der Ruhe und der Stille schlechthin angesehen

wurde. Kein Klang schien aus seinen
unendlichen Weiten zu uns zu dringen. Was
Pythagoras (6. Jh. v. Chr.) und Kepler (17.

Jh.) über die Harmonie der Sphären sagten,
wurde damals nur in einem unwirklichen,

Ich sagte: Ich will auf meine Wege
achten,
damit ich nicht sündige mit meiner
Zunge.
Ich legte meiner Zunge einen Zaum an.

(Psalm 39,2)

übertragenen Sinn verstanden. Wir heutigen
Menschen wissen, was Goethe in seinem
Faust geahnt und poetisch ausgedrückt hat:
«Die Sonne tönt nach alter Weise in
Brüdersphären Wettgesang, und ihre vorgeschriebene

Reise vollendet sie mit Donnergang.» Jede

Schwingung ist also Klang. Uberall, wo
Bewegung ist, ist Klang — sie sind untrennbar
miteinander verbunden. Alles, was existiert,
hat seinen eigenen Klang und seine besondere

Melodie in dem einen grossen kosmischen
Chor. Jeder Planet, jeder Mensch, jede Pflanze

ist Teil der grossen Symphonie der gesamten

Schöpfung. Jeder Teil klingt auf seine

eigene Weise.
Auch der Mensch ist voller Geräusche, Töne
und Klänge. So wie die Symphonie im
Kosmos, ist jeder Mensch eine eigenständige
Symphonie. Schwingt und klingt der Mensch
in Form von Liebe und Lebensfreude und
drückt das in Form von Sprache und Gesang
aus, so kann die schöpferische Kraft und die
Bedeutung des Klanges erlebt werden. Dann
wird auch um ihn herum Liebe und Lebensfreude

entstehen. Wie das Universum und
unsere Welt einen Urklang hat, so können
wir auch versuchen, auf den Urklang des
Menschen zu lauschen. Ist es nicht eigenartig
und bedeutsam: Seine erste Lebensäusserung
ist der Schrei. Er ist eine Reaktion auf die
plötzliche Änderung des äusseren und inneren

Umfelds. Er ist noch keine Mitteilung,
keine Sprache, er ist nur ein Reflex. Aber
bereits da zeigt sich die Besonderheit des
Menschen; Tiere schreien nämlich bei der Geburt
nicht. Bemerkenswert ist auch, dass Forscher
offenbar herausgefunden haben, dass sich die
Tonhöhe des ersten Schreis um diejenige
Frequenz bewegt, welche Musiker als den
«Kammerton» a angenommen haben. Das zeigt
uns, dass wir trotz aller Bedeutung der Stille,
von der im 6. Kapitel der Benediktusregel die
Rede ist, ständig auf einen sinnvollen Klang
angewiesen sind. Wird ein Mensch - unter
künstlichen Bedingungen - in einen absolut
schalldichten Raum eingeschlossen, so entwickelt

er bereits nach einigen wenigen Stunden
krankhafte psychische Reaktionen. Es ist
wichtig zu sehen, dass es Benedikt bei seinen
Ausführungen über die Schweigsamkeit, wie
wir gesehen haben, nicht um eine solche
absolute Stille geht, in der jeder Klang fehlt.
Was ist also letztlich sein Anliegen?

Stille geistliche Betrachtung im Chor.

Von links: P. Ludwig, Br. Anton, Br. Bernhard,
P. Lukas, P. Ambras, P. Norbert.

10



Die Haltung des Gesammeltseins

Das Schweigen dient dem Hören auf das

Wort Gottes und dem Beten. Das zeigt sich
bereits im 4. Kapitel, wo Benedikt «die Werkzeuge

der geistlichen Kunst» aufzählt. Dort
fügt er unmittelbar an die Werkzeuge des

Schweigens den Hinweis hinzu: «Die heiligen
Lesungen gern hören; dem Gebete häufig
obliegen.» Neben dem Hören auf Gott geht es

dem Mönch auch darum, die Erfahrungen,
die er bei diesem Hören gemacht hat, zu
vertiefen und zu verinnerlichen. Diese Schweigsamkeit

ist Ausdruck von tiefer Ehrfurcht,
die jede Gottesbegegnung begleitet. Unnötiges

Reden macht diese Erfahrung des
Geheimnisses zunichte. Das verdeutlicht eine
kleine Begebenheit aus dem Leben des

Wüstenvaters Johannes Kolobos (gest. vor 450):
«Ein Besucher lobte sein Werk. Er arbeitete
gerade an einem Seile. Und er schwieg. Wieder

versuchte der andere, ein Wort aus ihm
herauszubringen, aber wieder schwieg er.
Beim dritten Mal sagte er zu dem Besucher:

,Seit du hier hereingekommen bist, hast du
Gott von mir verjagt'.»
Bei der Schweigsamkeit geht es nicht darum,
sich künstlich in eine gute Stimmung zu
versetzen oder eine besondere asketische Leistung

vorzuweisen. Schlicht und einfach soll
verhindert werden, dass durch Reden eine
Gotteserfahrung verblasst. Der Angesprochene

muss allerdings ehrlich vor sich selber sein.
Wenn er nur schweigt, um seine Ruhe zu
haben, dann entsteht kein Raum, in dem Gott
wirklich gegenwärtig wird. Dann ist Schweigen

ein Alibi, um nicht gestört zu werden.
Schweigen ist aber mehr als Verzicht auf
Gerede. Es führt uns auf einen inneren Weg zur
persönlichen Veränderung. Durch die Welt
der Stille findet der Mensch zu sich selber,

zum Gebet und zu echter Gotteserfahrung.
Es ist ohne Zweifel ein lohnendes Abenteuer,
in einem ehrlichen Schweigen Gott gegenüber

offen zu bleiben. Möge er uns Wege
finden lassen, wirklich still zu werden und in das

Schweigen einzutauchen, das Seele und Leib
heilt.



12


	Die Welt der Stille in der Benediktusregel : 6. Kapitel: Taciturnas - Schweigsamkeit

