Zeitschrift: Mariastein
Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 88 (2011)

Heft: [1]: Themenhetft : Stille

Artikel: Die Welt der Stille in der Benediktusregel : 6. Kapitel: Taciturnas -
Schweigsamkeit

Autor: Odermatt, Ambros

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1032499

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1032499
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Welt der Stille in der Benediktusregel

6. Kapitel: Taciturnitas - Schweigsamkeit

P. Ambros Odermatt

Wohl niemand wird heutzutage etwas gegen
Stille einzuwenden haben, denn unsere hekti-
sche Zeit verdringt diese wichtige und kost-
bare Lebenserfahrung sehr oft. Viele leben
mehr oder weniger im Stress. So gibt es in un-
serer Zeit ein grosses Suchen nach Stille, nach
einer Stille, in der sich die Sehnsucht nach
Leben erfiille. Wer ernsthaft die Stille suchre,
muss sich aber auch mit den dusseren und in-
neren Feinden der Stille auseinandersetzen.
Es ist nichr allein der Lirm des Alltags, der
uns zu schaffen macht. Es ist vor allem die
innere Unruhe, die das Stillwerden so schwer
macht. Die vielen Stimmen um mich und in
mir, Sorgen und Angste, stiirzen sich wie
Raubvégel auf mich und nehmen mir das,
was ich nétig brauche: Das Gesammeltsein.
Sie iiberfallen den Menschen und lassen ihn
nicht zu sich selbst und erst recht nicht zu
Gott kommen. Jesus, die Wiistenviiter, der
heilige Benedikt und viele andere berichten
von solchen Erfahrungen. Der Prophet Jesaja
fasst es ganz kurz und knapp zusammen:
«Nur Stille und Vertrauen verleihen euch

Krafo (Jes 30,15).
Schweigsamkeit und Stillschweigen

Wer unvorbereitet in ein Kloster kommt, dem
fille auf, dass man nicht immer und iiberall
mit allen reden kann. Es soll eine gewisse Stil-
le herrschen und diese muss respektiert wer-
den, auch von den Gisten. Wenn man darii-
ber niheren Aufschluss haben mochte, wird
man besonders auf das 6. Kapitel der Bene-
dikcusregel verwiesen. Es trigt die Uberschrift
«De rtaciturnitate», d.h. «Die Schweigsam-

6

keit». Benedikt braucht in seiner Regel auch
den Ausdruck «Silentium», meint dann aber
«striktes Schweigen». Wo Silentium herrsche,
darf iiberhaupt nicht gesprochen werden. Be-
nedikt will aber kein «ewiges Schweigen» in
seinen Klostern einfiithren. Nur da und dort
und zu gewissen Zeiten ist in der Benedikrus-
regel volliges Schweigen vorgesehen. Zu ande-
ren Zeiten und an anderen Orten kann und
darf man durchaus sprechen.

Das lateinische Wort «taciturnitas» haben die
Italiener iibernommen. Fiir sie bedeutet «taci-
turnita» eine Art Wortkargheit, die aus iibler
Laune oder aus einem miirrischen Wesen
stammt. Fiir Benedikt jedoch ist «taciturni-
tas» einfach ein Zuriickhalten im Reden aus
guten und edlen Beweggriinden. Diesem
Sinn hat man versucht gerecht zu werden, in-
dem man dafiir Umschreibungen gefunden

Es gibt eine Zeit zum Schweigen und
eine Zeit zum Reden.

(vgl. Kohelet 3,7)

hat wie «Geist des Schweigens», «innere Hal-
tung zum Schweigen» oder «Liebe zum
Schweigen». Benedikt hat allerdings auch,
wie viele Wiistenviter, das strikte Schweigen
gekannt und wihrend einer bestimmten Zeit
geiibt. Als er nach seinem Riickzug aus der
lirmigen Stadt Rom in einer Felsenhohle im
Aniotal lebte, wusste nur der Monch Roma-
nus von seinem Dasein. Wenn er ihm die tig-
liche Nahrung brachte, gab es kein Gesprich.
Er reichte ihm Speise und Trank in einem



Korb, den er an einem Seil iiber den Felsen
zur Hohle gleiten liess. Ein solcher Eremit ist
automatisch ein Schweiger. Anders aber ist es,
wenn Monche unter einem Dache wohnen
und zusammenleben.

Die Gefahren beim Vielreden

Wie es seine Gewohnheit ist, geht Benedikt
auch am Anfang des 6. Kapitels von einem
Gedanken der Heiligen Schrift aus: «Ich will
auf meine Wege achten, damit ich mich mit
meiner Zunge nicht verfehle» (Ps 39,2). Also
man soll schweigen, um Zungensiinden zu
vermeiden. Und er erliutert diesen Gedanken
mit zwei Sprichwértern: «Beim vielen Reden
wirst du der Siinde nicht entgehen» (Spr
10,19) — man hat ja nicht Zeit zum Uberlegen
— und «Tod und Leben stehen in der Macht
der Zunge» (Spr 18,21). Benedikt hitte auch
den Brief des Jakobus anfiihren kénnen, der
sagt: «Wer meint, er diene Gott, aber seine
Zunge nicht im Zaum hilt, der betriigt sich
selbst, und sein Gottesdienst ist wertlos» (Jak
1,26). Die Heilige Schrift weist auch sonst
noch oft auf das Unheil hin, das Reden an-
richten kann.

Benedikt sagt jedem, der neu ins Kloster
kommir, als erstes: «Hore». Ein horendes Herz
ist die Voraussetzung, um in die Gemein-
schaft aufgenommen zu werden. Der beste
Lehrer aber, auf den wir horen sollen, ist der
Heilige Geist. Dieser wohnt in uns. Er spricht
zu uns, aber nur leise. Daher ist es entschel-
dend, dass wir lauten Lirm und unniitze Zer-
streuung nach Maglichkeit meiden, damit
wir offen bleiben fiir die dussere und innere
Sammlung. Sonst iiberhéren wir die sanfte
Stimme des Geistes Gottes mit seinen Anre-
gungen. In diesem Sinn ist die tigliche geist-
liche Lesung ein Hauptanliegen unseres
Maénchsvaters. In der Bibel spricht Gott mit
uns. Ebenso sollen sich die Ménche zu be-
stimmten Tagesstunden zum gemeinsamen
Gebet einfinden, wo sie mit Gott ins Ge-
sprich kommen. Damit wir immer neu auf
Gott horen konnen, wird das Reden mit
Menschen eingeschrinkt.

‘Die Schweigsamkeit
- 6. Kapitel der Regel des heiligen
Benedikt -

(1) Tun wir, was der Prophet sagt: «Ich
sprach, ich will auf meine Wege achten,
damit ich mich mit meiner Zunge nicht
verfehle. Ich stellte eine Wache vor mei-
nen Mund, ich verstummte, demiitigte
mich und schwieg sogar vom Guten.»

(2) Hier zeigt der Prophet: Man soll der
Schweigsamkeit zuliebe bisweilen sogar
auf gute Gespriche verzichten. Um so
mehr miissen wir wegen der Bestrafung
der Siinde von bésen Worten lassen.

(3) Mag es sich also um noch so gute, hei-
lige und aufbauende Gespriche handeln,
vollkommenen Jiingern werde nur selten
das Reden erlaubt wegen der Bedeutung
der Schweigsambkeit.

(4) Steht doch geschrieben: «Beim vielen
Reden wirst du der Siinde nicht entge-
hen»,

(5) und an anderer Stelle: <Tod und Le-
ben stehen in der Macht der Zunge.»

(6) Denn Reden und Lehren kommen
dem Meister zu, Schweigen und héren
dem Jiinger.

(7) Muss man den Oberen um etwas bit-
ten, soll es in aller Demut und ehrfiirch-
tiger Unterordnung erbeten werden.

(8) Albernheiten aber, miissiges und zum
Geldchter reizendes Geschwitz verban-
nen und verbieten wir fiir immer und
iiberall. Wir gestatten nicht, dass der
Jiinger zu solchem Gerede den Mund off-

ne.

Besondere Zeiten und Orte der Stille

Das 42. Kapitel der Benediktusregel ist iiber-
schrieben mit den Worten «Das Schweigen
nach der Komplet». Dariiber hat der Ménchs-
vater ganz klare Vorstellungen. Wenn die

-



Ménche nach dem gemeinsamen Nachtgebet
die Kirche verlassen, «gebe es fiir keinen mehr
die Erlaubnis, irgend etwas zu reden.» Diese
oder doch eine dhnliche Bestimmung ist
wohl von den meisten Ordensgriindern auf-
gestellt worden. Das «niichtliche» oder das
«grosse» Schweigen wird von allen als wichtig
empfunden. Es ist auch eine eigentliche
Wohltat in einem grosseren, aber auch in ei-
nem kleineren Haus. Endlich allein, m&chte
man nach einem anstrengenden Tag seufzen.
Man kann noch etwas aufriumen oder erle-
digen, was liegen geblieben ist. Diese stille
Zeit gibt Gelegenheit, fiir den kommenden
Tag etwas zurechtzulegen. Man kann noch
eine geistliche Lesung machen oder die Messe
vorbereiten. Man hat vielleicht das Bediirfnis,
etwas zu lesen oder anzuschauen, das einem
Verdriessliches vergessen lisst, damit man ru-
hig schlafen kann. Auch das ist im Kloster
eine Wohltat. Benedikt ist aber niche stur fiir
dieses nichtliche Schweigen. Es gibt Ausnah-
men, wenn Giste noch zu spiter Stunde
kommen oder wenn man etwas auszurichten
hat, weil es einem erst jetzt in den Sinn
kommt.

(1) Immer miissen sich die Moénche mit
Eifer um das Schweigen bemiihen, ganz
besonders aber wihrend der Stunden der
Nacht.(...)

(8) ... Wenn sie dann aus der Komplet
kommen, gebe es fiir keinen mehr die Er-
laubnis, irgend etwas zu reden ...

(10) ausgenommen, das Reden sei wegen
der Giste notig, oder der Abt gebe je-
mandem einen Auftrag.

(11) Aber auch dann geschehe es mit
grossem Ernst und vornehmer Zuriick-
haltung.

Das 38. Kapitel gibt Hinweise fiir das ge-
meinsame Essen: «Beim Tisch der Briider
darf die Lesung nicht fehlen ... Es herrsche
grosste Stille. Kein Fliistern und kein Laur sei
zu horen, nur die Stimme des Lesers.» Natiir-
lich kann es geschehen, dass beim Service
nicht immer alles so glatt klappt. Darum sol-
len die Briider aufmerksam sein und darauf
achten, dass jeder zu seiner Sache kommt,
also auch auf den Nachbarn sehen. «Fehlt
trotzdem etwas, erbitte man es eher mit ei-
nem vernechmbaren Zeichen als durch ein
Wort.» Uber die Lesung bei Tisch soll es kei-
nen Disput geben. Dann wire es um die Stil-
le geschehen. Doch erlaubt Benedikt dem
Abt, kurz etwas «zur Erbauung» zu sagen,
also einen kleinen Kommentar zur Tischle-
sung zu geben.

Gelegenheit zum Reden

Diese Gelegenheiten werden nicht eigens auf-
gezihlt, aber man kommt darauf durch un-
auffillige Bemerkungen. Uberrascht wird
man, dass der hier sonst strenge Ménchsvater
in Kapitel 22 erlaubt, dass die Briider am
Morgen friih, noch bevor sie in den Chor ge-
hen, wihrend des Aufstehens also, «sich ge-
genseitig behutsam ermuntern», d.h. einan-
der massvoll zureden. In Kapitel 48 heisst es,
dass kein Bruder zu ungehoriger Stunde zu
einem andern kommen darf; das erlaubt doch
den Schluss, dass er zu passender Stunde re-
den durfte. Auch beim Cellerar, dem Verwal-
ter des Klosters, bei dem man holt, was einem
fehlt, soll man gemiss Kapitel 31 zu passen-
der Stunde vorsprechen. Er soll sagen, wann
er zur Verfiigung steht. Man soll ihn nicht
unnétig storen. Eine ganz idhnliche Bitte
stand auch an der Tiir eines Universititsbib-
liothekars. Dort konnte man lesen: «Fassen
Sie sich kurz. Ihre Minuten sind ebenso kost-
bar wie die meinen.»

Wenn der hl. Benedikt in Kapitel 49 fiir die
Fastenzeit empfiehlt, jeder mége iiber das
ihm zugewiesene Mass hinaus aus eigenem
Willen in der Freude des Heiligen Geistes
Gott etwas darbringen, dann schligt er vor,



er «verzichte auf Geschwitz und Albernhei-
ten.» Damir setzt er doch voraus, dass man zu
andern Zeiten gute Gespriche pflegen durfte.
In Kapitel 6 hilt er ausdriicklich fest: «Man
soll der Schweigsamkeit zuliebe bisweilen so-
gar auf gute Gespriche verzichten.» Also gilt
im Kloster nicht stures Schweigen, das verlet-
zend wirken kann. Gute Gespriche sind
durchaus empfohlen. Vor diesem Hinter-
grund sind auch die folgenden Anstandsre-
geln in Kapitel 7 zu verstehen: «Der Ménch
hilt seine Zunge vom Reden zurtick, verharrt
in der Schweigsamkeit und redet nicht, bis er
gefragt wird» und «er redet wenige und ver-
niinfrige Worte und macht kein Geschrei.»
Solche Ermahnungen wiren véllig unange-
bracht, wenn Benedikt eisiges Schweigen er-
warten wiirde.

Anpassungen im Verlauf der Geschichte

Genauso wie auf anderen Gebieten hat es
auch hier im Verlauf der Jahrhunderte Milde-
rungen gegeben. Sie unterscheiden sich von
Kloster zu Kloster. Die mannigfaltige Be-
schiftigung, die ortlichen Verhilenisse (Schu-
le, Seelsorge, Wallfahrt usw.) erlauben kaum
eine einheitliche Regelung. Zu diesen Milde-
rungen gehort die gemeinsame Erholung
nach dem Mittags- und Abendtisch, die soge-
nannte Rekreation. Regelkenner sind der An-
sicht, dass diese Milderung im 9. Jahrhundert

bereits allgemein eingefiithrt war. Eine weitere
Milderung erfuhr die urspriingliche Regel in
jenen Klostern, wo wihrend der Mahlzeit an
gewissen Tagen nur eine kurze Tischlesung
stattfindet. Der Hinweis auf vermehrte und
strenge Arbeit trug dazu bei. Auch die Riick-
sicht auf Giste, denen man nicht ohne weite-
res Stillschweigen bei Tisch zumuten darf,
liess eine Dispens ratsam erscheinen.

Das 11. Vatikanische Konzil verlangt von den
Ordensleuten apostolischen Einsatz unter
Wahrung ihrer monastischen Eigenart. Das
gleiche Konzil fordert immer wieder und
tiberall den Dialog. Damit ist auch den Klos-
tern des hl. Benedikt eine Aufgabe zugewie-
sen. So stehen in unserem Kloster Sprechzim-
mer zur Verfiigung, wo sich rar und
hilfesuchende Menschen aussprechen kon-
nen. In diesem Zusammenhang ist auch die
alte Institution der Oblaten zu erwihnen.
Das sind Frauen und Minner, die — in Ver-
bindung mit dem Kloster — nach der Spiritu-
alitiit des hl. Benedikt in der Welt leben. Sie
pflegen in ihrem Alltag Zeiten der Stille, der
geistlichen Lesung, der Arbeit und des Gebe-
tes. Auch sie bleiben mit dem Kloster im Ge-
sprich. Ahnlich steht Gisten die Stille des
Klosters offen, begleitet von verschiedenen
Angeboten.

Eine Milderung trat schliesslich tiberall dort
ein, wo man die Worte am Schluss des 6. Ka-
pitels verstindnisvoll auslegte. Dort heisst es
nimlich: «Albernheiten
aber, miissiges und zum Ge-
lichter reizendes Geschwiitz
verbannen und verbieten wir
fiir immer und iiberall. Wir
gestatten nicht, dass der
Jinger zu solchem Gerede
den Mund 6ffne.» Dazu darf
man wohl folgendes sagen.
Zur Zeit Benedikts traten
infolge der Volkerwande-
rung wohl auch «Naturkin-
der» in sein Kloster ein, die
allerlei lustige Einfille hat-
ten. Der Ménchsvater ver-
wendet in diesem Zusam-

g



menhang in seiner Sprache das Wort
«scurrilitates», Albernheiten. «Scurrae» waren
Spassmacher, eine Art Hofnarren, Harlekine,
die sich als Parasiten reichen Leuten anschlos-
sen und diese mit ihren Spissen unterhielten.
Der Monch darf nicht eine solche Rolle spie-
len. Doch soll das Christentum von Frohlich-
keit geprigt sein. Heute wird auch in den
Benediktinerklgstern gescherzt und gelacht,
aber es soll dabei die gegenseitige Achtung
und der gute Ton nicht verletzt werden. Wie
das gehandhabt wird, ist eine Visitenkarte fuir
das Kloster, ein Hinweis darauf, wie es mit

der Welt der Stille umgeht.
Welt der Stille - Welt des Klanges

Man kann allerdings nicht von der Welt der
Stille sprechen, ohne nicht gleichzeitig auch
die Welt des Klanges zu erwihnen. Beide be-
dingen sich gegenseitig. Es ist noch gar nicht
so lange her, dass der Kosmos als Inbegriff
der Ruhe und der Stille schlechthin angese-
hen wurde. Kein Klang schien aus seinen un-
endlichen Weiten zu uns zu dringen. Was
Pythagoras (6. Jh. v. Chr.) und Kepler (17.
Jh.) iiber die Harmonie der Sphiren sagten,

wurde damals nur in einem unwirklichen,

Ich sagte: Ich will auf meine Wege
achten,

damit ich nicht siindige mit meiner
Zunge.

Ich legte meiner Zunge einen Zaum an.

(Psalm 39,2)

tibertragenen Sinn verstanden. Wir heutigen
Menschen wissen, was Goethe in seinem
Faust geahnt und poetisch ausgedriickt hat:
«Die Sonne tént nach alter Weise in Briider-
sphiren Wettgesang, und ihre vorgeschriebe-
ne Reise vollendet sie mit Donnergang.» Jede
Schwingung ist also Klang. Uberall, wo Be-
wegung ist, ist Klang — sie sind untrennbar
miteinander verbunden. Alles, was existiert,
hat seinen eigenen Klang und seine besondere

10

Melodie in dem einen grossen kosmischen
Chor. Jeder Planet, jeder Mensch, jede Pflan-
ze ist Teil der grossen Symphonie der gesam-
ten Schopfung. Jeder Teil klingt auf seine ei-
gene Weise.

Auch der Mensch ist voller Geriusche, Tone
und Klinge. So wie die Symphonie im Kos-
mos, ist jeder Mensch eine eigenstindige
Symphonie. Schwingt und klingt der Mensch
in Form von Liebe und Lebensfreude und
driickt das in Form von Sprache und Gesang
aus, so kann die schopferische Kraft und die
Bedeutung des Klanges erlebt werden. Dann
wird auch um ihn herum Liebe und Lebens-
freude entstehen. Wie das Universum und
unsere Welt einen Urklang hat, so kénnen
wir auch versuchen, auf den Urklang des
Menschen zu lauschen. Ist es nicht eigenartig
und bedeutsam: Seine erste Lebensidusserung
ist der Schrei. Er ist eine Reaktion auf die
plotzliche Anderung des dusseren und inne-
ren Umfelds. Er ist noch keine Mirtteilung,
keine Sprache, er ist nur ein Reflex. Aber be-
reits da zeigt sich die Besonderheit des Men-
schen; Tiere schreien nimlich bei der Geburt
nicht. Bemerkenswert ist auch, dass Forscher
offenbar herausgefunden haben, dass sich die
Tonhohe des ersten Schreis um diejenige Fre-
quenz bewegt, welche Musiker als den «Kam-
merton» a angenommen haben. Das zeigt
uns, dass wir trotz aller Bedeutung der Stille,
von der im 6. Kapitel der Benediktusregel die
Rede ist, stindig auf einen sinnvollen Klang
angewiesen sind. Wird ein Mensch — unter
kiinstlichen Bedingungen — in einen absolut
schalldichten Raum eingeschlossen, so entwi-
ckelt er bereits nach einigen wenigen Stunden
krankhafte psychische Reaktionen. Es ist
wichtig zu sehen, dass es Benedikt bei seinen
Ausfiihrungen iiber die Schweigsamkeit, wie
wir gesechen haben, nicht um eine solche ab-
solute Stille geht, in der jeder Klang fehl.
Was ist also letztlich sein Anliegen?

Stille geistliche Betrachtung im Chor.
von links: P. Ludwig, Br. Anton, Br. Bernhard,
P. Lukas, P. Ambros, P. Norbert.



Die Haltung des Gesammeltseins

Das Schweigen dient dem Héren auf das
Wort Gottes und dem Beten. Das zeigt sich
bereits im 4. Kapitel, wo Benedikt «die Werk-
zeuge der geistlichen Kunst» aufzihlt. Dort
figt er unmittelbar an die Werkzeuge des
Schweigens den Hinweis hinzu: «Die heiligen
Lesungen gern héren; dem Gebete hiufig ob-
liegen.» Neben dem Horen auf Gott geht es
dem Ménch auch darum, die Erfahrungen,
die er bei diesem Horen gemacht hat, zu ver-
tiefen und zu verinnerlichen. Diese Schweig-
samkeit ist Ausdruck von tiefer Ehrfurcht,
die jede Gottesbegegnung begleitet. Unnéti-
ges Reden macht diese Erfahrung des Ge-
heimnisses zunichte. Das verdeutlicht eine
kleine Begebenheit aus dem Leben des Wiis-
tenvaters Johannes Kolobos (gest. vor 450):
«Ein Besucher lobte sein Werk. Er arbeitete
gerade an einem Seile. Und er schwieg. Wie-
der versuchte der andere, ein Wort aus ihm
herauszubringen, aber wieder schwieg er.
Beim dritten Mal sagte er zu dem Besucher:

,Seit du hier hereingekommen bist, hast du
Gott von mir verjagt.»

Bei der Schweigsamkeit geht es nicht darum,
sich kiinstlich in eine gute Stimmung zu ver-
setzen oder eine besondere asketische Leis-
tung vorzuweisen. Schlicht und einfach soll
verhindert werden, dass durch Reden eine
Gotteserfahrung verblasst. Der Angesproche-
ne muss allerdings ehrlich vor sich selber sein.
Wenn er nur schweigt, um seine Ruhe zu ha-
ben, dann entsteht kein Raum, in dem Gott
wirklich gegenwiirtig wird. Dann ist Schwei-
gen ein Alibi, um nicht gestért zu werden.
Schweigen ist aber mehr als Verzicht auf Ge-
rede. Es fithrt uns auf einen inneren Weg zur
personlichen Verinderung. Durch die Welt
der Stille findet der Mensch zu sich selber,
zum Gebet und zu echter Gotteserfahrung.
Es ist ohne Zweifel ein lohnendes Abenteuer,
in einem echrlichen Schweigen Gott gegen-
tiber offen zu bleiben. Moge er uns Wege fin-
den lassen, wirklich still zu werden und in das
Schweigen einzutauchen, das Seele und Leib

heilt.




12



	Die Welt der Stille in der Benediktusregel : 6. Kapitel: Taciturnas - Schweigsamkeit

