
Zeitschrift: Mariastein

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 88 (2011)

Heft: [4]

Artikel: "Was hast du getan?" : Benedikt von Nursia und sein Verhältnis zur
Frau

Autor: Bossart, Irina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1032489

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1032489
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«was hast du da getan?»
Benedikt von Nursia und sein Verhältnis zur Frau

Irina Bossart

In der Vita Benedicti, der von Papst Gregor
dem Grossen (t 604) abgefassten hagiografi-
schen Lebensbeschreibung des berühmten
Mönchsvaters, spielen Frauen an drei
Schlüsselstellen von Benedikts Glaubens- und
Lebensweg eine wichtige Rolle: beim Verlassen
«der Welt» im Sinne eines Rückzugs in die
Einsamkeit beziehungsweise an der Schwelle
ins Erwachsenenleben, als Objekt der Versuchung

auf dem Weg zum Mönch und zur
inneren Reife sowie in der Erfahrung der Liebe
und geistlichen Vollendung nach der Lebensmitte.

Dabei zeigen sich überraschende
Aspekte, wie sie in kaum einer anderen
Heiligenvita anzutreffen sind.

Die Abnabelung von Vater und Mutter

Der junge Benedikt war zu Ausbildungs- und
Studienzwecken nach Rom gekommen
(«geschickt» worden, wie es in der Vita heisst); er
kehrte aber der Stadt und ihrer weltlich-lasterhaften

Lebensart, die ihn anwiderte, bald
den Rücken. Gott allein wollte er gefallen;
deshalb zog er sich nach Effide, einen kleinen
Ort ausserhalb Roms, zurück. Mit dem
Abbruch des Studiums liess er auch die Pläne
seines Vaters hinter sich. Hier klingen bibli-

Dr. Irina Bosshart (*1968), Theologin und
Historikerin, ist als Lehrerin am Gymnasium
oberwil sowie als freischaffende
Wissenschafterin tätig, sie ist Mitautorin des

Bildbandes «Mariastein. Gnadenort und
Benediktinerkloster» (2010).

sehe Motive an: Abraham, der durch Gottes
Wort sein Vaterhaus verliess (Gen 12,1), oder
Jesu Aufforderung, Familie und Besitz
aufzugeben, um ihm nachzufolgen (Mt 4,18-22).
Die Episode weist überdies auf die allgemein
menschliche Notwendigkeit hin, sich als

(junger) Mensch von den Eltern abzunabeln.
Benedikt löste sich in diesem Moment erst
von seinem Vater, denn er wurde bis dahin
immer noch von der Amme begleitet; sie steht
hier für die mütterliche Bindung; in der Antike

hatten Ammen oft eine engere Beziehung
zu den Kindern als die leiblichen Mütter. In
der Vita heisst es, dass die Amme den Jüngling

sehr liebte. Auch der junge Mann schien

zu ihr eine grosse Zuneigung gehabt zu
haben. Es kam jedoch der Augenblick, da Benedikt

die Amme verliess, ja verlassen musste,
um nicht für immer ein Sohnemann zu bleiben.

Er machte sich heimlich davon.
Vielleicht brachte er es nicht übers Herz, ihr
seinen Entschluss direkt mitzuteilen oder aber
sie hätte ihn nicht fortgelassen und festgehalten.

Die Trennung gelang — wohl nicht zuletzt
deshalb, weil Benedikt kurz darauf dem
Mönch Romanus begegnete, der ihn ins Herz
schloss und ihm beistand, so gut er es

vermochte. Benedikt zog sich in eine Höhle bei
Subiaco zurück, wobei ihm Romanus, der in
einem nahe gelegenen Kloster wohnte,
regelmässig Lebensmittel brachte. Um sich angstfrei

und ohne Schuldgefühle von der
Ammenmutter zu lösen, brauchte Benedikt eine
väterlich-freundliche Präsenz und Unterstützung,

einen geistlichen Vater. Durch Romanus'

Fürsorge wurde es ihm auch möglich,

4



«ein Bild von Männlichkeit [zu] entwickeln,
das auch ganz warme, nährende, liebende
Züge hat» (Schröter/Meyer, Lebensbilder für
Männer, 2004, S. 37).
Der Rückzug in eine Höhle signalisiert eine
Krisenzeit, die nach Besinnung und
Neuorientierung verlangt. Die Höhle ist ein Sinnbild

anarchischer Kräfte, dämonischer Mächte

und unberechenbarer Triebe. Sie ist ein
Ort der Prüfung und Versuchung. Die innere
Einkehr in der Gegenwart Gottes und die
damit verbundene menschliche Reifung ist

allerdings unabdingbare Voraussetzung, um
später — nach aussen hin — integer, heilsam
und überzeugend zu wirken.

Die Frau als Projektionsfläche

Eines Tages erlebte Benedikt eine starke sinnliche

Versuchung: Einst hatte er eine Frau
gesehen, die ihm der böse Geist nun wieder vor
Augen führte. Das Bild ihrer Schönheit
entfachte in seinem Innern eine solche Glut und

Leidenschaft, die er kaum mehr kontrollieren
konnte und die ihn ausser sich brachten; fast
hätte Benedikt die Einsamkeit verlassen.
Doch im letzten Moment, von himmlischer
Gnade getroffen, zog er seine Kutte aus und
warf sich in ein dichtes Nessel- und Dornen-
gestrüpp. Er wälzte sich so lange darin, bis die
Lust zum Schmerz wurde und er am ganzen
Körper verwundet war. Damit habe er das
verführerische Feuer in seinem Innern
gelöscht beziehungsweise umgewandelt und die
Sünde besiegt, wie es im Text heisst. Eine
schwierige Stelle. Zwei deutsche Benediktiner,

deren Kommentare zur Benediktsvita ich
studierte, schreiben je in ähnlicher Weise,
dass Benedikt mit diesem Verhalten den
Schmerz der Ehelosigkeit und die offene
Wunde der Einsamkeit bewusst machen
wollte; zugleich habe er seine Leidenschaft
und sexuelle Vitalität symbolisch ausagiert
und dadurch fruchtbar gemacht für den
spirituellen Weg. Beim genauen Lesen des lateinischen

Textes drängte sich mir eine andere

Interpretation auf. Zunächst stehen da die
Begriffe «carnis temptatio» (Versuchung des

Fleisches) und «voluptas» (Wollust); sie

suggerieren Begierde und Triebhaftigkeit. Dann
verdient vor allem der Ausdruck «in specie il-
lius» Aufmerksamkeit; er zielt auf das Aussehen,

die Gestalt, die äussere Erscheinung und
Schönheit der Frau, die Benedikt im Kopf
hatte. Hier wird die Frau zum (Lust-)Objekt,
zur Projektionsfläche für sexuelle Begierden
und Sehnsüchte. So gesehen ist es diejenige
Triebhaftigkeit, die mit der Herabwürdigung
der Frau einhergeht, die Benedikt bekämpft
und das ist eigentlich gar nicht so daneben
Aufschlussreich ist in diesem Kontext auch

Eine Beziehung zerbricht: Benedikt und seine
Amme. Miniatur aus einer FHandschrift des 11.

Jahrhunderts (Benevent). Codex vat. lat 1202.
«Als der junge Benedikt seine Amme weinen
sah... nahm er die beiden Teile des zerbrochenen

Siebes und begann unterTränen zu
beten...» (aus der Vita Benedicti von Gregor
dem Grossen).

5



eine Stelle bei Erich Fromm, wo er auf die
«trügerische Eigenart des sexuellen Begehrens»

hinweist: «[...] die sexuelle Begierde
kann auch durch die Angsr des Alleinseins,
durch den Wunsch zu erobern oder sich
erobern zu lassen, durch Eitelkeit, durch den
Wunsch zu verletzen oder sogar zu zerstören,
ebenso stimuliert werden wie durch Liebe.
[...]. Da das sexuelle Begehren von den meisten

mit der Idee der Liebe in Verbindung
gebracht wird, werden sie leicht zu dem Irrtum
verführt, sie liebten einander, wenn sie sich

körperlich begehren» (Kunst des Liebens,
1987, S. 66).
Benedikts Verhalten zeigt auf den zweiten
Blick auch eine Absage an die im Christen¬

tum dominant gewordene Tradition, welche
die Frau mit Sexualität gleichsetzte und zum
Objekt der männlich versuchbaren Sinnlichkeit

machte. Wie kam es zu diesem Frauenbild?

Folgenschwer wirkten in dem
Zusammenhang unter anderem die Verse 3 und 7—9

in Kapitel 11 des ersten Korintherbriefes.
Wenn Paulus hier den Mann als «Gottes Bild
und Abglanz» und als «Haupt der Frau», die
Frau aber als «des Mannes Abglanz»
beschreibt, wird die uranfängliche Gotteben-
biidlichkeit beider Geschlechter (Gen
1,26.27) auf den Mann reduziert. Aus dieser

Unterscheidung und Hierarchisierung entwickelte

sich in der christlichen Theologie (unter

Einfluss der griechischen Philosophie) ein

6



Prüfung: Das Bild einer schönen Frau weckt in

Benedikt unkontrollierte Leidenschaft, die er

überwältigt, indem ersieh ins Dornengestrüpp
wirft. Benedikt-Zyklus in der Klosterkirche
Mariastein von Lothar Albert (1932).

Denkmuscer, das der Frau einen geringeren
Seinsanteil an Gott zusprach und sie dadurch
zum Mängelwesen machte; sie wurde im
Verhältnis zum Mann, der als Norm galt, zur
anderen. Wegen ihrer angeblich grösseren
Gottferne rückte sie näher zum Körperlich-
Irdischen, näher zur Sünde und zum
Ungehorsam. Dies wiederum machte die Frau zur
Gefahr für den Mann. Die Schönheit einer
Frau tat dann noch das Übrige: Sie Hess Männer

schwach werden, verzauberte sie und
brachte sie um den Verstand. Vor diesem

Hintergrund erscheint die Beherrschung der
Frau als verlagerte Selbstkontrolle, um
dadurch die als gottgegeben behauptete
Ordnung und die //errschaftsverhältnisse
aufrechtzuerhalten. Dieser Sachverhalt ist ein
wesentlicher Grund dafür, weshalb Frauen
ein häusliches Dasein führen oder sich
verhüllen sollen Benedikt hingegen setzte bei
sich selbst an, wenn auch etwas martialisch!

Die Begegnung mit Scholastika

Bemerkenswerterweise lässt es die Benediktsvita

nicht dabei bewenden. Sie hält eine dritte
Auseinandersetzung mit einer Frau bereit, die
nicht nur Erstaunen hervorruft, sondern auch
das Potenzial evangelischer Menschwerdung
und Beziehungsgestaltung sichtbar macht.
Benedikt traf sich einmal jährlich mit seiner
Schwester Scholastika auf einem Klostergut,
um geistliche Gespräche zu führen und
gemeinsam zu essen. Als es wieder einmal so
weit war, wollte der Mönch wie immer vor
Einbruch der Nacht zurück ins Kloster.
Scholastika bat ihn jedoch, diesmal die Nacht
über zu bleiben, damit sie sich bis zum Morgen

über die Freuden des himmlischen
Lebens unterhalten könnten. Benedikt reagierte
entsetzt auf den Wunsch der Schwester und

erklärte, er könne keinesfalls ausserhalb des

Klosters bleiben. Da betete Scholastika unter
Tränen zu Gott. Dadurch erreichte sie, dass

ein heftiges Gewitter losbrach, sodass Benedikt

bleiben musste. (Das Weinen der Frau
steht hier übrigens nicht für die typisch weibliche

Waffe so mancher TV-Soap, sondern es

symbolisiert nach altkirchlicher Tradition die
Intensität des Gebets; Tränen sind Zeichen
der Nähe Gottes.) Der Bruder klagte: «Was
hast du da getan?» Benedikts Standpunkt ist
nachvollziehbar, zumal er zu einem früheren
Zeitpunkt zwei Mönche, die sich länger als

erlaubt ausserhalb des Klosters aufgehalten
und bei einer gottgeweihten Frau gegessen,
zurechtgewiesen hatte (Kap. 12 der Vita).
Dem von Scholastika mit himmlischer
Unterstützung bewirkte Regelbruch kam gewis-
sermassen eine therapeutische Funktion zu,
nämlich zu erkennen zu geben, dass die Liebe

am grössten ist (vgl. 1 Kor 13). Papst Gregor
meinte, Scholastika habe mehr vermocht,
weil sie mehr liebte, denn Gott sei nach
einem Wort des Johannes die Liebe (1 Joh
4,8.16). Schliesslich blieben die beiden die
Nacht über beisammen, tauschten sich über
ihre geistlichen Erfahrungen aus und stärkten

sich gegenseitig. Man könnte Scholastika
in diesem Zusammenhang als Lehrmeisterin
(der Name Scholastika bedeutet auch Lehrerin)

ihres Bruders verstehen. Allerdings
erscheint sie mir eher als «Zf^emeisterin» und
darin auch als geistliche Mutter; als solche ist
sie transparent auf Gott hin. Benedikt erfährt
in ihrer Liebe die Liebe Gottes.

Ein ganzer Mensch

Drei Tage nach der Begegnung starb die
Schwester. Benedikt liess ihren Leichnam holen

und in das Grab legen, das er für sich selber

vorbereitet hatte. Die Vita berichtet: «So

geschah es, dass die, deren Geist in Gott
immer eins gewesen war, auch dem Leibe nach
durch das Begräbnis nicht getrennt wurden.»
Im Kontext der monastischen Tradition ist
dieses Verhalten Benedikts ziemlich
ungewöhnlich, denn das gemeinsame Grab kann

7





ein Bild sein für das Einswerden von Mann
und Frau. Das Grab symbolisiert aber auch

Verwandlung und Neugeburt. Benedikt ist
ein vollständiger, ein ganzer Mensch geworden;

er hat seine weibliche Seite integriert.
Damit wurde er auch ganz «Mönch», wenn
man den Begriff mit dem Theologen Dionysius

Areopagita (um 500) nicht wie üblich
von «monachos» (allein lebend), sondern von
«monas» (Einheit) her deutet.

Geschwister-Paar

Etwas ungewohnt zwar, aber nicht abwegig
ist es, das Geschwisterverhältnis von Benedikt

und Scholastika symbolisch zu verstehen.

Der Benediktiner Mauritius Wilde
schreibt dazu: «Ich werde den leisen Verdacht
nicht los, den ich natürlich nicht beweisen
kann, dass dieser Geschichte zweierlei erst im
Nachhinein hinzugewachsen ist; zum einen
der Name der Frau; Scholastika. Das klingt
doch sehr schulmässig und soll wohl betonen,
dass sie ihm hier zur Lehrmeisterin wurde.
[...] Zum anderen, dass es sich um die
Schwester von Benedikt gehandelt haben
soll» (Der spirituelle Weg, 2001, S. 78).
In diesem Zusammenhang kommt mir eine
Stelle aus der Schöpfungsgeschichte in den
Sinn, wo Adam angesichts von Eva ausruft:
«Diese endlich ist Gebein von meinem
Gebein und Fleisch von meinem Fleisch, diese
soll Männin heissen, denn vom Mann ist sie

genommen» (Gen 2,23). Die hebräischen
Begriffe - «isch» (Mann) und «ischah»
(Männin/Frau) - zeigen an, wie nah Mann und
Frau verwandt sind. Das Paar ist gleichgestellt.

Die Herrschaft des Mannes über die
Frau ist Ausdruck der pervertierten Schöp¬

fungsordnung nach dem Paradiesverlust
(Gen 3,16). Im Leben aus Gottes Wort lässt
sich die ursprüngliche — gesegnete -
Ordnung wiederherstellen.
Daneben gibt es Anklänge ans Hohelied, worin

der Mann seine Geliebte mit «Schwester
Braut» anspricht, zum Beispiel: «Du hast mir
das Herz geraubt, meine Schwester, Braut.
Du hast mir das Herz geraubt mit einem
einzigen Blick aus deinen Augen» (Hld 4,9). Der
Luzerner Alttestamentier Walter Bühlmann
meint dazu: «Das beglückende Erlebnis,
einen Menschen gefunden zu haben, [...] dem

man sich [...] zutiefst verwandt [...] fühlt,
drückt sich in den Liebesliedern [des Hohenliedes]

durch die Anrede Schwester
beziehungsweise Bruder aus. Der Begriff Schwester

beziehungsweise Bruder ist als Metapher
zu verstehen, die ein intensives Verwandtschafts-

und Zusammengehörigkeitsgefühl
zum Ausdruck bringt, wie es Liebende zu
allen Zeiten beseelt hat» (Das Hohelied, 1997,
S. 87f.). Man könnte auch von
Seelenverwandtschaft sprechen. Dazu passt, dass
Benedikt und Scholastika in der Tradition sogar
als Zwillinge gelten. Eine solche Liebe
zwischen Bruder-Mann und Schwester-Frau
zeichnet sich durch Solidarität, Verbindlichkeit

und Gleichrangigkeit aus (Verena Kast,
Paare, 1984, S. 147).
Wie auch immer, unbestreitbar bleibt, dass

Benedikt von und mit Scholastika die Liebe
lernte. Nicht zufällig wurde Benedikt nach
der intensiven Begegnung mit seiner Schwester

eine mystische Vision zuteil. Denn Liebe
macht nicht blind, sondern hellsichtig und sie

öffnet ein Fenster zum Himmel. Zugleich
erscheint auch die Welt in neuem Licht.

Zwiegespräch zwischen Benedikt und Scholastika

(von P. Karl Stadler OSB, Engelberg, 1980).
Rund und weich erscheintderweibliche
Heiligenschein Scholastikas, ihre Liebe obsiegt
über die kantige Männlichkeit Benedikts, der
noch unerbitterlich auf seiner Regeitreue
beharrt.

9


	"Was hast du getan?" : Benedikt von Nursia und sein Verhältnis zur Frau

