Zeitschrift: Die Glocken von Mariastein
Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 87 (2010)

Heft: 6

Artikel: Gott spricht in unsere Furcht hinein : der adventliche Weg Weihnachten
entgegen

Autor: Odermatt, Ambros

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1030323

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1030323
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Gott spricht in unsere Furcht hinein
Der adventliche Weg Weihnachten entgegen

P. Ambros Odermatt

Advent — wohl keine andere Zeit des Kirchen-
jahres weckt in uns eine solche Fiille von
Empfindungen, Erwartungen und person-
lichen Erinnerungen. Es ist erstaunlich, wie
viele Menschen auch heute noch durch diese
Tage angesprochen werden. Gerade in unse-
ren nordlichen Breiten gibt es viele advent-
liche Briuche, Riten und Zeichen, die sich
erhalten haben. Sie machen diese Zeit fiir alle
Sinne spiirbar und schaffen nach wie vor eine
sensible Atmosphire der Erwartung, mag
auch viel Geschiftssinn dahinter stecken.
Zwei Vorstellungen stehen jedenfalls im Vor-
dergrund: Advent hat einerseits etwas zu
tun mit einer Verheissung und anderseits mit
einem Anruf, es geht also sowohl um etwas,
das auf uns zukommt wie auch um etwas, das
wir tun sollen. Wire das, was auf uns zu-
kommt, nur das bevorstehende Weihnachts-
fest, wiirden wir unsere Erwartungen allzu
sehr einengen. Was kommt, ist mehr als ein
schones Familienfest.

Der Advent der ersten Christen

Wie haben die ersten Christen diese Zeit er-
lebt? «Advent» bedeutete damals schlicht und
einfach die Ankunft eines Herrschers, also
des romischen Kaisers, in einer dafiir beson-
ders ausersehenen Stadt. Die Ankiindigung
eines solchen Kommens setzte alles in Bewe-
gung. Fiir den kaiserlichen Besucher musste
die Stadt ein neues Gesicht erhalten. Verfal-
lene Anlagen und Gebiude wurden wieder
in Stand gesetzt. Man baute neue Strassen.
Keine Kosten wurden fiir den Empfang ge-
scheut. Die Huld des Kaisers rechtfertigte

4

den grossen Aufwand.

Solche Erfahrungen blieben nicht ohne Ein-
fuss auf die ersten Christen, die im dama-
ligen Rémerreich lebten. Sie hatten allen
Grund, die Ankunft, den Advent zhres Herrn,
zu erwarten und vorzubereiten. Er selber hatte
ja seinen Jiingern vor dem Heimgang zu sei-
nem Vater die baldige Wiederkunft verspro-
chen: «Noch kurze Zeit, dann seht ihr mich
nicht mehr, und wieder eine kurze Zeit, dann
werdet ihr mich sehen« (Joh 16,16). So konnte
Paulus schreiben: «Freut euch im Herrn zu
jeder Zeit ... Der Herr ist nahe» (Phil 4,4-5).
Und am Schluss des Neuen Testaments ste-
hen die Worte: «Ja, ich komme bald» (Offb
22,20). Sein Advent wird das Antlitz der Erde
erneuern, nicht durch die Anstrengung von
Menschen, sondern durch sein Erscheinen
selbst. Das haben die ersten Christen gespiirt.
Sie lebten in der Erwartung des kommenden
Herrn, ohne eine Adventszeit in unserem
Sinn zu kennen. Dabei horten sie besonders
aufmerksam auf den Ruf zur Wachsamketir,
den sie aus den Gleichnissen Jesu kannten
(z. B. Mt 24,43—-44: Das Gleichnis vom
wachsamen Hausherrn). Sie wussten aber ge-
nauso, dass der Zeitpunkt seines zweiten Er-
scheinens nicht im Voraus berechnet werden
kann, nur der Vater im Himmel kennt ihn

(vel. Mk 13,32).
Die Anfinge des heutigen Advents

Jahrhunderte gingen vorbei, ehe die Kirche
den Advent im heutigen Sinn zu feiern be-
gann. Seit Anfang des 4. Jahrhunderts wurde
in Rom am 25. Dezember die erste Ankunft



des Herrn, seine Geburt in Betlehem, in ei-
nem eigentlichen Fest feierlich begangen.
Dieses Fest bekam im Abendland, ihnlich
wie Ostern, eine Vorbereitungszeit, den Ad-
vent. Erste Spuren davon finden sich nun
aber nicht, wie man vermuten koénnte, in
Rom, sondern in Gallien (im heutigen Frank-
reich). So kennen wir eine Fastenordnung
fiir die Zeit vom Fest des heiligen Martin
(11.November) bis Weihnachten als Vorbe-
reitung auf dieses Fest.
Um die Mitte des
5.Jahrhunderts zeigen

sich in Ravenna
(Oberitalien)  deutli-
chere Hinweise fiir

eine solche Vorberei-
tungszeit auf Weih-
nachten. Von einem
Bischof dieser Stadt,
die damals Residenz
des westromischen
Kaisertums war, sind
einige Predigten aus
der  vorweihnichtli-
chen Zeit erhalten ge-
blieben. Aus diesen
Predigten des heiligen
Petrus  Chrysologus
geht hervor, dass da-
mals in Ravenna der
Brauch bestand, an
zwel oder drei Sonnta-
gen vor Weihnachten
jener Ereignisse zu ge-
denken, die der Ge-
burt des Herrn nach
den biblischen Berich-
ten unmittelbar vor-
ausgingen.

Verkiindigung  (rechts)
und Geburt Jesu (S. 6).
Werke von Frére Yves
aus der Benediktiner-
abtei la Pierre-qui-Vire

(F)

Erst unter Papst Gregor d. Gr. (590-604) ist
fiir Rom eine Adventszeit mit vier Sonntagen
bezeugt. Ausserhalb von Rom gab es auch
Vorbereitungszeiten von fiinf und sechs
Wochen. Immer noch liegt aber in dieser Zeit
der Akzent der adventlichen Texte auf dem
Kommen des Herrn in seiner menschlichen
Gestalt. Allerdings wird die endzeitliche
Wiederkunft Christi auch erwihnt. In ihr
vollendet sich ja, was mit der ersten Ankunft



in Betlehem seinen Anfang nahm. Darum
fehlt diese Sicht nie ganz in der weihnicht-
lichen Vorbereitungszeit.

Die endzeitliche Erwartung und der
Bussgedanke

Ganz in den Vordergrund riicke diese end-
zeitliche Erwartung als Thema des Advents
mit dem Auftreten der irischen Monche in

Gallien. Die Glaubensboten aus Irland, un-
ter ihnen etwa der heiligen Kolumban (530—
615), verbreiteten durch ihre Predigten vor
allem den Bussgedanken. So wird die Ad-
ventszeit zu einer eigentlichen Busszeit. In
den Messfeiern werden das Gloria und
Halleluja weggelassen und violette Messge-
winder getragen. Zwischen Gallien und Rom
bestanden immer rege liturgische Aus-
tauschbeziehungen. So wird schliesslich im
12.Jahrhundert  die
romische Adventszeit
ebenfalls von diesem
Busscharakter beein-
flusst. Doch wird in
Rom der Gesang des
Halleluja  fur die
weihnichtliche Vorbe-
reitungszeit beibehal-
ten. Das ist ein deutli-
cher Hinweis darauf,
dass man hier den Ad-
vent nicht als eigent-
liche Busszeit ver-
stand.

Advent — Tor zur
Weihnachtsbotschaft

Der kurze Blick zu-
riick in die Geschichte
zelgt uns, wie unter-
schiedliche Einfliisse
die Bedeutung des Ad-
vents geprigt haben.
Dieser Tatsache hat
die Neuordnung des
Kirchenjahres im An-
schluss an das Zweite
Vatikanische Konzil
Rechnung  getragen.
Der urspriingliche
Sinn des Advents sollte
wieder deutlicher in
Erscheinung  treten.
Die  weihnichtliche
Vorbereitungszeit st
nicht in erster Linie



eine Busszeit im Hinblick auf das kommende
Gericht bei der Wiederkunft des Herrn am
Ende der Zeiten. Es handelt sich vielmehr um
die Vorbereitung auf die Feier der Mensch-
werdung des Herrn an Weihnachten (erste
Ankunft); von hier aus richtet sich dann der
Blick auf die Wiederkunft des Erlosers, auf
die Parusie (zweite Ankunft), doch soll es eine
frohe und zuversichtliche Ausschau sein (vgl.
Nr. 39). Im offiziellen Kommentar zu diesem
nachkonziliiren Dokument heisst es: «Wih-
rend Osterzeit und osterliche Busszeit, Weih-
nachtszeit und Epiphaniezeit allen Riten
gemeinsam sind, gibt es die Adventszeit nur
im Westen. Sie wurde zur Vorbereitung der
Glidubigen auf die Weihnachtsfeier einge-
fithrt und nahm bald auch endzeitlichen
Charakter an... Wenn an den Sonntagen
dieser Zeit das Gloria nicht verwendet wird,
geschieht das aus einem anderen Grund als in
der osterlichen Busszeit: Der Gesang der En-
gel an Weihnachten soll wieder wie etwas
Neues erklingen.»

«Fiirchtet euch nicht!»

Wenn wir an Weihnachten zum Gottesdienst
versammelt sind, dann sehen wir vor uns den
Glanz der Kerzen, wir horen die vertrauten
Lieder und Erinnerungen an die eigenen Kin-
dertage werden wach. Von Furcht kann da
doch keine Rede sein. Vielleicht bei einer be-
tagten, alleinstehenden Frau, die sich davor
fiirchtet, gerade diese Tage allein verbringen
zu miissen. Aber sonst? Es scheint alles so
gelost und friedlich zu sein. Was soll da das
Wort Furcht? Offenbar aber kniipft Gott
gerade dort an, bei dem Menschen in der
Furcht. Es scheint so, als ob die Botschaft von
Weihnachten gerade das voraussetzte, um in
ihrer letzten Tiefe verstanden zu werden. Wo
Menschen in Selbstzufriedenheit und Stolz
leben, wo Menschen alles von ihrer eigenen
Intelligenz und Kraft erwarten, da kann die
Verkiindigung von der Erlosung gar nicht ge-
hért werden, weil kein Verlangen danach da
ist. Nur dort, wo der Mensch sich aus seiner
Unzulidnglichkeit und seiner Furcht aus-

streckt auf Gott hin, wo er voller Sehnsucht
auf eine Antwort auf all seine Fragen wartet,
nur dort fillt diese Botschaft auf einen Bo-
den, der sie wirklich aufnimmt, in dem sie
fruchtbar wird.

«Fiirchtet euch nicht!» — Gott spricht in diese
Furcht hinein. Sein Wort ist stirker als
menschliche Angst. Wo er voller Hoffnung
und Vertrauen aufgenommen wird, dort
wird nicht mehr Furcht die Grundstimmung
sein, sondern Freude, allerdings eine Freude,
die nicht vor all dem, was Angst verbreitet,
die Augen verschliesst. Sie erwichst vielmehr
daraus, dass man sich angenommen weiss
trotz seiner Schwiche, seinem Versagen und
seiner Angst.

«Heute ist euch der Heiland geboren.»

Das ist die Antwort, der Inhalt der Botschaft.
Jetzt wird ganz deutlich, was letztlich mit
Furcht gemeint ist. Ein Heiland ist nur dort
nétig, wo etwas unheil ist. Die Furcht stammt
aus dem Unbheil. Hier erkennt sich jeder wie-
der. Wir sind zerrissen von Wiinschen und
Plinen, von hochgespannten Erwartungen
und bitterer Enttduschung. Wir haben gute
Vorsitze gemacht und erfahren doch immer
wieder unser Scheitern. Das Verhalten zu-
einander ist so oft geprigt von Missverstind-
nissen und von dem Unvermdégen, unvor-
eingenommen aufeinander zu horen.

In der Tat, die Furcht kommt vom Unbheil.
Und in dieses Unheil, in diese unsere Welt, in
dieses unser Leben ist Gott hineingeboren.
Freiwillig nimmt er die Last und Not, den
Hass und die Zerrissenheit auf sich. Gerade
weil er es freiwillig auf sich nimmt, weil er
sich dahinein begibt, gerade dadurch macht
er deutlich, dass Angst, Einsamkeit und
Sinnlosigkeit nicht das letzte Wort haben.
Gerade dadurch iiberwindet er den tiefen
Bruch in dieser Welt und weist auf ein neues
Ziel hin. Aus Triitmmern ergibt sich ein neuer
Sinn. Und dieser Sinn heisst: Nur die Liebe
tiberwindet Unsinn und Unheil. — Nun aber
kommt das Ungeheuerliche. Eigentlich miiss-
te einem der Atem stocken:



Weibnachtskrippe auf der Kommode im Monchsrefektorium.

«Ihr werdet ein Kind finden, das in Windeln

gewickelt in einer Krippe liegt.»

Damit wird er ausgewiesen als der Heiland:
Ein Kind der Armut, ein Ausgestossener. —
Jeder Messias, jeder «Heiland», miisste sich
eigentlich ganz anders ausweisen. Wir kennen
das zur Geniige: Gefragt sind Schlagworte,
mitreissende Reden und Demonstrationen
der Macht. Wer ein Messias sein will, muss
etwas tun, damit sein Bild in der Offentlich-
keit nachhaltig wahrgenommen wird und
wirksam unter den Menschen aufscheint.

Und hier? Gibt es etwas Hilfloseres als ein
Kleinkind, ein Siugling, in Windeln gewi-
ckelt, ja etwas Unbedeutenderes als das Kind
armer Eltern? Keine glanzvolle Ankiindi-
gung, keine jubelnden Massen, ein Kind in
einer Krippe, in einem Trog, in den man fiir
gewohnlich das Futter fiir die Tiere hinein-

8

legt. Das ist die raue Wirklichkeit, das All-
tigliche, um das wir wissen. Das ist unsere
Welt, das ist der Mensch. Scheinbarkann sich
Gott nur im Alleiglichen zeigen.

«Dies soll euch zum Zeichen sein.»

Wir finden unseren Heiland nicht, wenn wir
nach etwas anderem Ausschau halten. Gott
offenbart sich uns im Alldiglichen, im
Menschen. Wer den Alltag sucht, das heisst,
sich ganz darauf einlisst, wer ihn in Treue
durchsteht, wer nicht verzweifelt, sondern
durchhilt, wer nicht flieht, sondern handelk,
der findet Gott! Mehr noch: Wer den Men-
schen sucht, wer sich nicht absondert, son-
dern auf den anderen zugeht, wer sich nicht

in Abneigung vom anderen abwendet, son-
dern sich in ihn einfiihlt, der findet den

Heiland, «das Kind, das in Windeln gewi-



ckelt in einer Krippe liegt».

Aber — handeln wir nicht oft anders? Diese
Vorgabe fordert uns wirklich heraus. Gott
selbst musste es uns erst vormachen. Er wurde
einer von uns. Er hat es uns vorgelebt. Gerade
deswegen ist das Kind in der Krippe nur
scheinbar das Alltigliche. In ihm hat sich
Gott mit uns gleichgesetzt. Wo geschieht das
denn im Alltag? Bestenfalls leben wir viel-
leicht nebeneinander her. Weihnachten heisst:
Wie die Hirten Gott im Menschen suchen!
Wo das geschieht, dort wird auch das Wort
wahr: «Ich verkiinde euch eine grosse Freude.»
Dort ist keine Furcht mehr da, sondern ein
Miteinander auf ein gemeinsames Ziel hin.
Dazu sagt der heilige Benedikt am Ende des
Prologs zu seiner Regel: «Wir wollen also eine
Schule fiir den Dienst des Herrn einrichten.
Bei dieser Griindung hoffen wir, nichts Har-
tes und nichts Schweres festzulegen. Sollte
es jedoch aus wohliiberlegtem Grund etrwas
strenger zugehen, um Fehler zu bessern und
die Liebe zu bewahren, dann lass dich nicht
sofort von Angst verwirren und fliche nicht
vom Weg des Heils; er kann am Anfang nicht
anders sein als eng. Wer aber... im Glauben
fortschreitet, dem wird das Herz weit, und er
lauft in unsagbarem Gliick der Liebe den
Weg der Gebote Gottes.» Und Benedikt
schliesst sein Vorwort mit dem Satz: «Wenn
wir so in Geduld an den Leiden Christi An-
teil haben, dann diirfen wir auch mit ihm
sein Reich erben.»

Diamantene Profess

Pater Bruno Stephan Scherer, von dem
das nebenstehende Gedicht stammt, darf
auf 60 Jahre als Benediktinerménch von
Mariastein zuriickblicken. Am 13.No-
vember 1950, an dem man damals das
Fest aller heiligen Benediktinerménche
feierte, versprach Pater Bruno unter Abt
Basilius Niederberger fiir zunichst drei
Jahre Bestindigkeit, klosterlichen Lebens-
wandel und Gehorsam.

Komm zu uns

Sie wird einen Sohn gebiiren:

Ihm sollst du den Namen Jesus geben,

denn ER wird sein Volk

von seinen Siinden erlisen.
Matthius 1,21

Die ganze Sehnsucht der Menschen
der Kreatur

verdichtet sich im Bild
der Heiligen Nacht:

Die Jungfrau wird ein Kind empfangen
einen Sohn wird sie gebiren

Alles Entbehren und Wiinschen
alles Erwarten und Hoffen
alles Fragen und Suchen
richtet sich auf deine neue Geburt
in uns
jetzt und hier und immer
und allerorten

Komm zu uns, HERR
komm zu uns allen
die DICH ersehnen
und DICH nétig haben
die ohne Dein Wort
Deine Liebe
Deine Nihe

nicht leben kénnen

Komm zu uns
Freudenbote
Friedensbote

Bleib bei uns fiir immer

Aus: Bruno Stephan Scherer. Du bist da. Ge-
bets-Gedichte zum Kirchenjahr A. Kanisius,
Fribourg 1986.



	Gott spricht in unsere Furcht hinein : der adventliche Weg Weihnachten entgegen

