
Zeitschrift: Die Glocken von Mariastein

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 87 (2010)

Heft: 6

Artikel: Gott spricht in unsere Furcht hinein : der adventliche Weg Weihnachten
entgegen

Autor: Odermatt, Ambros

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030323

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030323
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gott spricht in unsere Furcht hinein
Der adventliche Weg Weihnachten entgegen

P. Ambros Odermatt

Advent — wohl keine andere Zeit des Kirchenjahres

weckt in uns eine solche Fülle von
Empfindungen, Erwartungen und persönlichen

Erinnerungen. Es ist erstaunlich, wie
viele Menschen auch heute noch durch diese

Tage angesprochen werden. Gerade in unseren

nördlichen Breiten gibt es viele adventliche

Bräuche, Riten und Zeichen, die sich
erhalten haben. Sie machen diese Zeit für alle
Sinne spürbar und schaffen nach wie vor eine
sensible Atmosphäre der Erwartung, mag
auch viel Geschäftssinn dahinter stecken.
Zwei Vorstellungen stehen jedenfalls im
Vordergrund: Advent hat einerseits etwas zu
tun mit einer Verheissung und anderseits mit
einem Anruf, es geht also sowohl um etwas,
das auf uns zukommt wie auch um etwas, das

wir tun sollen. Wäre das, was auf uns
zukommt, nur das bevorstehende Weihnachtsfest,

würden wir unsere Erwartungen allzu
sehr einengen. Was kommt, ist mehr als ein
schönes Familienfest.

Der Advent der ersten Christen

Wie haben die ersten Christen diese Zeit
erlebt? «Advent» bedeutete damals schlicht und
einfach die Ankunft eines Flerrschers, also
des römischen Kaisers, in einer dafür besonders

ausersehenen Stadt. Die Ankündigung
eines solchen Kommens setzte alles in Bewegung.

Für den kaiserlichen Besucher musste
die Stadt ein neues Gesicht erhalten. Verfallene

Anlagen und Gebäude wurden wieder
in Stand gesetzt. Man baute neue Strassen.
Keine Kosten wurden für den Empfang
gescheut. Die Huld des Kaisers rechtfertigte

den grossen Aufwand.
Solche Erfahrungen blieben nicht ohne Ein-
fluss auf die ersten Christen, die im damaligen

Römerreich lebten. Sie hatten allen
Grund, die Ankunft, den Advent ihres Herrn,
zu erwarten und vorzubereiten. Er selber hatte
ja seinen Jüngern vor dem Heimgang zu
seinem Vater die baldige Wiederkunft versprochen:

«Noch kurze Zeit, dann seht ihr mich
nicht mehr, und wieder eine kurze Zeit, dann
werdet ihr mich sehen« (Joh 16,16). So konnte
Paulus schreiben: «Freut euch im Herrn zu
jeder Zeit Der Herr ist nahe» (Phil 4,4—5).
Und am Schluss des Neuen Testaments
stehen die Worte: «Ja, ich komme bald» (Offb
22,20). Sein Advent wird das Antlitz der Erde

erneuern, nicht durch die Anstrengung von
Menschen, sondern durch sein Erscheinen
selbst. Das haben die ersten Christen gespürt.
Sie lebten in der Erwartung des kommenden
Herrn, ohne eine Adventszeit in unserem
Sinn zu kennen. Dabei hörten sie besonders
aufmerksam auf den Ruf zur Wachsamkeit,
den sie aus den Gleichnissen Jesu kannten
(z. B. Mt 24,43-44: Das Gleichnis vom
wachsamen Hausherrn). Sie wussten aber

genauso, dass der Zeitpunkt seines zweiten
Erscheinens nicht im Voraus berechnet werden
kann, nur der Vater im Himmel kennt ihn
(vgl. Mk 13,32).

Die Anfänge des heutigen Advents

Jahrhunderte gingen vorbei, ehe die Kirche
den Advent im heutigen Sinn zu feiern

begann. Seit Anfang des 4. Jahrhunderts wurde
in Rom am 25. Dezember die erste Ankunft

4



des Herrn, seine Geburt in Betlehem, in
einem eigentlichen Fest feierlich begangen.
Dieses Fest bekam im Abendland, ähnlich
wie Ostern, eine Vorbereitungszeit, den
Advent. Erste Spuren davon finden sich nun
aber nicht, wie man vermuten könnte, in
Rom, sondern in Gallien (im heutigen Frankreich).

So kennen wir eine Fastenordnung
für die Zeit vom Fest des heiligen Martin
(11. November) bis Weihnachten als

Vorbereitung auf dieses Fest.
Um die Mitte des

5.Jahrhunderts zeigen
sich in Ravenna
(Oberitalien) deutlichere

Hinweise für
eine solche Vorbereitungszeit

auf
Weihnachten. Von einem
Bischof dieser Stadt,
die damals Residenz
des weströmischen
Kaisertums war, sind
einige Predigten aus
der vorweihnachtlichen

Zeit erhalten
geblieben. Aus diesen

Predigten des heiligen
Petrus Chrysologus
geht hervor, dass
damals in Ravenna der
Brauch bestand, an
zwei oder drei Sonntagen

vor Weihnachten
jener Ereignisse zu
gedenken, die der
Geburt des Herrn nach
den biblischen Berichten

unmittelbar
vorausgingen.

Erst unter Papst Gregor d. Gr. (590-604) ist
für Rom eine Adventszeit mit vier Sonntagen
bezeugt. Ausserhalb von Rom gab es auch

Vorbereitungszeiten von fünf und sechs

Wochen. Immer noch liegt aber in dieser Zeit
der Akzent der adventlichen Texte auf dem
Kommen des Herrn in seiner menschlichen
Gestalt. Allerdings wird die endzeitliche
Wiederkunft Christi auch erwähnt. In ihr
vollendet sich ja, was mit der ersten Ankunft

/-
Û

(rechts)
und Geburt Jesu (S. 6).
Werke von Frère Yves

aus der Benediktinerabtei

la Pierre-qui-Vire
(F)

Û
Û

û



in Betlehem seinen Anfang nahm. Darum
fehlt diese Sicht nie ganz in der weihnächtlichen

Vorbereitungszeit.

Die endzeitliche Erwartung und der
Bussgedanke

Ganz in den Vordergrund rückt diese
endzeitliche Erwartung als Thema des Advents
mit dem Auftreten der irischen Mönche in

Gallien. Die Glaubensboten aus Irland, unter

ihnen etwa der heiligen Kolumban (530—
615), verbreiteten durch ihre Predigten vor
allem den Bussgedanken. So wird die
Adventszeit zu einer eigentlichen Busszeit. In
den Messfeiern werden das Gloria und
Halleluja weggelassen und violette Messgewänder

getragen. Zwischen Gallien und Rom
bestanden immer rege liturgische
Austauschbeziehungen. So wird schliesslich im

12. Jahrhundert die
römische Adventszeit
ebenfalls von diesem
Busscharakter beein-
flusst. Doch wird in
Rom der Gesang des

Halleluja für die
weihnächtliche
Vorbereitungszeit beibehalten.

Das ist ein deutlicher

Hinweis darauf,
dass man hier den
Advent nicht als eigentliche

Busszeit
verstand.

Advent - Tor zur
Weihnachtsbotschaft

Der kurze Blick
zurück in die Geschichte
zeigt uns, wie
unterschiedliche Einflüsse
die Bedeutung des

Advents geprägt haben.
Dieser Tatsache hat
die Neuordnung des

Kirchenjahres im
Anschluss an das Zweite
Vatikanische Konzil
Rechnung getragen.
Der ursprüngliche
Sinn des Advents sollte
wieder deutlicher in
Erscheinung treten.
Die weihnächtliche
Vorbereitungszeit ist
nicht in erster Linie

6



eine Busszeit im Hinblick auf das kommende
Gericht bei der Wiederkunft des Herrn am
Ende der Zeiten. Es handelt sich vielmehr um
die Vorbereitung auf die Feier der
Menschwerdung des Herrn an Weihnachten (erste

Ankunft); von hier aus richtet sich dann der
Blick auf die Wiederkunft des Erlösers, auf
die Parusie (zweite Ankunft), doch soll es eine
frohe und zuversichtliche Ausschau sein (vgl.
Nr. 39). Im offiziellen Kommentar zu diesem
nachkonziliären Dokument heisst es: «Während

Osterzeit und österliche Busszeit,
Weihnachtszeit und Epiphaniezeit allen Riten
gemeinsam sind, gibt es die Adventszeit nur
im Westen. Sie wurde zur Vorbereitung der

Gläubigen auf die Weihnachtsfeier eingeführt

und nahm bald auch endzeitlichen
Charakter an... Wenn an den Sonntagen
dieser Zeit das Gloria nicht verwendet wird,
geschieht das aus einem anderen Grund als in
der österlichen Busszeit: Der Gesang der Engel

an Weihnachten soll wieder wie etwas
Neues erklingen.»

«Fürchtet euch nicht!»

Wenn wir an Weihnachten zum Gottesdienst
versammelt sind, dann sehen wir vor uns den
Glanz der Kerzen, wir hören die vertrauten
Lieder und Erinnerungen an die eigenen
Kindertage werden wach. Von Furcht kann da
doch keine Rede sein. Vielleicht bei einer

betagten, alleinstehenden Frau, die sich davor
fürchtet, gerade diese Tage allein verbringen
zu müssen. Aber sonst? Es scheint alles so

gelöst und friedlich zu sein. Was soll da das

Wort Furcht? Offenbar aber knüpft Gott
gerade dort an, bei dem Menschen in der
Furcht. Es scheint so, als ob die Botschaft von
Weihnachten gerade das voraussetzte, um in
ihrer letzten Tiefe verstanden zu werden. Wo
Menschen in Selbstzufriedenheit und Stolz
leben, wo Menschen alles von ihrer eigenen
Intelligenz und Kraft erwarten, da kann die

Verkündigung von der Erlösung gar nicht
gehört werden, weil kein Verlangen danach da
ist. Nur dort, wo der Mensch sich aus seiner

Unzulänglichkeit und seiner Furcht aus¬

streckt auf Gott hin, wo er voller Sehnsucht
auf eine Antwort auf all seine Fragen wartet,
nur dort fällt diese Botschaft auf einen
Boden, der sie wirklich aufnimmt, in dem sie

fruchtbar wird.
«Fürchtet euch nicht!» — Gott spricht in diese
Furcht hinein. Sein Wort ist stärker als

menschliche Angst. Wo er voller Hoffnung
und Vertrauen aufgenommen wird, dort
wird nicht mehr Furcht die Grundstimmung
sein, sondern Freude, allerdings eine Freude,
die nicht vor all dem, was Angst verbreitet,
die Augen verschliesst. Sie erwächst vielmehr
daraus, dass man sich angenommen weiss

trotz seiner Schwäche, seinem Versagen und
seiner Angst.

«Heute ist euch der Heiland geboren.»

Das ist die Antwort, der Inhalt der Botschaft.
Jetzt wird ganz deutlich, was letztlich mit
Furcht gemeint ist. Ein Heiland ist nur dort
nötig, wo etwas unheil ist. Die Furcht stammt
aus dem Unheil. Hier erkennt sich jeder wieder.

Wir sind zerrissen von Wünschen und
Plänen, von hochgespannten Erwartungen
und bitterer Enttäuschung. Wir haben gute
Vorsätze gemacht und erfahren doch immer
wieder unser Scheitern. Das Verhalten
zueinander ist so oft geprägt von Missverständnissen

und von dem Unvermögen,
unvoreingenommen aufeinander zu hören.
In der Tat, die Furcht kommt vom Unheil.
Und in dieses Unheil, in diese unsere Welt, in
dieses unser Leben ist Gott hineingeboren.
Freiwillig nimmt er die Last und Not, den
Hass und die Zerrissenheit auf sich. Gerade
weil er es freiwillig auf sich nimmt, weil er
sich dahinein begibt, gerade dadurch macht
er deutlich, dass Angst, Einsamkeit und
Sinnlosigkeit nicht das letzte Wort haben.
Gerade dadurch überwindet er den tiefen
Bruch in dieser Welt und weist auf ein neues
Ziel hin. Aus Trümmern ergibt sich ein neuer
Sinn. Und dieser Sinn heisst: Nur die Liebe
überwindet Unsinn und Unheil. — Nun aber
kommt das Ungeheuerliche. Eigentlich müss-
te einem der Atem stocken:

7



Weihnachtskrippe aufder Kommode im Mönchsrefektorium.

«Ihr werdet ein Kind finden, das in Windeln
gewickelt in einer Krippe liegt.»

Damit wird er ausgewiesen als der Heiland:
Ein Kind der Armut, ein Ausgestossener. —

Jeder Messias, jeder «Heiland», müsste sich

eigentlich ganz anders ausweisen. Wir kennen
das zur Genüge: Gefragt sind Schlagworte,
mitreissende Reden und Demonstrationen
der Macht. Wer ein Messias sein will, muss
etwas tun, damit sein Bild in der Öffentlichkeit

nachhaltig wahrgenommen wird und
wirksam unter den Menschen aufscheint.
Und hier? Gibt es etwas Hilfloseres als ein
Kleinkind, ein Säugling, in Windeln gewickelt,

ja etwas Unbedeutenderes als das Kind
armer Eltern? Keine glanzvolle Ankündigung,

keine jubelnden Massen, ein Kind in
einer Krippe, in einem Trog, in den man für
gewöhnlich das Futter für die Tiere hinein¬

legt. Das ist die raue Wirklichkeit, das

Alltägliche, um das wir wissen. Das ist unsere
Welt, das ist der Mensch. Scheinbar kann sich
Gott nur im Alltäglichen zeigen.

«Dies soll euch zum Zeichen sein.»

Wir finden unseren Heiland nicht, wenn wir
nach etwas anderem Ausschau halten. Gott
offenbart sich uns im Alltäglichen, im
Menschen. Wer den Alltag sucht, das heisst,
sich ganz darauf einlässt, wer ihn in Treue
durchsteht, wer nicht verzweifelt, sondern
durchhält, wer nicht flieht, sondern handelt,
der findet Gott! Mehr noch: Wer den
Menschen sucht, wer sich nicht absondert,
sondern auf den anderen zugeht, wer sich nicht
in Abneigung vom anderen abwendet,
sondern sich in ihn einfühlt, der findet den
Heiland, «das Kind, das in Windeln gewi-

8



ekelt in einer Krippe liegt».
Aber - handeln wir nicht oft anders? Diese
Vorgabe fordert uns wirklich heraus. Gott
selbst musste es uns erst vormachen. Er wurde
einer von uns. Er hat es uns vorgelebt. Gerade

deswegen ist das Kind in der Krippe nur
scheinbar das Alltägliche. In ihm hat sich
Gott mit uns gleichgesetzt. Wo geschieht das

denn im Alltag? Bestenfalls leben wir
vielleicht nebeneinander her. Weihnachten heisst:

Wie die Hirten Gott im Menschen suchen!
Wo das geschieht, dort wird auch das Wort
wahr: «Ich verkünde euch eine grosse Freude.»

Dort ist keine Furcht mehr da, sondern ein
Miteinander auf ein gemeinsames Ziel hin.
Dazu sagt der heilige Benedikt am Ende des

Prologs zu seiner Regel: «Wir wollen also eine
Schule für den Dienst des Herrn einrichten.
Bei dieser Gründung hoffen wir, nichts Hartes

und nichts Schweres festzulegen. Sollte
es jedoch aus wohlüberlegtem Grund etwas

strenger zugehen, um Fehler zu bessern und
die Liebe zu bewahren, dann lass dich nicht
sofort von Angst verwirren und fliehe nicht
vom Weg des Heils; er kann am Anfang nicht
anders sein als eng. Wer aber... im Glauben
fortschreitet, dem wird das Herz weit, und er
läuft in unsagbarem Glück der Liebe den

Weg der Gebote Gottes.» Und Benedikt
schliesst sein Vorwort mit dem Satz: «Wenn
wir so in Geduld an den Leiden Christi Anteil

haben, dann dürfen wir auch mit ihm
sein Reich erben.»

Diamantene Profess

Pater Bruno Stephan Scherer, von dem
das nebenstehende Gedicht stammt, darf
auf 60 Jahre als Benediktinermönch von
Mariastein zurückblicken. Am 13.
November 1950, an dem man damals das

Fest aller heiligen Benediktinermönche
feierte, versprach Pater Bruno unter Abt
Basilius Niederberger für zunächst drei
Jahre Beständigkeit, klösterlichen Lebenswandel

und Gehorsam.

Komm zu uns

Sie wird einen Sohn gebären:
Ihm sollst du den Namen Jesus geben,
denn ER wird sein Volk

von seinen Sünden erlösen.

Matthäus 1,21

Die ganze Sehnsucht der Menschen
der Kreatur

verdichtet sich im Bild
der Heiligen Nacht:

Die Jungfrau wird ein Kind empfangen
einen Sohn wird sie gebären

Alles Entbehren und Wünschen
alles Erwarten und Hoffen
alles Fragen und Suchen
richtet sich auf deine neue Geburt

in uns
jetzt und hier und immer
und allerorten

Komm zu uns, HERR
komm zu uns allen

die DICH ersehnen
und DICH nötig haben

die ohne Dein Wort
Deine Liebe
Deine Nähe

nicht leben können

Komm zu uns
Freudenbote
Friedensbote

Bleib bei uns für immer

Aus: Bruno Stephan Scherer. Du bist da.
Gebets-Gedichte zum Kirchenjahr A. Kanisius,
Fribourg 1986.

9


	Gott spricht in unsere Furcht hinein : der adventliche Weg Weihnachten entgegen

