
Zeitschrift: Die Glocken von Mariastein

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 87 (2010)

Heft: 5

Artikel: Ich musste zuerst Jüdin werden : Glaubensweg einer Zisterzienserin
mit jüdischen Wurzeln

Autor: Falk, Mirjam

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030321

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030321
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ich musste zuerst Jüdin werden
Glaubensweg einer Zisterzienserin mit jüdischen Wurzeln

Interview mit Schwester Mirjam Falk, Wurmsbach SG

P. Leonhard: Schwester Mirjam, Ihre
Lebens- und Glaubensgeschichte ist so faszinierend,

dass ich sie unseren Leserinnen und
Lesern nicht vorenthalten möchte. Schildern
Sie doch einmal, wie Sie in Ihrem Elternhaus
mit dem jüdischen und mit dem christlichen
Glauben in Berührung gekommen sind!
Sr. Mirjam: In meinem an sich jüdischen
Elternhaus in Basel wurde religiös quasi nicht
praktiziert. Obwohl wir eine jüdische Familie
waren, bin ich schon einen Tag nach meiner
Geburt getauft worden. Das hing damals mit
der Angst zusammen, Hitler könne über Basel

auch in die Schweiz einmarschieren. Das

war im Sommer 1942. Man dachte damals,
dass man ein jüdisches Kind durch die christliche

Taufe vor den Nazis schützen könne.
Erst später hat man dann mitbekommen,
dass die Taufe auch nicht genützt hätte. Denken

Sie nur an das Schicksal der
Ordensschwester Edith Stein, die aus dem von den
Nazis besetzten Holland nach Auschwitz
deportiert wurde und dort wie alle anderen
Juden umgebracht wurde. Durch diese Sorge
aber kam es, dass ich und auch mein Bruder
schon als Kinder getauft wurden.
P. Leonhard: Wie häufig besuchte man in
Ihrer Familie die Synagoge? Nur an den ho-

Sr. Mirjam Falk (68) ist in einer säkularen,
jüdischen Familie in Basel aufgewachsen und
konvertierte 1984 zur katholischen Kirche. Sie

war als medizinische Laborantin an der Uni
Basel tätig, bevor sie 1987 in das
Zisterzienserinnenkloster Wurmsbach (bei Jona SG) am
oberen Zürichsee eintrat.

hen Festtagen?
Sr. Mirjam: Nein, überhaupt nicht. Ich
wusste als Kind, dass wir jüdisch waren. Viele

Freunde meines Vaters waren Juden. Aber
religiös haben wir diesbezüglich überhaupt
nichts mitbekommen. Gekocht wurde bei
uns auch nicht koscher. Wir waren säkulare
Juden.
Meine Grossmutter mütterlicherseits aber

war eine sehr religiöse Frau, eine reformierte
Christin. Von ihr habe ich viele Dinge mit
auf den Weg bekommen, die meinen Glauben

geprägt haben. Im Nachhinein kann ich

sagen: Sie war eine sehr gläubige Frau und
eine regelmässige Kirchengängerin. Mein
Bruder und ich sind dann auch bis zur
Konfirmation in die reformierte Sonntagsschule

gegangen. Ich bin 1958 in Basel in der
Pauluskirche konfirmiert worden. Das war
sehr schön, ich kann mich noch gut erinnern
(Sr. Mirjam lacht übers ganze Gesicht). So
habe ich einiges vom Christentum
mitbekommen. Aber was war das damals für eine
steife und unpersönliche Angelegenheit!

Zuwendung zum Judentum

P. Leonhard: Sie sind also damals mehr in die
christliche Religion hineingewachsen als in
die jüdische und haben auf diesem Weg Ihre
religiöse Erziehung und Prägung erfahren?
Sr. Mirjam: Ja, das kann man so sagen.
Die grausame Verfolgung der Juden im
Nazideutschland, von der man nach dem

Krieg immer mehr mitbekam, hat bewirkt,
dass man sich in der Familie auch stärker mit
dem eigenen Jüdisch-sein beschäftigt hat.

15



Mir ging es jedenfalls so. Was heisst das: Jude
sein, jüdisch sein? Irgendwie hat mir das

immer zugesagt. Es war so etwas wie ein inneres
Gefühl, das ich in mir trug: Ich gehöre zu
denen!
Nach der Konfirmation bin ich dann aus der
reformierten Kirche ausgetreten. Ich wollte
wieder zu meinen jüdischen Wurzeln zurückkehren.

Ich befasste mich eingehend mit dem
Judentum und spürte: Judentum ist nicht
nur eine Religion, sondern eine Lebensauffassung.

Das ist wahrscheinlich das, was bei mir
von klein auf hängen geblieben ist. Ein Jude
lebt einfach anders als die anderen. Ja, es ist
schon eigenartig, ich musste offenbar zuerst
richtig Jüdin werden, bevor ich mich wieder
dem christlichen Glauben zuwenden konnte!
Meine Eltern waren ja wie gesagt keine
praktizierenden Juden. Aber wir haben im Elternhaus

schon auch orthodoxe Juden gekannt,
die völlig anders gelebt haben als wir. Ich
erinnere mich auch, dass wir sehr liebe Freunde
hatten, die sich mit uns abgegeben hatten. Sie
hiessen Levi. Sie waren zwar nicht orthodox,
aber doch sehr fromm. Das waren Menschen,
die etwas ausgestrahlt haben, was mich
fasziniert hat. Als Kind schon. Die haben ihr
Judentum wirklich gelebt und standen auch
dazu. Auch in unangenehmen Zeiten, denn
auch in der Schweiz war es nicht immer
angenehm, Jude zu sein - und ist es, je nachdem,
immer noch nicht.
Ich hatte mich schliesslich entschlossen, diesen

Weg zu gehen - ein Weg, der gar nicht so
einfach ist. Die Juden missionieren ja nicht.
Wenn ich also etwas wollte, musste ich mich
selber drum kümmern, musste selbst die
nötigen Kontakte knüpfen, vor allem mit
dem Rabbiner. In Basel gab es ja damals wie
heute zwei Rabbiner, einen orthodoxen und
einen liberalen. Ich bin zum liberalen Rabbiner

gegangen, das war eine recht bekannte
Persönlichkeit: Leo Adler.
P. Leonhard: Das war also der Rabbiner an
der grossen Basler Synagoge?
Sr. Mirjam: Ja genau, die Synagoge an der
Leimenstrasse, das ist die liberale Gemeinde.
P. Leonhard: Nach der Konfirmation haben

Sie sich also ganz dem Judentum zugewandt?
Sr. Mirjam: Ja, ich wollte in die jüdische
Gemeinde. Daher habe ich beim Rabbiner
vorgesprochen. Ich wurde von ihm sehr herzlich
aufgenommen. Die Familie des Rabbiners,
das waren sehr nette Leute, die immer eine
offene Tür hatten. Zu jeder Zeit konnte man
zu ihnen mit einem Anliegen kommen. Das
Rabbinerehepaar hatte ein unglaubliches
Schicksal hinter sich. Es waren Deutsche, die
dem Flolocaust nur knapp entronnen sind.
Er kam gerade noch rechtzeitig aus dem
Deutschen Reich heraus. Dabei muss er
irgendwie seine Frau aus den Augen verloren
haben, die mit dem ersten Kind schwanger
war. Ihn hat es dann nach Shanghai verschlagen,

wo er als Deutscher während des Krieges
interniert wurde. Und sie war während des

Krieges in Amerika, wovon er aber überhaupt
nichts wusste. Als der Krieg zu Ende war,
ging er nach Amerika, und hat dort durch

Gebetshaus unserer älteren Brüder im Glauben:
Die Basler Synagoge in der Leimenstrasse
(erbaut 1886 von Hermann RudolfGauss).

16



einen unwahrscheinlichen Zufall seine Frau
wiedergetroffen, in New York, mit dem kleinen

Buben an der Hand, der sein erster Sohn
war. Also eine ganz verrückte Lebensgeschichte.

Hier in Basel waren sie sehr beliebt.
Sie hatten, glaube ich, drei Söhne.
Zu diesem Rabbiner Leo Adler bin ich also

mit meinem Wunsch gekommen, in die
jüdische Gemeinde aufgenommen zu werden.
Er sagte, er habe da nichts dagegen, aber ich
müsse dafür schon auch einiges tun. So muss-
te ich alles über die jüdische Religion lernen.
Beim Kantor musste ich Hebräisch lernen.
Der hat mir dann immer so schöne Sachen

vorgesungen. Ich musste vor allem lernen,
dass es nicht einfach ist, als Frau diesen Weg
alleine zu gehen.
P. Leonbai-d: Mit der koscheren Küche sind
Sie ja von Haus aus auch nicht in Kontakt
gekommen
Sr. Mirjam: Nein. Es gab und gibt in Basel
durchaus Läden, in denen man koschere
Produkte kaufen kann. Aber ich musste erst
einmal lernen, koscher zu kochen. Die
Speisevorschriften waren mir vom Elternhaus her
ja gar nicht vertraut. Wenn man nicht so

erzogen wurde, dann ist es wirklich sehr, sehr
schwer, das konsequent durchzuziehen, gerade

mit einem Bekanntenkreis, der nicht zum
jüdischen Umfeld gehört. Aber ich wollte das

durchziehen. Und deshalb habe ich beschlossen,

nach Israel auszuwandern!

Auswandern nach Israel

P. Leonhard: Sie wollten nach Israel auswandern?

Sr. Mirjam: Ja! Und ich habe es auch
gemacht! Ich habe dort auch eine Stelle gefunden

zum Arbeiten. Ich hatte Glück, dass ich
von Basel her eine Ärztin aus Jerusalem kannte.

Die wusste von einem kleineren Spital, das

dringend für die Mikrobiologie jemanden
suchte. Ich bin ja Mikrobiologielaborantin.
Ich habe dann in besagtem Spital ein
Mikrobiologielabor aufbauen helfen. Mitten in
Jerusalem! Ich wollte eigentlich ein Jahr bleiben.

Die Stelle in Basel konnte ich damals

Gott sei Dank behalten - ein Jahr unbezahlter

Urlaub, das ging damals. Nach einem halben

Jahr musste ich aber wieder zurück, weil
meine Mutter schwer krank wurde. Damals
stand für mich aber fest, dass ich wieder nach
Jerusalem zurück wollte, irgendwann
Der Basler Rabbiner hat sich jedenfalls in
dieser Situation bereit erklärt, mich endlich
in die Gemeinde aufzunehmen. Wir haben
dann das Ritual vorbereitet, mit Reinigungsbad

und allem, was zur Aufnahme dazugehört.

Und 14 Tage vor dem vereinbarten
Datum für den Aufnahemritus starb der
Rabbiner Leo Adler. Da sass ich nun!
Das war ganz eigenartig. In der Zwischenzeit
war meine Mutter gestorben, und ich wäre
ja frei gewesen, wieder nach Israel zurückzukehren.

Aber ich war noch nicht aufgenommen

gewesen, und in Israel dieses Prozedere

zu durchschreiten, wenn man unverheiratet
ist, das war völlig unmöglich. In Basel ging es

ja dann glaube ich zwei Jahre, bis sie endlich
wieder einen neuen Rabbiner für die liberale
Gemeinde gefunden hatten, der mich hätte
aufnehmen können.
Was tun? Ich wusste: Ich suche weiter, ich bin
auf der religiösen Suche!

Hinwendung zur katholischen Kirche

P. Leonhard: Wie ging diese Suche weiter?
Sr. Mirjam: Wir wohnten in Riehen BS.
Nach dem Tod meiner Mutter (mein Vater
war schon lange tot) zügelte ich dann nach

Ettingen BL.
Und dann hatte ich am Karfreitag ein
eigenartiges Erlebnis: Im Fernsehen kam — weil
Karfreitag war - der Jesus-Film von Franco
Zeffirelli. Die Kreuzigungsszene wurde in
diesem Film zwar kurz, aber sehr brutal
dargestellt. Ich habe das angesehen und hatte
plötzlich das Gefühl: Dieser Jesus lebt!
Da stand ich wieder da, und wusste nicht, was
tun! Meine Suche ging weiter, jetzt aber auf
eine andere Seite. Ich besuchte verschiedenste
christliche Gottesdienste, um zu schnuppern:
bei den Reformierten, bei den Christkatholiken,

bei den Römisch-Katholischen

17



Schwester Mirjam Falk (Wurmsbach) erzählt
von ihren jüdischen Wurzeln.

Was mir in der römisch-katholischen Kirche
so zugesagt hat, das war das gepflegte Ritual.
Etwas, was nicht nur am Altar stattfindet,
sondern das Volk gibt in den Gesängen und
liturgischen Akklamationen Antwort. Dazu
kamen noch die Messgewänder mit den
liturgischen Farben. Ich spürte: Da wird etwas
zelebriert, gefeiert, das mir wirklich etwas
gibt! Die reformierte Kirche in Basel, das war
im Gegensatz dazu so etwas Trockenes, das

mir gar nicht zusagte.
Der liebe Gott hat dann sehr gnädig
nachgeholfen. Ich musste notfallmässig ins Spital!
Ich kam ins Claraspital. Schon am gleichen
Tag, an dem ich eingetreten bin, kam mich
der Spitalpfarrer besuchen. Ich fragte dann,
warum er mich besuche, ich hatte doch auf
der Anmeldung bei Konfession einen Strich
gemacht. Er sagte: «Ich komme alle Neueintritte

besuchen, egal welche Religion sie ange¬

geben haben. Und wenn Sie keinen weiteren
Besuch von mir wünschen, dann ist das in
Ordnung und dann komme ich auch nicht
mehr. Das Claraspital war damals eben noch
sehr von den Schwestern von Ingenbohl
geprägt. Eine habe ich vom Labor her gut
gekannt.

Da habe ich gedacht: Den möchte ich einmal
predigen hören! Ich bin dann einmal in die

grosse Kapelle zum Gottesdienst gegangen,
um den Spitalpfarrer predigen zu hören. Was
er gepredigt hat, weiss ich nicht mehr, aber
ich weiss noch, dass es Hand und Fuss hatte.
Er hat mich sehr beeindruckt.
P. Leonhard: Wissen Sie noch, wie der
Spitalpfarrer hiess?

Sr. Mirjam: Ja natürlich, das war der Monsi-
gnore Tibor Meszäros. Ich verlangte dann ein
Gespräch. Ich erklärte ihm dann, dass ich in
die katholische Kirche eintreten wolle, und
er hat dann gesagt, das sei kein Problem. Ich
könne zu ihm zum Konvertitenunterricht
kommen. In diesem Unterricht haben wir
über alles geredet - über Gott und die Welt.
Die Bibel hatte ich inzwischen gut kennengelernt.

Da musste ich nicht mehr viel mit
ihm zusammen machen.
Zwei Jahre später wurde ich dann in der
Kapelle des Claraspitals gefirmt - von Domherr
Cavelti. Ich habe mich dann in Ettingen bei
der katholischen Kirchgemeinde angemeldet.
Dort habe ich dann eine steile Karriere
angetreten. Zuerst war ich im Pfarreirat und wurde

dann Kirchenrätin.

Noch lange nicht am Ende der Suche

P. Leonhard: Ihre Suche war aber noch nicht
zu Ende?
Sr. Mirjam: Nein, nach der Firmung - das

war am Montag der Karwoche, hat mir der

Spitalpfarrer auf Ostern ein Buch geschenkt.
Er hatte hineingeschrieben: «Nach einem
solchen Schritt überlegt man sich sicher: Wie
weiter?» Das Buch, das er mir auf Ostern
geschenkt hat, war das Buch von Henri Nou-
wen: «Ich hörte auf die Stille». Und durch
diese Lektüre hat sich bei mir der Klosterge-

18



danke festgesetzt. Die Suche ging also erst
richtig los. Ich hab dann ein Buch gekauft, in
dem alle deutschsprachigen Frauenklöster der
Schweiz vorgestellt werden. Die Klöster stellten

sich selber vor. Beim Kloster Wurmsbach
begegnete mir der Satz: «Die Schwestern
haben auch die Möglichkeit, sich sportlich zu
betätigen.» Das hat sich in mir festgesetzt,
obwohl ich eigentlich nie an ein geschlossenes

Kloster gedacht hatte. Eigentlich hätte
ich ja gern auf meinem Beruf weiter gearbeitet,

deshalb war ich auch mal in Ingenbohl
schnuppern. Aber es hat mir nicht zugesagt.
P. Leonhard: Was hat dann letztlich den
Ausschlag für das Kloster Wurmsbach gegeben?

Sr. Mirjam: Meine Schwester wohnte damals
schon in Benken am oberen Zürichsee.
Dadurch kam ich dann öfter hier in die Gegend,
auf beiden Seiten des Sees - und hatte doch
keine Ahnung, dass hier dieses Kloster ist.
Doch dann hatte ich wieder ein eigenartiges
Erlebnis, das mich dann wirklich hierher
nach Wurmsbach geführt hat. Aushilfsmäs-
sig hatte ich den Dienst der Sakristanin in
der Ettinger Kirche übernommen. Ich bereitete

die Vorabendmesse am Samstagabend
vor und war wieder einmal in einem richtigen

schwarzen Loch. Wie sollte es in meinem
Leben weitergehen? Ich habe so richtig mit
Gott gehadert. Seither weiss ich, dass man
das darf, mit Gott hadern. Und da war mir,
als ob jemand neben mir sässe und sagte:
«Du gehst ins Kloster! Du gehst nach Wurmsbach!»

Zuerst war ich perplex. Was fängt man mit
so einem Erlebnis an? Zu Hause griff ich zum
Heiligenkalender, es war am 3. August. Wissen

Sie, was am 3. August für eine Heilige im
Kalender steht?
P. Leonhard: Nein, da müssen Sie mir schon
auf die Sprünge helfen!
Sr. Mirjam: Am 3. August steht die heilige
Lydia im Kalender, die Purpurhändlerin, die
sich als «Gottesfürchtige» der jüdischen
Gemeinde zugewandt hatte und dann den heiligen

Paulus kennenlernte, sich taufen liess und
so Christin wurde. Das ist mir eingefahren.

Die Purpurhändlerin Lydia
(Apostelgeschichte 16,8-15)

(9) In Troas hatte Paulus in der Nacht
eine Vision. Ein Mazedonier stand da
und bat ihn: Komm herüber nach
Mazedonien, und hilf uns! (10) Auf diese

Vision hin wollten wir sofort nach
Mazedonien abfahren; denn wir waren
überzeugt, dass uns Gott dazu berufen
hatte, dort das Evangelium zu verkünden.

(11) So brachen wir von Troas auf
und fuhren auf dem kürzesten Weg nach
Samothrake und am folgenden Tag nach
Neapolis. (12) Von dort gingen wir nach

Philippi, in eine Stadt im ersten Bezirk
von Mazedonien, eine Kolonie. In dieser

Stadt hielten wir uns einige Tage auf.
(13) Am Sabbat gingen wir durch das
Stadttor hinaus an den Fluss, wo wir
eine Gebetsstätte vermuteten. Wir setzten

uns und sprachen zu den Frauen, die
sich eingefunden hatten. (14) Eine Frau

namens Lydia, eine Purpurhändlerin aus
der Stadt Thyatira, hörte zu; sie war eine

Gottesfürchtige, und der Herr öffnete
ihr das Herz, sodass sie den Worten des

Paulus aufmerksam lauschte. (15) Als sie

und alle, die zu ihrem Haus gehörten,
getauft waren, bat sie: Wenn ihr überzeugt
seid, dass ich fest an den Herrn glaube,
kommt in mein Haus, und bleibt da.
Und sie drängte uns.

Ich spürte, das hat für mich etwas zu bedeuten.

Dann habe ich mich hingesetzt und hierher

nach Wurmsbach geschrieben, dass ich
mich vorstellen wolle und dass ich Interesse
habe, einzutreten. Ich bekam umgehend
Antwort. Bereits am 30. August konnte ich mich
in Wurmsbach vorstellen. Ich wurde damals
hier in den roten Saal geführt, um auf die
Äbtissin zu warten - das war damals Mutter
Clara, also die Vorgängerin der heutigen
Äbtissin. Sie kam rein, schaute mich an und
sagte. Ja wie alt sind Sie? Da ist bei mir der

19



«Lade abe». Jetzt ist fertig, dachte ich. Ich war
45. Wenn man da so an das durchschnittliche
Eintrittsalter 30, 33, 35 denkt
Das war 1985. Und es ist dann schon noch
zwei Jahre gegangen, bis ich endlich «Ja» sagen
konnte. Ich hatte einen Topjob, habe gut
verdient und konnte mir alles leisten. Ich war
niemandem Rechenschaft schuldig. Aber wenn
ich mein Leben so angeschaut habe, musste
ich mir doch sagen: «Das bist doch nicht du!»
Dann bin ich gekommen. Und habe hier auf
meinem etwas längeren Weg der Suche den
Ort gefunden, wo ich hingehöre und Gott
am ehesten dienen kann. Das ist meine
Geschichte!

Zisterzienserin mit jüdischen Wurzeln

P. Leonhard: Jetzt sind Sie Nonne in einem
Zisterzienserinnenkloster. Beten Sie als Jüdin

die Psalmen und das Chorgebet anders als die
übrigen Mitschwestern?
Sr. Mirjam: Ich nehme nicht an, dass ich
anders bete als die anderen. Aber ich weiss ja
auch nicht, was in den anderen beim Beten
vorgeht. Das Beten im Judentum und unser
Stundengebet im Kloster stehen ja auf der
gemeinsamen Basis der Psalmen. Die prägen
das Gebetsleben eines frommen Juden genauso

wie das einer Nonne im Kloster. Mag sein,
dass dieses gemeinsame Fundament durch
meine Biografie bei mir persönlich besonders

zum Tragen kommt. Das nehme ich aber
nicht als einen wirklichen Unterschied zu
meinen Mitschwestern wahr.
P. Leonhard: Haben Sie einen Psalm, der
Ihnen besonders lieb ist?
Sr. Mirjam: Psalm 27 und Psalm 91 sind
meine Lieblingspsalmen.
P. Leonhard: Was löst das in Ihnen aus, wenn

Ansicht der Zisterzienserinnenabtei Wurmsbach vom Seeufer her.



immer wieder beim Psalmengebet von «Israel»

die Rede ist?

Sr. Mirjam: Israel - das auserwählte Volk
(sie überlegt). Ich denke, als Jude sollte man
sich da nicht über andere erhaben fühlen.
Ob man heute noch von Israel als dem
auserwählten Volk sprechen kann — da bin ich mir
manchmal gar nicht so sicher.
P. Leonhard: Wirken sich Ihre jüdischen Wurzeln

sonst auf Ihre persönliche Frömmigkeit aus?

Sr. Mirjam: Das ist ganz schwierig zu sagen.
Das Judentum ist ein Fundament, auf dem
ich stehe — aber stehen darauf nicht alle
Christen? Ich glaube, dass der Einfluss bei
mir eher auf einer unbewussten Ebene liegt.
P. Leonhard: Gibt es einen Bibeltext, zu dem
sie aufgrund Ihres sehr speziellen Lebensweges

einen besonderen Zugang haben oder der
Ihnen besonders ans Herz gewachsen ist?
Sr. Mirjam: Ja. Das ist natürlich die Purpur¬

händlerin Lydia in der Apostelgeschichte.
P. Leonhard: Gibt es noch andere Bibeltexte,
wo Ihnen besonders bewusst wird, dass Sie

jüdischer Abstammung sind?
Sr. Mirjam: Ja, und zwar eher bei neutesta-
mentlichen als bei alttestamentlichen Texten.
Insbesondere im Johannesevangelium oder
bei manchen Paulustexten, wenn da so generell

und mit negativem Vorzeichen von «den

Juden» die Rede ist. Da habe ich mit dem
Paulus manchmal schon meine Mühe: Dabei
war Paulus doch selber ein Jude.
P. Leonhard: Und wann freut es Sie besonders,

dass Sie Jüdin sind?
Sr. Mirjam: Am meisten Freude an meinen
jüdischen Wurzeln habe ich, wenn ich daran
denke, dass Jesus selber wie ich ein Jude war.
Das freut mich am meisten!
P. Leonhard: Schwester Mirjam, ganz herzlichen

Dank für dieses anregende Gespräch!

Zisterzienserinnenkloster Wurmsbach beiJona SG: Eingang zum «Lichthof» mit Sr. Mirjam.

21


	Ich musste zuerst Jüdin werden : Glaubensweg einer Zisterzienserin mit jüdischen Wurzeln

