
Zeitschrift: Die Glocken von Mariastein

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 87 (2010)

Heft: 3

Artikel: Ich sehe dich in tausend Bildern... : Maria, die konkrete Verwirklichung
des perfekten Christen

Autor: Grossheutschi, Augustin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030315

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030315
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ich sehe dich in tausend Bildern...
Maria, die konkrete Verwirklichung des perfekten Christen

P. Augustin Grossheutschi

Die «Langen» Madonnen von Pieter
van de Cuylen

Das bekannte kleine Gedicht von Novalis,
insbesondere die erste Strophe, ist mir seit meiner
Schulzeit im Gedächtnis haften geblieben:
«Ich sehe dich in tausend Bildern,
Maria, lieblich ausgedrückt.
Doch keins von allen kann dich schildern,
Wie meine Seele dich erblickt.»
Diese «tausend Bilder» hat der Künstler Pieter

van de Cuylen (1909—1990), so scheint mir,
noch vermehrt und damit seinem eigenen
Bild von der Gottesmutter Maria in unzähligen

Variationen Ausdruck gegeben. Vor mir
liegen Kopien einer Serie Madonnenbilder,
die unter dem Kennzeichen «Lange» Madonnen

(in Oel-Ei-Tempera, auf schmalem
Hintergrund in Hochformat gemalt) erst vor
Kurzem neu entdeckt wurden. Einige dieser
Bilder veröffentlichen wir in dieser Nummer
unserer Zeitschrift anlässlich des Monats
Mai, der seit langer Tradition der Gottesmutter

Maria gewidmet ist. Erstmals bin ich
Pieter van de Cuylen persönlich und einigen
seiner Bilder anlässlich der Ausstellung im
Kreisschulhaus Leimental in Bättwil unter
dem Thema «Madonnen 1943—1976» begegnet.

In der Zeit dieser Ausstellung entstand
ein Bild, das der Künstler damals unter dem
Eindruck eines für ihn schmerzlichen Begebnisses

in einer Nacht gemalt hat: eine Pietà.
Das kam so: Auf Weihnachten hin führte
eine Schulklasse eine «Eigenproduktion» auf.
Da sie den Platz, auf dem die Ausstellung
arrangiert war, brauchten, schoben sie
einfach dem Bedürfnis folgend die Gestelle, an

denen Cuylens Bilder hingen, eng zusammen.

Nichts ahnend kam der Künstler dorthin

und entdeckte die Veränderung. Er war
schockiert, verliess fluchtartig den Ort und
tauchte Tage später mit dem Bild der Pietà
auf, in das er seinen ganzen Schmerz und
seine Enttäuschung «hineingemalt» hatte. Ob
damals unter den ausgestellten Bildern auch
die «Langen» Madonnen (gemalt 1959-1960)
waren, weiss ich nicht.

Ich sehe dich in tausend Bildern, Maria...

Wer ist denn diese Maria, die so vielfältig in
der Kunst beschrieben, gemalt, in Stein
gehauen, aus Holz geschnitzt und in Ton
geformt wurde und immer noch wird? Um
fündig zu werden, müssen wir in den Evangelien

lesen, in denen wir einiges, im Grunde

genommen sehr wenig, über diese Frau erfahren.

Ganz im Hintergrund stehend, spielte
und spielt sie eine wichtige Rolle in der
Geschichte Gottes mit uns Menschen, in der
Heilsgeschichte, im Kümmern und Sorgen
Gottes um uns Menschen. Diese Geschichte
ist ein einziger Hinweis auf die Liebe Gottes,
mit der er sich uns Menschen zuwendet und
geradezu um uns wirbt, ohne Gewalt
anzuwenden oder Zwang auszuüben. Er ist für
uns da, wir können ihn annehmen oder
ablehnen; wir können auf seinen Anruf hören
oder unsere Ohren verschliessen. Wir stossen
da auf das unergründliche Geheimnis der
menschlichen Freiheit. Kurz vor Beginn
unserer Zeitrechnung lebte dieser Mensch,
Maria, den Gott ansprach, und der bereit
war, auf Gottes Anruf und Auftrag einzu-

4



gehen. Zu ihr sandte Gott seinen Boten.
Zwischen ihr und dem Engel spielte sich ein
kurzes Gespräch ab: Anrede, Frage und
Antwort. Kein klarer Durchblick, nur Vertrauen
und Glauben und Bereitschaft. «Ich bin die
Magd des Herrn, mir geschehe...» (Lk 1,38).
«Und das Wort ist Fleisch geworden...» (Joh
1,14). «Maria aber bewahrte alles, was geschehen

war, in ihrem Herzen und dachte darüber
nach» (Lk 2,19,51). Damit ist das Wesentliche
über Maria gesagt, die ihre Aufgabe darin
sieht, auf ihren Sohn hinzuweisen und auf ihn
aufmerksam zu machen. «Was er euch sagt,
das tut» (Joh 2,5). Diese schlichte Frau ist nie
mehr aus den Augen und aus dem Sinn von
uns Christen geschwunden. Vielmehr staunen

wir immer neu über den Hinweis Gottes,
der uns in Maria gegeben ist, über den Hinweis

nämlich, wie Gott den Menschen gesehen

hat und wozu er ihn bestimmt hat. Die
Liturgie der Kirche jubelt, weil Gott den
Menschen wunderbar erschaffen (Schöpfung)
und noch wunderbarer erneuert (Erlösung)
hat. Vom Theologen Karl Rahner stammt die
Aussage: «Maria ist die konkrete Verwirklichung

des perfekten Christen. Maria gehört
zu uns. Auch Jesus Christus ist einer von uns,
denn er ist ein Mensch, aber er ist auch Gott.
Maria hingegen ist vollständig eine von uns.
Was sie ist, sollten auch wir werden. Deshalb
ist uns Maria so vertraut. Deshalb schätzen
und lieben wir sie.» Der heilige Pfarrer von
Ars, Jean-Marie Vianney, sagt: Gott konnte
eine bessere Welt erschaffen als diese, die jetzt
existiert, aber er konnte kein besseres

Geschöpf ins Leben rufen als Maria.»

Doch keins von allen kann dich schildern,
wie meine Seele dich erblickt.

Eben von diesem Menschen, unserer Mutter
(vgl. Joh 19,27) und unserer Schwester im
Glauben, tragen wir eine Vorstellung in uns,
die ganz unser eigenes Bild von ihr ist.
Zurückblickend auf unseren bisherigen
Glaubensweg, stellen wir fest, dass sich auch
das Bild von Maria gewandelt hat. Wie ich sie

heute sehe, habe ich sie vor zwanzig und mehr

5



Jahren nicht gesehen. Dass wir uns wandeln
in unseren Vorstellungen über und in unserem

Denken von Menschen und Dingen, ist
nicht ausserordentlich, es ist normal und
sogar notwendig. Auch jede Zeit hat Maria
anders gesehen und sieht sie anders; das
erfahren wir aus den vielfältigen Darstellungen.

Die farbenfrohen und naturalistischen
Bilder aus der Barockzeit haben ebenso ihre
Berechtigung wie die schlichten und
ausdrucksvollen Darstellungen unserer Zeit
(eben wie etwa jene von Pieter van de Cuy-
len). Jedes Einzelne von uns darf sagen: Ich
habe mein persönliches Bild von Maria, eben
das, «...wie meine Seele dich erblickt». Dass

uns zu verschiedenen Lebenszeiten und in
andern Lebenslagen unterschiedliche
Darstellungen ansprechen, ist geradezu selbstverständlich

und hängt mit dem Älterwerden
und mit dem Reifer- und Anderswerden
zusammen. Es gibt Zeiten, in denen uns Maria
ganz nahe ist, und es gibt Zeiten, in denen sie

uns fern ist. Auch das ist normal, wie jedes
Werden und Vergehen in unserem Leben. Bei
diesem Wandel treffen wir wahrscheinlich
unwillkürlich auf jene Bilder, die momentan
unserem inneren Bild entsprechen und die
wir deswegen auch bejahen und annehmen
können. Den Begriff «Bilder» dürfen wir hier
nicht zu eng fassen und nur auf das
einschränken, was mit den Augen gesehen und
mit den Händen ertastet werden kann.
Gedanken, Worte oder auch Musik zum Beispiel
rufen in uns Bilder wach, die nur für uns eine

Bedeutung haben, die nie für andere sichtbar
werden, die uns aber wertvoll sind und uns
Freude machen und dem entsprechen, was
wir im Moment brauchen. Unser Bild von
Maria darf leben, und leben heisst immer
auch sich wandeln. So können wir der Aussage

von Novalis das Wort jetzt beifügen:
«.. .wie meine Seele dich jetzt erblickt.»

Maria

Als der Engel Gabriel zu Maria kommt,
spricht er sie nicht mit ihrem Namen an, er
sagt: «Sei gegrüsst, Begnadete, der Herr ist

6



mit dir» (Lk 1,28). Maria ist die «Begnadete»,
sie ist «voll der Gnade», sie entspricht dem
Menschenbild am Anfang der Schöpfung.
Darauf reagiert sie, indem sie sich seiher als

Magd bezeichnet, auf deren Niedrigkeit Gott
geschaut hat (Lk 1,48); damit zeigt sie, dass

Demut ihre Grundhaltung ist. Ihre Verwandte
Elisabeth rühmt an ihr eine weitere

Eigenschaft, nämlich ihren Glauben: «Selig ist die,
die geglaubt hat, dass sich erfüllt, was der
Herr ihr sagen liess» (Lk 1,45). Dieser Glaube,
der ihr Leben prägt, ist bedeutungsvoll und
vorbildlich.

Der Glaube Marias manifestiert sich
in der Treue zu Christus.

In der Zeit seines öffentlichen Wirkens ist
Jesus umstritten. Die Theologen in Jerusalem
haben ein sicheres Urteil über ihn, sie sagen:
Er ist vom Teufel besessen. Die Mitbürger in
Nazareth staunen zwar über sein Tun, bleiben
jedoch an der Frage seiner Herkunft hängen:
Ist er nicht der Sohn des Zimmermanns? Auch
seine Jünger verstehen ihn nicht; wieder und
wieder muss er sie aus ihren verkehrten
Vorstellungen zurückholen. In aller «gesicherten
Unsicherheit» steht Maria zu Jesus. Sie hält
ihm die Treue durch alle Belastungen bis

unter das Kreuz. Sie glaubt und vertraut, sie
lebt aus der Hoffnung, dass Gott ganz andere

Wege hat, als Menschen sie sich in ihren
Vorstellungen zurechtmachen. Allen Vorwürfen
und aller Kritik zum Trotz geht sie den Weg
des vertrauensvollen Glaubens. Als
Schriftkundige mag sie sich an das Wort im Buch
des Propheten Jesaja (55,8) erinnert haben:
«Meine Gedanken sind nicht eure Gedanken,
meine Wege sind nicht eure Wege.» Maria
läuft nicht davon, sondern steht bedingungslos

zu ihrem Sohn und damit zu seinem
Werk, das er, mit dem Risiko des Fallierens,
Menschen anvertraut. Rufen wir uns einige
für Maria nicht einfache Aussagen Jesu in
Erinnerung: «Was willst du von mir, Frau?
Meine Stunde ist noch nicht gekommen»
(Hochzeit zu Kana, Joh 2,4). «Wer ist meine
Mutter, und wer sind meine Brüder? Wer

7



den Willen Gottes erfüllt, der ist für mich
Bruder und Schwester und Mutter» (Mk
3,33.35). «Da sagte man ihm: Deine Mutter
und deine Brüder stehen draussen und möchten

dich sehen. Er erwiderte: Meine Mutter
und meine Brüder sind die, die das Wort
Gottes hören und danach handeln» (Lk
8,20.21). Wie reagiert Maria aufsolche Worte
ihres Sohnes? Davon wird nichts gesagt.
Offenbar schweigt sie und vertraut. Sie ver-
lässt sich auf Jesus und lässt sich ein auf ihn;
sie lebt das Wort, das sie gegeben hat: mir
geschehe ; und das macht uns Eindruck.

Der Glaube Marias ist ein offener Glaube.

Auch der Glaube Marias war einem Lern-
prozess unterworfen. Was sie von Jesus
erfuhr, was er sagte und wie er sich verhielt,
entsprach nicht immer ihren durch ihre
Herkunft bedingten Vorstellungen und
Erwartungen. Die bereits genannten Belastungen

waren für sie Glaubenslektionen. Öfters
musste sich Maria durch das Wort ihres Sohnes

in Frage stellen lassen. Sie zeigt uns, wie
wir auch bezüglich unseres Glaubens und
gerade in unserem persönlichen Glaubens-

prozess beweglich und offen sein sollen. Viele
von uns sind im Glauben verunsichert. Auf
der Suche nach einer neuen Sicherheit kehren
sich nicht wenige einer starren Tradition zu,
in der Unveränderlichkeit und strikte Bewahrung

der äusseren religiösen Formen, die
einem aus der Kindheit vertraut sind, oberstes
Gesetz sind. Einerseits ist dies ein verständliches

Verhalten (wer möchte sich nicht in
Vertrautem wohl fühlen?), anderseits jedoch
ist zu sagen, dass diese krampfhaft gesuchte
Tradition keine lebendige Tradition ist,
sondern eher eine tote Illusion, die an der
Wirklichkeit echten Glaubenslebens vorbeigeht.
Glaube muss nicht modern sein, Glaube muss
sich vielmehr als wandelnde Kraft in den
verschiedenen Zeiten und Situationen bestätigen.

Wir könnten auch sagen: Glaube ist
nicht, Glaube wird. Glauben ist auch mehr
als Befriedigung religiöser Gefühle. Der
Glaube des Einzelnen zeigt sich, indem er

Frucht bringt im Dasein und im Einsatz für
die Menschen, in guten Werken, in tätiger
Liebe. In seinem Brief fragt der Apostel Jakobus:

«Was nützt es, wenn einer sagt, er habe
Glauben, aber es fehlen die Werke?» (Jak
2,14). Erinnern wir uns nochmals an den
Glaubensweg der Gottesmutter Maria von
der Stunde der Ankündigung ihrer Mutterschaft

an bis zur Stunde unter dem Kreuz.
Da stellen wir fest: Maria hat erfahren, dass
Glauben verbunden ist mit Reifen und Wachsen,

und dass Glauben sich wandelt und
verwandelt wird.

Maria und ich

Stellen wir uns, uns mit Maria vergleichend,
ein paar Fragen: Werde ich glauben können
wie Maria, wenn alles fraglich wird? Werde
ich bleiben können wie Maria, wenn alle
dich, Herr, verlassen? Werde ich schenken
können wie Maria, wenn das Liebste von mir
gefordert wird? Werde ich stehen können wie
Maria, wenn Leid mich niederdrückt?

Die Chance der Stille

Suchenden Menschen soll an diesem
Wochenende der Stille im Kloster Mariastein

die Chance gegeben werden,
loszulassen, sich selbst zu entdecken und dabei
vielleicht auch einen neuen Draht, eine

neue Beziehung zu Gott zu finden.

Leitung: P. Leonhard Sexauer
Dauer: 10.—12. September 2010
Anmeldeschluss: 16. August 2010

Weitere Informationen und
Anmeldeunterlagen sind an der Klosterpforte
erhältlich (Tel. 061 735 11 11).

8


	Ich sehe dich in tausend Bildern... : Maria, die konkrete Verwirklichung des perfekten Christen

