
Zeitschrift: Die Glocken von Mariastein

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 87 (2010)

Heft: 2

Artikel: Friede als österliche Gabe : der Friedensgruss Jesu am Osterabend
und der Friedensgruss in der Messe

Autor: Bär, Markus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030314

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030314
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Friede als österliche Gabe
Der Friedensgruss Jesu am Osterabend und der Friedensgruss
in der Messe

P. Markus Bär

Wachsende Gefahren und Konflikte überall
auf der Welt steigern unsern Wunsch nach
Frieden im Kleinen wie im Grossen. Dem
neuzeitlichen Denken liegt es nahe, Frieden
fast ganz von der Sicherheit her zu verstehen.
Aber Friede ist mehr als die Abwesenheit von
Krieg und Gefahr.

Der russische Schriftsteller Marschak beobachtete

einmal sechs- bis siebenjährige Kinder beim
Spielen. «Was spielt ihr?», fragte er sie. «Wir
spielen Krieg», antworteten ihm die Kinder.
Daraufhin erklärte ihnen der Schriftsteller:
«Wie kann man nur Krieg spielen! Ihr wisst
doch sicher, wie schlimm Krieg ist. Ihr solltet
lieber Frieden spielen.»
«Das ist eine gute Idee», sagten die Kinder.
Dann Schweigen, Beratung, Tuscheln, wieder
Schweigen. Da trat ein Kind vor und fragte:
»Wie spielt man Frieden?»

Das althochdeutsche Wort Fridu für Frieden
umfasst von seinem Ursprung her ein
Doppeltes: das Zusammenleben in Liebe und
Eintracht und das Fehlen von Gewalt, Angst
und Bedrohung.
Die Bibel spricht von Schalom, was Sicherheit
und Ruhe, aber auch Gesundheit und Freude
bedeutet. Oft wird Schalom mit Friede übersetzt.

Aber Schalom ist mehr als Friede und
meint Zufriedenheit, Wohlwollen und
Wohlergehen, das alle Lebensbezüge einschliesst.

Friede sei mit euch

«Auf Erden ist Friede» (Lk 2,14), haben die
Engel in der Weihnachtsnacht gesungen. Denn

mit Jesus hat die messianische Zeit begonnen,
und die Verheissungen der Propheten beginnen

sich zu erfüllen: «Wie einen Strom leite
ich den Frieden zu ihr» (Jes 66,12), heisst es

von Jerusalem, und der verheissene Messias
wird «Fürst des Friedens» genannt (Jes 9,5).
Aber auch in den Osterberichten der
Evangelien ist Friede ein grosses und wichtiges
Thema. Nach dem Zeugnis des Lukas- und
des Johannesevangeliums hat der Auferstandene

den Jüngern am Osterabend den Gruss
«Friede sei mit euch!» entboten (Lk 24,36; Joh
20,19). Und schon vor seinem Tod sagte er in
den Abschiedsreden des Johannesevangeliums
zu ihnen: «Frieden hinterlasse ich euch, meinen
Frieden gebe ich euch; nicht einen Frieden wie
die Welt ihn gibt, gebe ich euch» (Joh 14,27).
Auch in den Briefen der Apostel ist die Rede

vom Frieden, der durch Christus vermittelt
wird: «Gerecht gemacht aus Glauben, haben
wir Frieden mit Gott durch Jesus Christus,
unseren Herrn» (Rom 5,1). So sollen und können
die Glaubenden in einer Welt, die den Frieden
nicht geben kann, den Frieden im Herzen
tragen und wie Sauerteig für den Frieden wirken.
Am Osterabend stellte Jesus mit dem Friedensgruss

zunächst den Frieden mit den Jüngern
wieder her, die ihn vor wenigen Tagen verraten

hatten und ihm davongelaufen waren. Er
gibt ihnen den Frieden zurück, indem er ihre
Angst und Verwirrung wegnimmt. Der
Friedensgruss ist mehr als eine Grussformel: Er
bewirkt Heil und Heilung, Vergebung und
Verzeihung. Die Jünger, die Jesus verleugnet
und im Stich gelassen haben, dürfen neu
anfangen und versöhnt in eine erneute Gemeinschaft

mit dem Auferstandenen treten.

6



«Friede sei mit euch!» (Job 20,19 und 26) Am Osterabend grüsst der Auferstandene seine Jünger
(links) und zeigt acht Tage später (rechts) auch dem Apostel Thomas seine Wundmale (Evangeliar
Ottos III., Ende 10. Jh., Bayer. Staatsbibliothek, München).

Das Geschenk des österlichen Friedens an die
Jünger enthält den Auftrag, hinauszugehen
in alle Welt und das «Evangelium des
Friedens» (Eph 6,15) zu verkünden. Der Name
«Christ» umfasst grundsätzlich die Aufgabe,
Frieden zu schaffen: «Selig, die Frieden stiften,

denn sie werden Söhne (und Töchter)
Gottes genannt werden» (Mt 5,9). Gemeint
sind alle, die sich einsetzen für den Frieden
in ihren Lebenskreisen, in Ehe und Familie,
unter Bekannten und Freunden und überall,
wo mitten im Streit Versöhnung das Ziel ist.

«Vati», fragte Klaus, «wie entstehen eigentlich
Kriege!»
«Ja, mein Junge, die Sache ist so: Nehmen wir
zum Beispiel an, England streitet sich mit Amerika

über irgendetwas...»

Die Mutter unterbricht: «Rede doch keinen
Unsinn, England und Amerika werden sich nicht
miteinander streiten.»
«Das behaupte ich ja gar nicht! Ich will doch

nur ein Beispiel anführen.»
«Mit solchem Unsinn verwirrst du dem Jungen
nur den Kopf»
«Was, ich verwirre seinen Kopf! Wenn es nach
dir ginge, würde überhaupt nichts in seinen

Kopfhineinkommen!»
«Was sagst du da! Ich verbiete dir, dass du ...»
Da ruft Klaus: «Danke, Vater, jetzt weiss ich,
wie Kriege entstehen.»

Der Sieg Jesu über die Mächte des Bösen gibt
uns Christen eine ungeahnte Kraft und eine
unbeirrbare Hoffnung trotz Enttäuschungen
und Hoffnungslosigkeit. «Die Frucht des

7



Geistes», die aus der Auferstehung Jesu
hervorgeht, ist «Liebe, Freude, Friede ...» (Gal
5,22). Von Jesus sagt der Epheserbrief: «Er ist
unser Friede» (2,14) und fährt fort: «Er kam
und verkündete den Frieden» (2,17). Jesus
weiss, wie zerbrechlich der Friede ist, und wie
schwach unsere Kräfte sind. «Dies habe ich
zu euch gesagt, damit ihr in mir Frieden habt.
In der Welt seid ihr in Bedrängnis; aber habt
Mut, ich habe die Welt besiegt» (Joh 16, 33).

scheiden kann, ist das der Augenblick, wo die
Dunkelheit weicht und der Tag anbricht?» —

«Nein», sagte der Weise, «das ist es nicht.» —

«Aber wann ist denn dieser Augenblick gekommen?»

— «Wenn du», sagte der Weise, «in das
Gesicht eines Menschen schaust und darin den
Bruder oder die Schwester entdeckst. Dann ist
die Nacht zu Ende, dann bricht der Tag an.»

Friedensgruss in der Eucharistiefeier

Gott des Friedens

Die Erfahrung lehrt uns, dass der Friede
zwischen den Menschen durch Bosheit, Streit
und Ungerechtigkeit gefährdet ist. Der biblische

Mensch ist davon überzeugt, dass Friede
nicht machbar ist, auch wenn der Mensch
ihn stets «suchen und ihm nachjagen» muss
(Ps 34). Darum hat der Friede und seine

Bewahrung ganz eng mit Gott zu tun, der ja
sogar den Namen «Gott des Friedens» (Rom
15, 33; 1 Kor 14, 33) trägt. Man kann sich
also nur im Blick auf Friedensbereitschaft
und Förderung des Friedens auf Gott beziehen,

niemals bei Gewaltanwendung.
Seit dem Ostermorgen sind die Mächte des

Unfriedens und des Todes vernichtet. Gott,
der Jesus nicht im Dunkel des Todes gelassen
hat, wird auch uns hinausführen ins Weite
und uns befähigen zum Einsatz für das
Leben, für Gerechtigkeit und Frieden. Österlicher

Glaube entfaltet sich, wo wir Gott mehr
zutrauen als den zerstörerischen Mächten
um uns herum. Wer weiss, dass der Gott des

Lebens und des Friedens am Werk ist, der
wird frei von Hass, Streit und Feindschaft.
Dann endet die Nacht des Unfriedens und
der Tag des Friedens bricht an.

Ein jüdischer Weiserfragte seine Schüler: «Wie
kann man den Augenblick bestimmen, wo die
Nacht zu Ende ist und der Tag anbricht?» Der
erste Schüler meinte: «Ist es, wenn man in der
Ferne einen Feigenbaum von einer Palme
unterscheiden kann?» — «Nein», sagte der Weise,

«das ist es nicht.» — «Ist es», fragte der zweite,
«wenn man ein Schaf von einer Ziege unter-

Zu jeder Eucharistiefeier gehört das Gebet um
Frieden und der Friedensgruss. «Der Friede sei

mit euch!», oder wörtlich «Friede (für) euch»
ist zunächst ein ganz alltäglicher Gruss, der
noch in der hebräischen Sprache und in anderen

semitischen Sprachen vorkommt: Schalom
— ein Segenswunsch für den Alltag, der auch
beim Abschied verwendet wird, wie wir ihn
auch bei der Entlassung am Ende der Messe
kennen: «Gehet hin in Frieden!»

Zwei Mönche geben sich während der Eucharistiefeier

die «Pax», den Friedensgruss.

8



Bereits seit frühchristlicher Zeit ist die Praxis
des Friedensgrusses nach dem Allgemeinen
Gebet als Friedenskuss nachzuweisen. Mit
der Neugestaltung der Liturgie im 4.
Jahrhundert wurde der Friedenskuss im Anschluss
an das Hochgebet ausgetauscht. Nach weiteren

Reformen fand er seinen Platz zwischen
Vaterunser und Brotbrechen und kam somit
ganz in die Nähe der Kommunion.
Mit dem Rückgang der Kommunionhäufigkeit

verschob sich das Verständnis und die
Bedeutung des Friedenskusses weg vom
Kommunionempfang hin zum Empfang des

Friedens als einer Gabe, die vom Altar aus
weitergegeben wird. In der liturgischen Praxis

zeigte sich das veränderte Verständnis
darin, dass der Friedenskuss seit dem 10. /11.
Jahrhundert erst nach dem Friedensgebet des

Priesters gegeben wurde. Der Priester küsste
den Altar, empfing so den Frieden von Christus

und gab ihn weiter an die Gläubigen. Dabei

galt die Regel, dass Männer nur Männern
und Frauen nur Frauen den Friedenskuss
geben durften. Daher kommt die Aufteilung in
eine Männer- und eine Frauenseite in unseren
Kirchen, die noch bis ins letzte Jahrhundert
eingehalten wurde. Der Kuss wandelte sich

später zu einer nur noch angedeuteten Gebärde
und beschränkte sich schliesslich immer mehr
auf die Zelebranten.
Eine Weiterentwicklung des Friedensgrusses
ergab sich durch den Gebrauch der
sogenannten Paxtafel (Friedenstafel). Sie zeigte
das Lamm Gottes und wurde vom Altar aus
durch die Reihen der Gläubigen weitergegeben,

sodass nun alle wieder in den Ritus des

Friedenskusses einbezogen wurden. Später
trat an die Stelle eines Kusses die Umarmung
als Zeichen des Friedens, und heute wird
nach der Liturgiereform des 2. Vatikanischen
Konzils der Friedensgruss gewöhnlich durch
Handschlag weitergegeben.

Verlegung des Friedensgrusses?

Im nachsynodalen Schreiben von Papst Benedikt

XVI. «Über die Eucharistie» heisst es

zum Austausch des Friedensgrusses, «dass es

zweckmässig ist, diese Geste, die übertriebene
Formen annehmen und ausgerechnet unmittelbar

vor der Kommunion Verwirrung stiften

kann, in Grenzen zu halten». Und er erinnert

daran, «dass der grosse Wert der Geste
mitnichten geschmälert wird durch die
Nüchternheit, die notwendig ist, um ein der Feier

angemessenes Klima zu wahren; man könnte
zum Beispiel den Friedensgruss auf die
beschränken, die in der Nähe stehen». In einer
Anmerkung erwähnt der Papst, dass er die
zuständigen Stellen angewiesen habe, «die

Möglichkeit zu prüfen, den Friedensgruss auf
einen anderen Zeitpunkt zu verlegen, zum
Beispiel vor den Gabengang». Damit würde

Paxtafel (19. Jh.), Kloster Mariastein

auch wieder ins Bewusstsein kommen, «dass

jedem Opfer notwendig die Versöhnung voraus

gehen muss».
Soll also der Friedensgruss bei einer kommenden

Liturgiereform verlegt werden? In der Tat
würde bei einer Verlegung vor die Gabenbereitung

das Bibelwort bei Mt 5,23f. umgesetzt:
«Wenn du deine Opfergabe zum Altar bringst
und dir dabei einfällt, dass dein Bruder oder
deine Schwester etwas gegen dich hat, so lass

deine Gabe dort vor dem Altar liegen; geh
und versöhne dich zuerst mit deinem Bruder
oder deiner Schwester, dann komm und opfere
deine Gabe.»

9



Gegen eine Verlegung könnte man vorbringen,

dass der Friedensgruss nicht nur eine

Aktualisierung dieses einen Bibelwortes ist,
sondern die ganze Fülle der Heilsgabe um-
fasst, nämlich den Frieden des Auferstandenen.

Der Friedensgruss darf also nicht zu
einem rein zwischenmenschlichen
Versöhnungsvorgang verkürzt werden. Der Friede,
den man einander wünscht, ist eine Frucht
der Hingabe Jesu, die sich am Altar bereits

ereignet hat. Der Friedensgruss hat auch dann
seinen Sinn, wenn gar kein Streit vorausgegangen

ist. An der jetzt gewohnten Stelle
erinnert er an die Gegenwart des Auferstandenen:

im Brechen des Brotes erkennen die
Feiernden in ihrer Mitte den Auferstandenen,
der zu ihnen sagt: «Der Friede sei mit euch!»
Für manche Gläubige ist der Friedensgruss
eine lästige Pflicht, und sie achten darauf,
unliebsamen Nachbarn auszuweichen. Natürlich

kann der Friedensgruss nicht alle
Konflikte in einer Pfarrei lösen. Aber auch wenn
es schwer fällt, dem einen oder andern die
Hand zu reichen, kann doch damit der Wille
ausgedrückt werden: eigentlich möchte ich
mit allen Frieden haben. Ich verzichte in
diesem Augenblick darauf, an meinen Vorurteilen

festzuhalten, und sage grundsätzlich zu
allen «Ja». Es gehört beides zum Friedensgruss:

das Eingeständnis der eigenen Grenzen
und die Bereitschaft, über diese Grenzen
hinauszugehen und für alle offen zu sein.

Mit Freude Ostern erwarten

Gregor der Grosse (| 604) berichtet aus dem
Leben des jungen Benedikt, wie ihn am
Osterfest ein Priester aufgesucht habe. Benedikt

hatte sich ganz von den Menschen in die
Einsamkeit zurückgezogen und sich dabei
auch von der Gemeinschaft der Kirche
entfernt, sodass er nicht wusste, wann das Osterfest

gefeiert wurde. In einem «beglückenden
Gespräch über das wahre Leben» wies der
Priester ihn auf die Bedeutung von Ostern
hin: «Heute ist Ostern, der Tag der
Auferstehung des Herrn. Du darfst nicht fasten;
denn dazu bin ich gekommen, dass wir ge¬

meinsam die Gaben des allmächtigen Herrn
geniessen.»
Diese Begegnung brachte eine entscheidende
Wende in Benedikts Leben. Er wurde ein
Mensch für andere, ein österlicher Mensch,
der später in seiner Regel schreiben konnte:
«Mit geistlicher Sehnsucht und Freude
erwarte (der Mönch) das heilige Osterfest» (RB
49,7).

Feier der Osternacht

Die Feier der Osternacht beginnt am
Samstag, 3. April 2010, um 21.30 Uhr
mit der Segnung des Osterfeuers auf
dem Vorplatz der Basilika. Die nächtliche
Feier («Mutter aller Nachtwachen») dauert

ca. 2Vi Std.

Musik am Ostersonntag

Am Ostersonntag, 12. April 2010,
gestalten das Vokalensemble Mariastein
und das Leimentaler Kammerorchester
die Eucharistiefeier um 9.30 Uhr mit.
Gesungen wird die Missa brevis KV 258
(Spaurmesse) von Wolfgang Amadeus
Mozart und Musik von J. S. Bach und
G. F. Händel.
Solisten: Gillian Macdonald, Sopran;
Nathalie Mittelbach Alt; Nicolas Savoy,
Tenor; Adriano Oprandi, Bass.

Leitung: Benedikt Rudolf von Rohr.

10


	Friede als österliche Gabe : der Friedensgruss Jesu am Osterabend und der Friedensgruss in der Messe

