Zeitschrift: Die Glocken von Mariastein
Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 87 (2010)

Heft: 1

Artikel: Die Aufnahme der Novizen : Welche Massstabe setzt Benedikt in seiner
Regel?

Autor: Odermatt, Ambros

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030305

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1030305
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Aufnahme der Novizen
Welche Massstibe setzt Benedikt in seiner Regel?

P. Ambros Odermatt

Jeder Mensch, der von Gott in seine Nachfol-
ge gerufen wird, steht vor der Herausforde-
rung, auf diesen Ruf Antwort zu geben. Das
kann auf ganz verschiedene Weise geschehen.
Letztlich aber bedeutet diese Antwort immer:
Gott als den Sinn des eigenen Lebens anzuer-
kennen, anzunehmen und ihn zum Inhalt
seines Lebens zu machen. Diese Wahl haben
wir bereits in der Taufe und in der Firmung
getroffen und sie will in besonderen Lebens-
entscheidungen erneuert werden.

Solche Entscheidungen stehen vor dem Hin-
tergrund, dass es mehr geben muss, als die
kleine Welt, in der ich mich tiglich bewege.
Der Wechsel von Schmerz und Freude, von
Gliick und Ungliick kann nicht die ersehnte
Erfiillung bringen. Es muss etwas Bleibendes,
Bestindiges, ja Ewiges geben, das die Suche
nach Gorr erfiillt. Hier setzt der hl. Benedikt
ein, wenn er sich auf das Gesprich mit einem
Neuangekommenen einlisst... «Wen suchen
wir», so fragt auch gleich zu Beginn ein Do-
kument der Kongregation fiir die Institute
des geweihten Lebens, das am 11. Mai 2008

erschienen ist.
Der Empfang der Neuangekommenen

Benedikr iibernimmt Elemente der fritheren
Tradition und stellt sie zu einer neuen Ord-
nung zusammen. Merkmale dieser Ordnung
sind sowohl Weiterentwicklung und Ausbau
wie auch Klarheit und Ubersichtlichkeit. Der
Hauptunterschied besteht darin, dass Profess
und Einkleidung nun in einen Ritus zu-
sammengezogen werden. Voraus geht eine
einjahrige Einfithrung und Unterweisung.

10

Benedikt hilt auch die alte Tradition aus
Agypten bei, keinen leichten Eintritt zu ge-
wihren. Diese anfingliche Zuriickweisung
will einfach die Beharrlichkeit des Neuange-
kommenen priifen. Vier oder fiinf Tage soll
er an der Pforte warten. Benedikt sagt nicht
genau, was er da auf sich zu nehmen hat.
Doch soll dadurch ohne Zweifel Ausdauer
und Geduld gepriift werden. Im Hintergrund
steht da sicher das Schriftwort: «Liebe Briider,
traut nicht jedem Geist, sondern priift die
Geister, ob sie aus Gott sind» (1 Joh 4,1).
Benedikt hat die Wartezeit an der Pforte auf
die Hilfte der Zeitdauer gekiirzt, die friiher
vorgesehen war.

Wenn sich der Kandidatr in dieser Zeit als
geduldig erweist und sich bewihrt, «gewihre
man ihm den Eintritt, und er soll ein paar
Tage in der Wohnung der Giste bleiben» (RB
58,4). Uber das, was in diesem Zeitraum zu
geschehen hat, macht Benedikt keine Anga-
ben. Darauf folgt ein ganzes Jahr der Unter-
weisung und Einfithrung, aufgeteilt in drei
Zeitabschnitte von zwei, sechs und vier Mo-
naten. Am Ende jedes Abschnittes soll dem
Neuangekommenen die Regel vorgelesen
werden. Er heisst nun «Novize» und wohnt in
einem eigenen Bereich des Klosters. Benedike
kennt im Gegensatz zu seiner Vorlage, der
Magisterregel, die nur ein Versprechen vor-
sieht, zwel Versprechen (RB 58,9.14), die dem
dritten Versprechen, der Profess, vorausgehen.
Was bedeuten diese beiden Versprechen? Sie
sind offenbar noch nicht bindend, denn nach
dem ersten Versprechen besteht immer noch
die Freiheit, «<wegzugehen» (RB 58,10). Das
zweite Versprechen ist praktisch mit der Pro-



fess, also dem dritten, verbunden. Das erste
Versprechen bedeutet also kaum mehr als die
Absicht, weiterhin im Noviziat zu bleiben.
Das zweite Versprechen am Ende des Jahres

(RB 58,14) bringt einfach den Wunsch zum
Ausdruck, die Profess abzulegen.

Was Benedikt als wichtige Neuerung
einfiihrt

Uberblicken wir die Anordnung Benedikes,
so stellen wir fest, dass das ganze Jahr der
Ausbildung und Unterweisung vor die Pro-
fess und die damit verbundene Einkleidung
zu stehen kommt. Diese Praxis hat sich in der
Folgezeit allgemein durchgesetzt. Benedikt
fihrt zudem zwei weitere Neuerungen ein:
«die Wohnung der Novizen» und den «Senior»,
den Novizenmeister (RB 58, 5-6). Das ist neu
gegeniiber der dlteren Tradition. Bei Pacho-
mius {ibernimmt der Pfortner diese Aufgabe,

bei Kassian macht es der Gastmeister und in
der Magisterregel bekommt der Vorsteher der
Dekanie, der «praepositus», diese Aufgabe.

Bei Benedikt zeigt sich auch, dass die Novi-
zen in gewissen Belangen von der Gemein-
schaft getrennt sind. Sie kommen in die
Wohnung der Novizen, «wo sie lernen, wo sie
essen und schlafen» (RB 58,5). Diese Separa-
tion sieht man deutlich auf dem alten Klos-
terplan von St. Gallen aus dem 9. Jahrhunderr,
wo das Noviziat mit eigenem Kreuzgang und
eigener Kiiche eingezeichnet ist (im Osten der
Kirche). Diese Trennung von der Gemein-
schaft trigt dazu bei, das Lernen zu férdern.
Im Lateinischen steht da das Wort «meditie-
ren» (RB 58,5). Meditieren bedeutet aber hier
nicht «nachdenken oder nachsinnen iiber
etwas», sondern das laute Repetieren eines
Schrifttextes, um ihn auswendig zu lernen.
So kann er immer wieder ohne Buch wieder-
holt werden. Die Ménche des Pachomius

© e e g = ey

Der karolingische Klosterplan von St. Gallen (9. Jh., Ausschnitt). Der rote Pfeil weist auf den sepa-
raten Noviziatstrakt mit eigenem Kreuzgang.

11



praktizierten diese Art von «Meditation» ge-
wohnlich wihrend der Handarbeit. Benedikt
erwihnt diese «meditatio» tiberhaupt nicht
mehr in Zusammenhang mit der Arbeit,
sondern nur noch in Zusammenhang mit der
Lesung (RB 8,3 oder 48,23). Wenn es heisst,
der Novize solle meditieren, dann ist das nicht
in unserem modernen Sinn gemeint. Viel-
mehr soll er sich durch das laute und stetige
Wiederholen Schrifttexte aneignen und sich
von einem ilteren Ménch iiberwachen lassen.

Vom Dreiklang im 58. Kapitel

Wenn der hl. Benedikt einen ilteren Ménch
beauftragt, er soll einen Novizen begleiten
und schauen, «ob dieser wahrhaft Gott sucht,
ob er Eifer fiir den Gottesdienst hat, fiir den
Gehorsam, fiir Verdemiitigungen» (RB 58,7),
dann handelt es sich da um einen Dreiklang,
der sich als solcher bereits eingebiirgert hatte.
Es ist doch auffillig, wie viele Dinge im
58. Kapitel zu dritt laufen. Handelt es sich
um Beschiftigungen der Novizen in ihrem
Wohnraum, dann nennt Benedikt deren drei:
Meditieren, Essen Schlafen. Dreimal soll die
Regel dem Kandidaten vorgelesen werden.
Drei Begriffe umschreiben den Inhalt des
Versprechens: «Bestindigkeit, klosterlichen
Lebenswandel und Gehorsam» (RB 58,17).
Und die Gemeinschaft gibt auf die Bitte des
Novizen ihre Zustimmung ebenfalls in drei-
maliger Wiederholung: «Nimm mich auf,
Herr, nach deinem Wort, damit ich lebe, lass
mich in meiner Hoffnung nicht scheitern»
(RB 58,22).

Ohne Zweifel deuten alle diese Dreiklinge
etwas Wichtiges an. Sie bilden den Ubergang
zu den drei entscheidenden Kriterien fiir die
Aufnahme in die klosterliche Gemeinschaft.
Denn bei genauerem Zusehen spiirt man hier,
dass das Entscheidende und Wichtigste ange-
sprochen wird. Es geht da um die drei Worte
mit dem Anfangsvokal «O», der als Assonanz,
also am Anfang der drei entscheidenden Kri-
terien stehen. Der hl. Benedikt hat sich da
sicher von seinem Sprachempfinden und sei-
ner grossen Menschenkenntnis leiten lassen,

12

um die drei Worte, die alle mit dem Buch-
staben «O» anfangen, in die Herzen seiner
Schiiler gleichsam einzumeisseln. «Man achte
sorgfiltig darauf, ob einer wirklich Gott
sucht, ob er Eifer hat fiir den Gorttesdienst
(Opus Dei), fiir den Gehorsam (Oboedien-
tiam) und bei Belastungen (Obprobria).»

Kapitel 58 der Regel des heiligen
Benedikt:

Die Ordnung bei der

Aufnahme von Briidern

(1) Kommt einer neu und will das kl6-
sterliche Leben beginnen, werde ihm der
Eintritt nicht leicht gewihrt,

(2) sondern man richte sich nach dem
Wort des Apostels: «Priift die Geister, ob
sie aus Gott sind.»

(3) Wenn er also kommt und beharrlich
klopft und es nach vier oder fiinf Tagen
klar ist, dass er die ihm zugefiigte harte
Behandlung sowie die Schwierigkeiten
beim Eintritt geduldig ertrigt, aber
trotzdem auf seiner Bitte besteht, gestatte
man ithm den Eintritt,

(4) und er halte sich einige Tage in der
Unterkunft fiir Giste auf.

(5) Danach wohne er im Raum fiir die
Novizen, wo sie lernen, essen und schla-
fen.

(6) Ein erfahrener Bruder werde fiir sie
bestimmt, der geeignet ist, Menschen zu
gewinnen, und der sich mit aller Sorgfalt
threr annimmt.

(7) Man achte genau darauf, ob der No-
vize wirklich Gott sucht, ob er Eifer hat
fiir den Gottesdienst, ob er bereit ist zu
gehorchen und ob er fihig ist, Widerwiir-
tiges zu ertragen.

(8) Offen rede man mit ihm iiber alles
Harte und Schwere auf dem Weg zu
Gortt.

(9) Wenn er verspricht, beharrlich bei
seiner Bestindigkeit zu bleiben, lese man
ithm nach Ablauf von zwei Monaten diese
Regel von Anfang bis Ende vor



Die Ausprigung dieses Dreiklangs

Das Grundlegende ist dabei die Frage nach  fiir jeden klésterlichen Gehorsam, fiir Gebet
der Gottsuche, die wir bereits eingangs ge- und Arbeit. Die Bereitschaft, immer wieder
stellt haben. Ist der Neuangekommene bereit,  neu Gott zu suchen, tut sich in dreifachem
sich auf Gott einzulassen? Auf ihn horchen, Eifer kund:

ihm gehorchen ist die Grundvoraussetzung

(10) und sage ihm: Siehe das Gesetz,
unter dem du dienen willst; wenn du es
beachten kannst, tritt ein, wenn du es
aber nicht kannst, geh in Freiheit fort.
(11) Wenn er noch immer bleiben will,
dann fithre man ihn in den oben er-
wihnten Raum der Novizen und priife
ihn wieder in aller Geduld.

(12) Nach Ablauf von sechs Monaten lese
man ihm die Regel vor: Er soll wissen,
was der Eintritt fiir ihn bedeutet.

(13) Wenn er noch bei seinem Entschluss
bleibt, liest man ithm nach vier Monaten
dieselbe Regel wieder vor.

(14) Hat er es sich reiflich iiberlegt und
verspricht er, alles zu beachten und sich
an alles zu halten, was ihm aufgetragen
wird, dann soll er in die Gemeinschaft
aufgenommen werden.

(15) Doch muss er wissen, dass er, auch
nach dem Gesetz der Regel, von diesem
Tag an weder das Kloster verlassen

(16) noch das Joch der Regel von sei-
nem Nacken abschiitteln darf; er hatte ja
lange genug Zeit zu iiberlegen, ob er es
von sich weisen oder auf sich nehmen
wolle.

(17) Bei der Aufnahme verspreche er im
Oratorium in Gegenwart aller Bestin-
digkeit, klgsterlichen Lebenswandel und
Gehorsam,

(18) vor Gott und seinen Heiligen. Sollte
er einmal anders handeln, so muss er
wissen, dass er von dem verworfen wird,
den er nicht ernstnimmt.

(19) Uber sein Versprechen verfasse er
eine Urkunde auf den Namen der Hei-
ligen, deren Reliquien dort sind, und
des anwesenden Abrtes. Diese Urkunde
schreibe er mit eigener Hand. Kann er

dies jedoch nicht, soll sie auf seine Bitte
hin ein anderer schreiben.

(20) Der Novize setze sein Zeichen da-
runter und lege die Urkunde mit eigener
Hand auf den Alrar.

(21) Wenn er sie niedergelegt hat, stimmt
der Novize sofort folgenden Vers an:
«Nimm mich auf, Herr, nach deinem
Wort, und ich werde leben; lass mich in
meiner Hoffnung nicht scheitern.»

(22) Diesen Vers wiederholt die ganze
Gemeinschaft dreimal und fiigt das
«Ehre sei dem Vater» hinzu.

(23) Dann wirft sich der neue Bruder
jedem einzelnen zu Fiiffen, damit sie fiir
ihn beten. Von dieser Stunde an wird er
zur Gemeinschaft gerechnet.

(24) Wenn er Eigentum hat, verteile er es
vorher an die Armen oder vermache es in
allerFormdurcheineSchenkungdem Klos-
ter. Er darf sich gar nichts vorbehalten;
(25) denn er weiss ja: Von diesem Tag an
hat er nicht einmal das Verfiigungsrecht
iiber seinen eigenen Leib.

(26) Noch im Oratorium ziehe man ithm
also die eigenen Sachen aus, mit denen er
bekleidet ist, und ziehe ihm die Sachen
des Klosters an.

(27) Jene Kleider aber, die man ihm aus-
gezogen hat, sollen in die Kleiderkammer
gebracht und dort aufbewahrt werden.
(28) Sollte er nimlich einmal der Ein-
fliisterung des Teufels nachgeben und
das Kloster verlassen, was ferne sei, dann
zieche man ithm die Sachen des Klosters
aus und entlasse ihn.

(29) Seine Urkunde aber, die der Abt
vom Altar genommen hat, soll er nicht
zuriickbekommen, sondern sie werde im
Kloster zuriickbehalten.

13



Beim Gottesdienst diirfen wir nicht verges-
sen, dass es da zuerst und zutiefst um den
Dienst Gottes an uns geht, um sein Heilshan-
deln in unserem Leben. Antwort ist dann
unser Dienst vor Gott in einem umfassenden
Sinn: Fiir jeden Christen ist das das Leben
aus dem Glauben. Benedikt sieht darin vor
allem das liturgische Tun im tiglichen Stun-
dengebet, das aber seinerseits wieder das
ganze Klosterleben trigt.

Beim Gehorsam geht es um die Haltung des
Gottsuchens. Schon ganz am Anfang der
Regel wird von Benedikt das Horchen auf
Gott, also der Gehorsam, als Grundlage fiir
die Heimkehr zu Gott bezeichnet.

Bei den sogenannten Verdemiitigungen, oder
besser beim Eifer fiir geringe Dienste oder bei

(?‘\' ‘« Ll \,_".A' ,"' 2

Der hl. Benedikt mit Schiiler. Aus einem
Graduale der Zisterzienserinnenabtei Wonnen-
tal/Breisgau (um 1350).

14

Belastungen, diirfen wir uns nicht von falschen
Vorstellungen leiten lassen. Es geht Benedikt
nicht um irgendwelche Schikanen oder un-
mogliche Befehle, um den Gehorsam zu tes-
ten. Kassian berichtet uns zwar von einer
ganzen Reihe solcher zweifelhafter Praktiken
im Zusammenhang mit seinem Kapitel iiber
den Gehorsam, z.B. das Begiessen eines diir-
ren Stockes, der dann schliesslich Friichte des
Gehorsams hervorbringt. Benedikt versteht
diese «opprobria» im Sinne des Basilius, den
er ja gut kennt in der Ubersetzung des Rufi-
nus. Dort heisst es: «Man trigt einem Novi-
zen Arbeiten auf, die die Weltleute als un-
ehrenhaft betrachren» (hier steht das Wort
«opprobrium»). Als unehrenhaft oder verde-
miitigend galt den Rémern die Handarbeit.
So sind mit diesen sogenannten Verdemiiti-
gungen schlicht und einfach die gewdhn-
lichen Alltagsarbeiten in der Gemeinschaft
gemeint, um einander zu dienen. Solche be-
scheidene Dienste in Haus, Garten und Kiiche
vermehren die Liebe, wie Benedikt eigens
sagt (RB 35,2). Dadurch wichst der junge
Mensch in die Gemeinschaft hinein, zutiefst
aber auch in die Haltung Christi.

Riickblick und Ausblick

Die genannten Kriterien sind ohne Zweifel
eine grosse Hilfe. Aber sicher miissen wir sie
immer wieder vor dem grésseren Hintergrund
des gesamten Lebens als Gottsuchende sehen.
Karl Rahner hat einmal gesagt: «Zum Ein-
tritt in eine Ordensgemeinschaft ist es erfor-
derlich und aber zugleich geniigend, dass
einer glaubt, dass in seinem Leben das uner-
forschliche Geheimnis, das wir Gott nennen,
anwesend und wirksam ist und sich uns selbst
als unser Ziel mitteilt.» — Und mit dem Blick
auf sich selbst sagt er: «Welche Motivation
man als junger Mensch hat, weiss ich heute
nicht mehr, und ich brauche es auch nicht zu
wissen. Am Ende weiss man nur, dass es einen
unbegreiflichen Gott gibt, den man als Liebe
und als Sinn glaubt und annimmt und zu
dem man sagt: Gott, sei mir Siinder gnidig.»



	Die Aufnahme der Novizen : Welche Massstäbe setzt Benedikt in seiner Regel?

