
Zeitschrift: Die Glocken von Mariastein

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 87 (2010)

Heft: 1

Artikel: Die Aufnahme der Novizen : Welche Massstäbe setzt Benedikt in seiner
Regel?

Autor: Odermatt, Ambros

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030305

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030305
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Aufnahme der Novizen
Welche Massstäbe setzt Benedikt in seiner Regel?

P. Ambros Odermatt

Jeder Mensch, der von Gott in seine Nachfolge

gerufen wird, steht vor der Herausforderung,

auf diesen Ruf Antwort zu geben. Das
kann auf ganz verschiedene Weise geschehen.
Letztlich aber bedeutet diese Antwort immer:
Gott als den Sinn des eigenen Lebens
anzuerkennen, anzunehmen und ihn zum Inhalt
seines Lebens zu machen. Diese Wahl haben
wir bereits in der Taufe und in der Firmung
getroffen und sie will in besonderen
Lebensentscheidungen erneuert werden.
Solche Entscheidungen stehen vor dem
Hintergrund, dass es mehr geben muss, als die
kleine Welt, in der ich mich täglich bewege.
Der Wechsel von Schmerz und Freude, von
Glück und Unglück kann nicht die ersehnte

Erfüllung bringen. Es muss etwas Bleibendes,
Beständiges, ja Ewiges geben, das die Suche
nach Gott erfüllt. Hier setzt der hl. Benedikt
ein, wenn er sich auf das Gespräch mit einem
Neuangekommenen einlässt... «Wen suchen
wir», so fragt auch gleich zu Beginn ein
Dokument der Kongregation für die Institute
des geweihten Lebens, das am 11. Mai 2008
erschienen ist.

Der Empfang der Neuangekommenen

Benedikt übernimmt Elemente der früheren
Tradition und stellt sie zu einer neuen
Ordnung zusammen. Merkmale dieser Ordnung
sind sowohl Weiterentwicklung und Ausbau
wie auch Klarheit und Übersichtlichkeit. Der
Hauptunterschied besteht darin, dass Profess

und Einkleidung nun in einen Ritus
zusammengezogen werden. Voraus geht eine

einjährige Einführung und Unterweisung.

Benedikt hält auch die alte Tradition aus
Ägypten bei, keinen leichten Eintritt zu
gewähren. Diese anfängliche Zurückweisung
will einfach die Beharrlichkeit des
Neuangekommenen prüfen. Vier oder fünf Tage soll
er an der Pforte warten. Benedikt sagt nicht
genau, was er da auf sich zu nehmen hat.
Doch soll dadurch ohne Zweifel Ausdauer
und Geduld geprüft werden. Im Hintergrund
steht da sicher das Schriftwort: «Liebe Brüder,
traut nicht jedem Geist, sondern prüft die
Geister, ob sie aus Gott sind» (1 Joh 4,1).
Benedikt hat die Wartezeit an der Pforte auf
die Hälfte der Zeitdauer gekürzt, die früher
vorgesehen war.
Wenn sich der Kandidat in dieser Zeit als

geduldig erweist und sich bewährt, «gewähre
man ihm den Eintritt, und er soll ein paar
Tage in der Wohnung der Gäste bleiben» (RB
58,4). Über das, was in diesem Zeitraum zu
geschehen hat, macht Benedikt keine Angaben.

Darauf folgt ein ganzes Jahr der
Unterweisung und Einführung, aufgeteilt in drei
Zeitabschnitte von zwei, sechs und vier
Monaten. Am Ende jedes Abschnittes soll dem

Neuangekommenen die Regel vorgelesen
werden. Er heisst nun «Novize» und wohnt in
einem eigenen Bereich des Klosters. Benedikt
kennt im Gegensatz zu seiner Vorlage, der
Magisterregel, die nur ein Versprechen
vorsieht, zwei Versprechen (RB 58,9.14), die dem
dritten Versprechen, der Profess, vorausgehen.
Was bedeuten diese beiden Versprechen? Sie
sind offenbar noch nicht bindend, denn nach
dem ersten Versprechen besteht immer noch
die Freiheit, «wegzugehen» (RB 58,10). Das
zweite Versprechen ist praktisch mit der Pro-

10



fess, also dem dritten, verbunden. Das erste
Versprechen bedeutet also kaum mehr als die
Absicht, weiterhin im Noviziat zu bleiben.
Das zweite Versprechen am Ende des Jahres
(RB 58,14) bringt einfach den Wunsch zum
Ausdruck, die Profess abzulegen.

Was Benedikt als wichtige Neuerung
einführt

Uberblicken wir die Anordnung Benedikts,
so stellen wir fest, dass das ganze Jahr der

Ausbildung und Unterweisung vor die Profess

und die damit verbundene Einkleidung
zu stehen kommt. Diese Praxis hat sich in der
Folgezeit allgemein durchgesetzt. Benedikt
führt zudem zwei weitere Neuerungen ein:
«die Wohnung der Novizen» und den «Senior»,
den Novizenmeister (RB 58, 5—6). Das ist neu
gegenüber der älteren Tradition. Bei Pachomius

übernimmt der Pförtner diese Aufgabe,

bei Kassian macht es der Gastmeister und in
der Magisterregel bekommt der Vorsteher der
Dekanie, der «praepositus», diese Aufgabe.
Bei Benedikt zeigt sich auch, dass die Novizen

in gewissen Belangen von der Gemeinschaft

getrennt sind. Sie kommen in die
Wohnung der Novizen, «wo sie lernen, wo sie

essen und schlafen» (RB 58,5). Diese Separation

sieht man deutlich auf dem alten
Klosterplan von St. Gallen aus dem 9. Jahrhundert,
wo das Noviziat mit eigenem Kreuzgang und
eigener Küche eingezeichnet ist (im Osten der
Kirche). Diese Trennung von der Gemeinschaft

trägt dazu bei, das Lernen zu fördern.
Im Lateinischen steht da das Wort «meditieren»

(RB 58,5). Meditieren bedeutet aber hier
nicht «nachdenken oder nachsinnen über
etwas», sondern das laute Repetieren eines
Schrifttextes, um ihn auswendig zu lernen.
So kann er immer wieder ohne Buch wiederholt

werden. Die Mönche des Pachomius

o_ o
J Ü I a

L-TÜ

i_ 1

IF F A

m^j-rYTLj w_rra_

•LU rA <\ Gn_J 1 J
'

H i ^ \

H- To~!r o
n 1 n

-*t— —t- O O

j| ï I fS /T»
iT

Der karolingische Klosterplan von St. Gallen (9. Jh., Ausschnitt). Der rote Pfeil weist aufden
separaten Noviziatstrakt mit eigenem Kreuzgang.

11



praktizierten diese Art von «Meditation»
gewöhnlich während der Handarbeit. Benedikt
erwähnt diese «meditatio» überhaupt nicht
mehr in Zusammenhang mit der Arbeit,
sondern nur noch in Zusammenhang mit der

Lesung (RB 8,3 oder 48,23). Wenn es heisst,
der Novize solle meditieren, dann ist das nicht
in unserem modernen Sinn gemeint.
Vielmehr soll er sich durch das laute und stetige
Wiederholen Schrifttexte aneignen und sich

von einem älteren Mönch überwachen lassen.

Vom Dreiklang im 58. Kapitel

Wenn der hl. Benedikt einen älteren Mönch
beauftragt, er soll einen Novizen begleiten
und schauen, «ob dieser wahrhaft Gott sucht,
ob er Eifer für den Gottesdienst hat, für den
Gehorsam, für Verdemütigungen» (RB 58,7),
dann handelt es sich da um einen Dreiklang,
der sich als solcher bereits eingebürgert hatte.
Es ist doch auffällig, wie viele Dinge im
58. Kapitel zu dritt laufen. Handelt es sich

um Beschäftigungen der Novizen in ihrem
Wohnraum, dann nennt Benedikt deren drei:
Meditieren, Essen Schlafen. Dreimal soll die
Regel dem Kandidaten vorgelesen werden.
Drei Begriffe umschreiben den Inhalt des

Versprechens: «Beständigkeit, klösterlichen
Lebenswandel und Gehorsam» (RB 58,17).
Und die Gemeinschaft gibt auf die Bitte des

Novizen ihre Zustimmung ebenfalls in
dreimaliger Wiederholung: «Nimm mich auf,
Herr, nach deinem Wort, damit ich lebe, lass

mich in meiner Hoffnung nicht scheitern»
(RB 58,22).
Ohne Zweifel deuten alle diese Dreiklänge
etwas Wichtiges an. Sie bilden den Übergang
zu den drei entscheidenden Kriterien für die
Aufnahme in die klösterliche Gemeinschaft.
Denn bei genauerem Zusehen spürt man hier,
dass das Entscheidende und Wichtigste
angesprochen wird. Es geht da um die drei Worte
mit dem Anfangsvokal «O», der als Assonanz,
also am Anfang der drei entscheidenden
Kriterien stehen. Der hl. Benedikt hat sich da
sicher von seinem Sprachempfinden und seiner

grossen Menschenkenntnis leiten lassen,

um die drei Worte, die alle mit dem
Buchstaben «O» anfangen, in die Herzen seiner
Schüler gleichsam einzumeisseln. «Man achte

sorgfältig darauf, ob einer wirklich Gott
sucht, ob er Eifer hat für den Gottesdienst
(Opus Dei), für den Gehorsam (Oboedien-
tiam) und bei Belastungen (Obprobria).»

Kapitel 58 der Regel des heiligen
Benedikt:

Die Ordnung bei der
Aufnahme von Brüdern
(1) Kommt einer neu und will das
klösterliche Leben beginnen, werde ihm der
Eintritt nicht leicht gewährt,
(2) sondern man richte sich nach dem
Wort des Apostels: «Prüft die Geister, ob
sie aus Gott sind.»
(3) Wenn er also kommt und beharrlich
klopft und es nach vier oder fünf Tagen
klar ist, dass er die ihm zugefügte harte
Behandlung sowie die Schwierigkeiten
beim Eintritt geduldig erträgt, aber
trotzdem auf seiner Bitte besteht, gestatte
man ihm den Eintritt,
(4) und er halte sich einige Tage in der
Unterkunft für Gäste auf.
(5) Danach wohne er im Raum für die
Novizen, wo sie lernen, essen und schlafen.

(6) Ein erfahrener Bruder werde für sie

bestimmt, der geeignet ist, Menschen zu
gewinnen, und der sich mit aller Sorgfalt
ihrer annimmt.
(7) Man achte genau darauf, ob der Novize

wirklich Gott sucht, ob er Eifer hat
für den Gottesdienst, ob er bereit ist zu
gehorchen und ob er fähig ist, Widerwärtiges

zu ertragen.
(8) Offen rede man mit ihm über alles
Harte und Schwere auf dem Weg zu
Gott.
(9) Wenn er verspricht, beharrlich bei
seiner Beständigkeit zu bleiben, lese man
ihm nach Ablaufvon zwei Monaten diese

Regel von Anfang bis Ende vor

12



Die Ausprägung dieses Dreiklangs

Das Grundlegende ist dabei die Frage nach
der Gottsuche, die wir bereits eingangs
gestellt haben. Ist der Neuangekommene bereit,
sich auf Gott einzulassen? Auf ihn horchen,
ihm gehorchen ist die Grundvoraussetzung

(10) und sage ihm: Siehe das Gesetz,

unter dem du dienen willst; wenn du es

beachten kannst, tritt ein, wenn du es

aber nicht kannst, geh in Freiheit fort.
(11) Wenn er noch immer bleiben will,
dann führe man ihn in den oben
erwähnten Raum der Novizen und prüfe
ihn wieder in aller Geduld.
(12) Nach Ablauf von sechs Monaten lese

man ihm die Regel vor: Er soll wissen,
was der Eintritt für ihn bedeutet.
(13) Wenn er noch bei seinem Entschluss
bleibt, liest man ihm nach vier Monaten
dieselbe Regel wieder vor.
(14) Hat er es sich reiflich überlegt und
verspricht er, alles zu beachten und sich

an alles zu halten, was ihm aufgetragen
wird, dann soll er in die Gemeinschaft
aufgenommen werden.
(15) Doch muss er wissen, dass er, auch
nach dem Gesetz der Regel, von diesem
Tag an weder das Kloster verlassen
(16) noch das Joch der Regel von
seinem Nacken abschütteln darf; er hatte ja
lange genug Zeit zu überlegen, ob er es

von sich weisen oder auf sich nehmen
wolle.
(17) Bei der Aufnahme verspreche er im
Oratorium in Gegenwart aller
Beständigkeit, klösterlichen Lebenswandel und
Gehorsam,
(18) vor Gott und seinen Heiligen. Sollte
er einmal anders handeln, so muss er
wissen, dass er von dem verworfen wird,
den er nicht ernstnimmt.
(19) Über sein Versprechen verfasse er
eine Urkunde auf den Namen der
Heiligen, deren Reliquien dort sind, und
des anwesenden Abtes. Diese Urkunde
schreibe er mit eigener Hand. Kann er

für jeden klösterlichen Gehorsam, für Gebet
und Arbeit. Die Bereitschaft, immer wieder
neu Gott zu suchen, tut sich in dreifachem
Eifer kund:

dies jedoch nicht, soll sie auf seine Bitte
hin ein anderer schreiben.
(20) Der Novize setze sein Zeichen
darunter und lege die Urkunde mit eigener
Hand auf den Altar.
(21) Wenn er sie niedergelegt hat, stimmt
der Novize sofort folgenden Vers an:
«Nimm mich auf, Herr, nach deinem
Wort, und ich werde leben; lass mich in
meiner Hoffnung nicht scheitern.»
(22) Diesen Vers wiederholt die ganze
Gemeinschaft dreimal und fügt das
«Ehre sei dem Vater» hinzu.
(23) Dann wirft sich der neue Bruder
jedem einzelnen zu Füßen, damit sie für
ihn beten. Von dieser Stunde an wird er

zur Gemeinschaft gerechnet.
(24) Wenn er Eigentum hat, verteile er es

vorher an die Armen oder vermache es in
aller Form durch eine Schenkungdem Kloster.

Er darf sich gar nichts vorbehalten;
(25) denn er weiss ja: Von diesem Tag an
hat er nicht einmal das Verfügungsrecht
über seinen eigenen Leib.
(26) Noch im Oratorium ziehe man ihm
also die eigenen Sachen aus, mit denen er
bekleidet ist, und ziehe ihm die Sachen
des Klosters an.
(27) Jene Kleider aber, die man ihm
ausgezogen hat, sollen in die Kleiderkammer
gebracht und dort aufbewahrt werden.
(28) Sollte er nämlich einmal der
Einflüsterung des Teufels nachgeben und
das Kloster verlassen, was ferne sei, dann
ziehe man ihm die Sachen des Klosters
aus und entlasse ihn.
(29) Seine Urkunde aber, die der Abt
vom Altar genommen hat, soll er nicht
zurückbekommen, sondern sie werde im
Kloster zurückbehalten.

13



Beim Gottesdienst dürfen wir nicht vergessen,

dass es da zuerst und zutiefst um den
Dienst Gottes an uns geht, um sein Heilshandeln

in unserem Leben. Antwort ist dann
unser Dienst vor Gott in einem umfassenden
Sinn: Für jeden Christen ist das das Leben
aus dem Glauben. Benedikt sieht darin vor
allem das liturgische Tun im täglichen
Stundengebet, das aber seinerseits wieder das

ganze Klosterleben trägt.

Beim Gehorsam geht es um die Haltung des

Gottsuchens. Schon ganz am Anfang der
Regel wird von Benedikt das Horchen auf
Gott, also der Gehorsam, als Grundlage für
die Heimkehr zu Gott bezeichnet.

Bei den sogenannten Verdemütigungen, oder
besser beim Eifer für geringe Dienste oder bei

Der hl. Benedikt mit Schüler. Aus einem
Graduale der Zisterzienserinnenabtei
Wonnental/Breisgau (um 1350).

Belastungen, dürfen wir uns nicht von falschen

Vorstellungen leiten lassen. Es geht Benedikt
nicht um irgendwelche Schikanen oder
unmögliche Befehle, um den Gehorsam zu
testen. Kassian berichtet uns zwar von einer

ganzen Reihe solcher zweifelhafter Praktiken
im Zusammenhang mit seinem Kapitel über
den Gehorsam, z. B. das Begiessen eines dürren

Stockes, der dann schliesslich Früchte des

Gehorsams hervorbringt. Benedikt versteht
diese «opprobria» im Sinne des Basilius, den
er ja gut kennt in der Ubersetzung des Rufi-
nus. Dort heisst es: «Man trägt einem Novizen

Arbeiten auf, die die Weltleute als
unehrenhaft betrachten» (hier steht das Wort
«opprobrium»). Als unehrenhaft oder
verdemütigend galt den Römern die Handarbeit.
So sind mit diesen sogenannten Verdemütigungen

schlicht und einfach die gewöhnlichen

Alltagsarbeiten in der Gemeinschaft
gemeint, um einander zu dienen. Solche
bescheidene Dienste in Haus, Garten und Küche
vermehren die Liebe, wie Benedikt eigens

sagt (RB 35,2). Dadurch wächst der junge
Mensch in die Gemeinschaft hinein, zutiefst
aber auch in die Haltung Christi.

Rückblick und Ausblick

Die genannten Kriterien sind ohne Zweifel
eine grosse Hilfe. Aber sicher müssen wir sie

immer wieder vor dem grösseren Hintergrund
des gesamten Lebens als Gottsuchende sehen.
Karl Rahner hat einmal gesagt: «Zum Eintritt

in eine Ordensgemeinschaft ist es
erforderlich und aber zugleich genügend, dass

einer glaubt, dass in seinem Leben das uner-
forschliche Geheimnis, das wir Gott nennen,
anwesend und wirksam ist und sich uns selbst
als unser Ziel mitteilt.» - Und mit dem Blick
auf sich selbst sagt er: «Welche Motivation
man als junger Mensch hat, weiss ich heute
nicht mehr, und ich brauche es auch nicht zu
wissen. Am Ende weiss man nur, dass es einen
unbegreiflichen Gott gibt, den man als Liebe
und als Sinn glaubt und annimmt und zu
dem man sagt: Gott, sei mir Sünder gnädig.»

14


	Die Aufnahme der Novizen : Welche Massstäbe setzt Benedikt in seiner Regel?

