
Zeitschrift: Die Glocken von Mariastein

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 86 (2009)

Heft: 6

Artikel: Bebauen und bewahren : Mensch sein im Ganzen der Schöpfung

Autor: Zaugg-Ott, Kurt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030350

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030350
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bebauen und bewahren
Mensch sein im Ganzen der Schöpfung

Kurt Zaugg-Ott

Natur als Ort spiritueller Erfahrung

Eine repräsentative Umfrage im Auftrag der
reformierten Presse hat im Frühjahr 2008
ergeben, dass für 52 Prozent der Schweizer
Reformierten die Natur Ort der Spiritualität
ist und nur gerade für 14 Prozent die Kirche.
Bei den Katholiken sehen die Zahlen etwas
besser aus: 34 Prozent nennen die Natur und
20 Prozent die Kirche. Die Umfrage zeigt,
dass ein grosser Teil der Kirchenglieder die

Beziehung mit Gott eher in der Natur sucht
als vermittelt durch Gottesdienst und Kirche.
Ein Grund dafür mag sein, dass die Kirchen
in der Vergangenheit wenig getan haben, um
die wachsende Sensibilität für die Fragen
unserer Mitwelt aufzunehmen. Die Natur-,
Umwelt- und Tierschutzbewegungen sowie
die grünen Parteien haben sich unabhängig
von den Kirchen etabliert. Abgesehen von der
kleinen oeku gibt es in der Schweiz keine
Ansprechpartner für ökologische Fragen in den
Kirchen wie z.B. die kirchlichen Umweltbeauftragten

in Deutschland und Osterreich.
Eine Veränderung zeichnet sich in den letzten
Jahren ab. So hat das Fastenopfer verschie-

Kurt Zaugg-Ott (49), Dr. theol., leitet seit
1997die Arbeitsstelle des ökumenischen Vereins
oeku Kirche und Umwelt mit einem Pensum

von 60 Prozent. Er hat aufdem zweiten
Bildungsweg Theologie studiert und ist ordinierter
Pfarrer der Reformierten Kirchen Bern-Jura-
Solothurn. Zaugg ist Vater zweier Kinder und
teilt mit seiner Frau Erwerbs- und Hausarbeit.

dene Male ökologische Anliegen ins Zentrum
seiner Kampagne gestellt. Z. B. im Jahr 1995
mit «Gott behüte - Mensch bewahre» oder
bei der diesjährigen Kampagne «Weil das
Recht aufNahrung ein gutes Klima braucht».
Zudem haben die Schweizer Bischöfe 2007
den kirchlichen Kalender (das Direktorium)
mit der Empfehlung an die Pfarreien ergänzt,
das Thema «Schöpfung» vom 1. September
bis 4. Oktober in der Liturgie einzubringen.
Die zentralen Fragen, die wir uns in
Zusammenhang mit unserem Lebensstil stellen
müssen, sind: Was brauchen wir wirklich
zum Leben? Was gibt unserem Leben Sinn?
Was macht Lebensqualität aus? Das Streben
nach immer grösserem Wohlstand hat bei

uns vielfach die grundlegenderen Fragen nach
dem Woher und dem Wohin des Menschen
verdrängt. Der erste Artikel des christlichen
Glaubens, der Glaube an Gott als Schöpfer,
ist lange nur als Erklärung über den Anfang
der Welt verstanden worden. Neuere theologische

Ansätze verweisen darauf, dass Schöpfung

«eine lebendige, ethisch relevante
Hinordnung der Weltwirklichkeit auf den in ihr
gegenwärtigen Gott» meint; so schrieben die
deutschen Bischöfe in dem Dokument «Handeln

für die Zukunft der Schöpfung» (1998).
Und weiter: «Gott ist nicht nur jenseits von
Anfang und Ende der Schöpfung zu suchen,
sondern ebenso inmitten der täglich neuen
Wunder ihrer Erhaltung und Entfaltung. Er
ist präsent und erfahrbar in der Natur, in
ihrer Schönheit und lebensspendenden Kraft
sowie in der die menschliche Vernunft
übersteigenden Weisheit) ihrer dynamischen
Ordnung.»

245



Einer der Hauptakzente ökologisch bewusster
Theologie ist die Kritik der traditionellen
Lehre vom Menschen als der Krone der
Schöpfung. Uber Jahrhunderte haben Theologie

und Kirche die Verbesserung der Lage
der Menschen durch Kultur und Technik
gutgeheissen. Der aus dem Zusammenhang
gerissene Vers «Macht euch die Erde Untertan»

hat das Verhältnis der Menschen zur Natur

über Jahrhunderte geprägt. Erst seit den
70er-Jahren des letzten Jahrhunderts werden
Zweifel an dieser Auslegungstradition laut.
«Macht euch die Erde Untertan» sei kein
Freibrief für die Naturzerstörung. Im Gegenteil
bedeute dies, Verantwortung wahrzunehmen.

Biblische Schöpfungstexte

Zentral für eine ökologische Theologie ist
u.a. eine neue Auslegung der Schöpfungsgeschichten

in Genesis 1 und 2 in ihrem Zu¬

sammenhang. Die Schöpfungsgeschichte in
Genesis 1 leuchtet in der Abfolge der
Schöpfungstage auch uns heutigen Menschen
unmittelbar ein. Nach der Erschaffung des
Festlandes folgen die Pflanzen. Erst nachdem
diese Lebensgrundlage für weitere Lebewesen
da ist - am fünften Tag - erscheinen Wassertiere

und Vögel. Sie bevölkern die Wasserwelt

unterhalb und die Himmelswelt oberhalb

der Erdoberfläche. Erst am sechsten Tag
folgt die Erschaffung der Landtiere und der
Menschen - an demselben Tag! Die
Menschen werden damit in grosse Nähe zu den
Tieren gebracht. Damit es keinen Konflikt
zwischen Menschen und Tieren gibt, wird
ihnen unterschiedliche Nahrung zugewiesen.
Die Menschen sollen sich von samentragenden

Pflanzen ernähren. Die Tiere ernähren
sich von grünem Kraut (Gen 1,29 f.).
Damit ist der Friede zwischen Mensch und
Tier gewahrt. Keine Rede davon, dass Men-

Mitgutem Beispiel voran: Aufder Dachfläche der evangelisch-reformierten Tituskirche aufdem
Bruderholz in Basel wird schon seit 1990 Solarstrom produziert.

246



sehen Tiere töten und Fleisch essen sollen.
Dieses Zugeständnis an die Menschen erfolgt
mit drastischen Worten erst nach der Vertreibung

aus dem Garten Eden und nach der

Sintflutgeschichte in Gen 9,2. In Genesis 1

jedoch herrscht noch Frieden in der Schöpfung.

In diesem Kontext des Friedens sind die
Worte gesagt, die wir als «Herrschaftsbefehl»
verstehen: «Und Gott segnete sie, und Gott
sprach zu ihnen: Seidfruchtbar und mehrt euch

undfüllt die Erde und macht sie Untertan, und
herrscht über die Fische des Meers und über die
Vögel des Himmels und über alle Tiere, die sich

aufder Erde regen» (Gen 1,28). Es ist dabei aber

nicht irgendein brutaler Diktator, der diese
Macht ausüben soll, sondern der Mensch, der

gemäss Gen 1,27 als Bild Gottes geschaffen
ist. Die Sonderstellung, die Gott nach Gen
1,28 dem Menschen zumisst, zeichnet ihn in
der Beziehung zwischen Gott und seiner
Schöpfung aus. Der Mensch ist «Ebenbild

Gottes». Er hat seine Stellung von Gott
verliehen bekommen und steht damit auch in
dessen Verantwortung. Diese Sichtweise wird
durch die Schöpfungsgeschichte in Genesis 2
zusätzlich gestützt, wenn der Mensch den

Auftrag erhält, den Garten Eden zu bebauen
und zu bewahren — da ist keine Rede von
irgendwelcher Willkürherrschaft.
Weiter erscheint der Mensch beispielsweise in
Psalm 104 oder im Noah-Bund, den Gott
mit Menschen und Tieren schliesst (Gen
9,9 f.), als schlichtes Geschöpf unter Geschöpfen.

Kritische Spitzen gegen menschliche
Überheblichkeit finden sich in den Gottesreden

des Buches Hiob (Hiob 38 ff.). Gott lässt

es grünen an menschenleeren Orten (Hiob
38,23 ff.). Er nährt Löwen und andere Wildtiere

(Hiob 38,39 ff.; vgl. auch Mt 6,26—30),
die dem Menschen nicht zu Diensten sind.
Die Botschaft ist: Die Schöpfung hat vor
Gott einen Wert an sich und ist nicht nur für



den Menschen da. Dass die ganze Schöpfung
ins Heilsgeschehen einbezogen ist, gilt auch
für das Neue Testament (vgl. das Seufzen der

Schöpfung in Rom 8,19-22, Kolosserhym-
nus Kol. 1,15-20).
Wie der Befund zeigt, spricht die Bibel auf
vielfältige Weise von der Schöpfung. Die
traditionell ständig zitierten Stellen (Gen 1,28;
Psalm 8), die die Sonderstellung des
Menschen beweisen sollen, werden meist isoliert
und ohne ihren Kontext betrachtet. Zudem
stehen ihnen andere Bibelstellen gegenüber,
die den Menschen sehr viel organischer als

Geschöpf unter Geschöpfen und als Teil einer
Schöpfungsgemeinschaft schildern. Ebenso
ist den biblischen Autoren klar, dass Gott die
Schöpfung nicht um des Menschen willen
geschaffen hat, quasi als Kulisse für das

Heilsgeschehen zwischen Mensch und Gott. Gott
steht in Beziehung zur ganzen Schöpfung. Die
besondere Auszeichnung des Menschen ist,
dass er an Gottes Stelle Verantwortung
übernehmen darf und soll. All das bedeutet aber
auch, dass die Verantwortung des Menschen
nicht auf das soziale, das menschliche Umfeld
begrenzt ist. Sie umfasst die ganze Mitwelt.

oeku «Kirche und Umwelt»

«Die Sorge für die Bewahrung der Schöpfung
ist integraler Bestandteil des christlichen
Glaubens und Zeugnisses. Der Widerstand
gegen die Zerstörung der Mitwelt ist eine
Verpflichtung aus dem Glauben an Gott den
Schöpfer», bekannte die Schweizerische
Evangelische Synode SES im Jahre 1985. Schon
1983 hatte der Ökumenische Rat der Kirchen
empfohlen, «die Mitgliedkirchen in einen
konziliaren Prozess gegenseitiger Verpflichtung

(Bund) für Gerechtigkeit, Frieden und
die Bewahrung der ganzen Schöpfung
einzubinden.» Während für Gerechtigkeit und
Frieden in der Schweiz verschiedene Institutionen

an der Arbeit waren, wurde es als

Mangel empfunden, dass keine kirchliche
Organisation oder Stelle sich der Bewahrung
der Schöpfung annahm. Die SES stellte sich
hinter das 1985 erschienene Memorandum

«Mensch sein im Ganzen der Schöpfung»,
die Frucht einer mehrjährigen Diskussion zu
Lebensstilfragen im Rahmen der
Arbeitsgemeinschaft Christlicher Kirchen in der
Schweiz. Die SES schlug zudem als konkrete
Massnahme vor, Schritte zur Schaffung
kirchlicher Umweltbeauftragten-Stellen zu
unternehmen.
Eine ökumenische Arbeitsgruppe griff die
Anstösse auf und arbeitete in mehreren

Sitzungen daran weiter. Die Gruppe bestimmte
die Zielsetzungen der zu gründenden
«Ökumenischen Arbeitsgemeinschaft Kirche und
Umwelt» und erstellte einen Aufgabenkatalog
für die zu schaffende Arbeitsstelle.
Am 6. Dezember 1986 fand in Bern die
Gründungsversammlung des Vereins «oeku
Kirche und Umwelt» statt. In den ersten Jahren

stand oeku finanziell auf unsicherem
Boden. Die Landeskirchen unterstützten sie

nur zögerlich. So war die oeku weitgehend
auf die direkte Unterstützung durch
Kirchgemeinden, Einzelne mit Mitgliedschaften und
Spenden bzw. Kollekten angewiesen. Dies ist
bis heute so geblieben. Die Unterstützung
durch die gesamtschweizerischen kirchlichen
Finanzierungsorgane ist begrenzt geblieben.
Erst im Jahr 2005 hat die oeku eine
Leistungsvereinbarung mit der Römisch-katholischen

Zentralkonferenz über einen Beitrag
von 30 000 Franken abschliessen können -
das sind etwa zehn Prozent des oeku-Jahres-
budgets.
Die in der Gründungszeit für die oeku
skizzierten Aufgaben gelten bis heute. Folgende
Schwerpunkte hat die aktuelle Arbeit:

- Die oeku regt schöpfungstheologisches Lernen

und Erfahren in den Kirchgemeinden
an. Dies geschieht heute hauptsächlich im
Rahmen der Aktion SchöpfungsZeit (vgl.
unten), aber auch mit Vorträgen und
Veranstaltungen in Kirchgemeinden.

- Die oeku fördert umweltgerechtes Verhalten

innerhalb der Kirchen. Sie bietet Kurse
für Sakristane und Sigristen an - insbesondere

zum sparsamen Energieverbrauch in
kirchlichen Gebäuden. Sie arbeitet dabei
mit den regionalen Fachstellen des Pro-

248



gramms EnergieSchweiz des Bundes
zusammen. Zudem hat sie ein «Umwelthandbuch

für Kirchgemeinden» mit praktischen
Vorschlägen zu umweltgerechtem Verhalten

erarbeitet. Praktisch alle für Kirchgemeinden

relevanten Themen kommen zur
Sprache: von der Abfallbewirtschaftung,
über Essen und Trinken bis zu den
Grünanlagen bei kirchlichen Gebäuden. Im Jahr
2008 ist in Zusammenarbeit mit der Evang.-
ref. Landeskirche des Kantons Aargau in
Rupperswil ein erstes Mal eine kirchliche
Baufachtagung durchgeführt worden. Im
Rahmen der Ökumenischen Kampagne
von Brot für alle / Fastenopfer hat die oeku
einen Leitfaden «Energiesparen und Klima
schützen» erarbeitet, der in Kirchgemeinderäten

und Baukommissionen grosse
Beachtung gefunden hat.

— Die oeku bringt zudem ökologisch-ethische
Überlegungen in die öffentliche Diskussion
ein. Beispielhaft in der Klimafrage: 1997
hat sie in der Schweiz die Klimapetition des
Ökumenischen Rates der Kirchen koordiniert.

Uber 66 000 Unterschriften konnten
dem Bundesrat übergeben werden. Die
oeku ist heute Mitglied der so genannten
«Allianz für eine verantwortliche
Klimapolitik». Über 40 Entwicklungsorganisationen,

Parteien, UmWeltorganisationen und
Verbände haben sich in dieser Allianz
zusammengeschlossen, die sich für umfassende

klimapolitische Massnahmen und
eine engagierte Klimapolitik der Schweiz
einsetzt. Im Jahr 2009 ist zudem bei der
Nationalkommission Justitia et Pax der
Schweizer Bischofskonferenz eine Studie
erschienen, zu der die oeku wesentliche
Beiträge geliefert hat: «Klimawandel — Den
Worten Taten folgen lassen».

Die Aktion SchöpfungsZeit

Im Jahr 1993 empfahl die oeku den
Kirchgemeinden und Pfarreien in der Schweiz ein
erstes Mal, die SchöpfungsZeit zu feiern. Für
die SchöpfungsZeit bot sich die Zeit des

Septembers an. Am 1. September feiert die

orthodoxe Kirche den Schöpfungstag, im
September liegt der Eidgenössische Dank-,
Buss- und Bettag, das Erntedankfest und am
4. Oktober ist der Gedenktag des Franz von
Assisi - all diese besonderen Tage zeigen eine
besondere Nähe zur Schöpfungsthematik.
Heute ist die SchöpfungsZeit vielerorts gut
eingewurzelt und Veranstaltungen zur
SchöpfungsZeit gehören vielerorts zum festen
Bestandteil des kirchlichen Lebens. Seit die
3. Europäische Ökumenische Versammlung
von Sibiu im Jahr 2007 die SchöpfungsZeit
empfiehlt, ist die Aktion zusätzlich im
Aufwind: «Wir empfehlen, dass der Zeitraum
zwischen dem 1. September und 4. Oktober
dem Gebet für den Schutz der Schöpfung
und der Förderung eines nachhaltigen
Lebensstils gewidmet wird, um den Klimawandel

aufzuhalten.» Praktisch alle Kirchen in
der Schweiz haben sich diesem Aufruf
angeschlossen und empfehlen ihren Pfarreien und
Kirchgemeinden, die Arbeitsunterlagen der
oeku in ihren Gottesdiensten einzusetzen.
Die Aktion SchöpfungsZeit ist heute der

Hauptschwerpunkt der Arbeit der oeku. «Das
Tier - Geschöpf wie wir» ist das Thema der
Aktion dieses Jahres. Die Arbeitsunterlagen
hat die oeku gemeinsam mit der Aktion
Kirche und Tiere AKUT Schweiz erarbeitet.
Auftaktveranstaltungen zur SchöpfungsZeit
sind dieses Jahr mit der Unterstützung der
Landeskirchen in St. Gallen und in Zürich
durchgeführt worden. Für das Jahr 2010 -
dem ÜNO-Jahr der Biodiversität - wird sich
die oeku der Themensetzung der Vereinten
Nationen anschliessen.

Information

oeku Kirche und Umwelt
Postfach 7449
Schwarztorstrasse 18

3001 Bern
Tel. 031 398 2345
info@oeku.ch
www.oeku.ch

249


	Bebauen und bewahren : Mensch sein im Ganzen der Schöpfung

