
Zeitschrift: Die Glocken von Mariastein

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 86 (2009)

Heft: 6

Artikel: "Tu dich auf, o Erde!" : Advent - Weihnachten – Epiphanie

Autor: Sury, Peter von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030349

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030349
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Tu dich auf, o Erde!»
Advent — Weihnachten — Epiphanie

Abt Peter von Sury

«Hinwendung zur Schöpfung.» Was das
bedeuten und wie unterschiedlich dies geschehen

kann, zeigen die Autoren der drei folgenden

Beiträge. Einerseits: Die Kirche muss sich
sowohl durch die theologische Reflexion als

auch mit dem nötigen Sachverstand
auseinandersetzen mit den Fragen der Ökologie,
muss sich auch institutionell einsetzen für
den schonenden, nachhaltigen und gerechten
Einsatz der Ressourcen. Anderseits: Auch in
der Stadt sollen Räume erhalten bleiben und
gepflegt werden, wo der urbane Mensch seine
kreatürlichen Wurzeln spüren und er das
Paradies erahnen kann. Und schliesslich: Wir
sollten unsere Vorstellungen hinterfragen
bezüglich dem, was denn als natürlich und als

übernatürlich, was als unnatürlich oder gar
als widernatürlich zu gelten habe, da wir doch
an einen Gott glauben, der alles (und alle)
«sehr gut» geschaffen hat.

Mit offenen Sinnen

Angesichts der Krise, in der sich unser Planet
und mit ihm die Menschheit am Beginn des

21. Jahrhunderts befindet, machen sich in der
Christenheit gravierende Mangelerscheinungen
bemerkbar, gerade was die «Hinwendung zur
Schöpfung» betrifft. Das Neue Testament
nämlich, der Basistext des christlichen Glaubens,

setzt die Schöpfung und den Kosmos,
die Natur und die materiellen Grundlagen
des Lebens zwar voraus, bedenkt sie aber
nicht eigens und nimmt sie in ihrem Eigenwert

kaum wahr. Das Interesse der jungen
Kirche richtet sich ganz aufdas Himmelreich,
das im Messias, in Jesus von Nazareth zwar

in unser Diesseits eingebrochen ist, das aber
als «nicht von dieser Welt» gedeutet und
empfunden wird (Joh 18,36). Da spielen Natur
und Schöpfung nur eine untergeordnete Rolle,
auch wenn der Glaube in Gott nicht nur den
Vater, sondern auch den «Schöpfer des Himmels

und der Erde» erkennt. Eine tragfähige
ökologische Spiritualität, die zum Handeln
motiviert, gibt es in der Glaubensgeschichte
des Volkes Gottes kaum. Fündig würden wir
allenfalls bei Hildegard von Bingen (gest. 17.

September 1179) oder bei Pfarrer Johann
Künzle (1837—1945) oder bei Pierre Teilhard
de Chardin (1881-1955).
Und in den Schriften des Alten Testaments.
Sie manifestieren ein solides Grundvertrauen
in die Verlässlichkeit der Schöpfung, weiss
doch der fromme Israelit: «Dem Herrn gehört
die Erde, der Erdkreis und seine Bewohner.
Denn er hat ihn auf Meere gegründet, ihn
über Strömen befestigt» (Ps 24,lf). Ja, er hat
«die Erde für immer gegründet, in alle Ewigkeit

wird sie nicht wanken» (Ps 104,5). Der
Gesichtskreis des Glaubens weitet sich voll
Bewunderung und Dankbarkeit in die
Unendlichkeit des Kosmos. Aber auch ganz
unmittelbar wird Gottes väterlich-mütterliche
Fürsorge erfahren; denn «du öffnest deine
Hand und sättigst alles, was lebt, nach deinem
Gefallen» (Ps 145,16).
Gewiss fällt es uns schwer, diese Worte in
kindlicher Sorglosigkeit für bare Münze zu
nehmen. Hungerstatistiken und Wirbelstürme,
Tsunami und Erdbeben sprechen eine andere
Sprache. Vielleicht können wir, auch als
umfassend informierte und säkularisierte
Menschen des 21. Jahrhunderts, uns herantasten

240



an eine Art postmoderne «zweite Naivität».
Dann dürfen wir des Nachts (so es sie trotz
zunehmender Lichtverschmutzung überhaupt
noch gibt) mit Abraham in die Sternenpracht
des Firmamentes schauen und werden darin,
hoffend gegen alle Hoffnung, die schöpferische

Treue Gottes wahrnehmen, der die
Toten lebendig macht (vgl. Rom 4,13-22).
Also kann er auch unseren schönen blauen
Planeten in seinem Segen bewahren und das

Raumschiff Erde in einen sicheren Hafen
heimführen. Schliesslich bestimmt er nicht
nur die Zahl der Sterne und ruft sie alle beim
Namen (Ps 147,4), sondern auch jedes
Menschenkind kennt er namentlich und spricht:
«Fürchte dich nicht — du gehörst mir!» (Jes

43,1).
Wunderbar ist und bleibt für den alttesta-
mentlichen Menschen und für Israel die
Schöpfung aus dem Nichts: «Gott sprach: Es
werde Licht! Und es wurde Licht» (Gen 1,3).

Offenes Portal: Blick frei zum Christbaum

aufdem Kirchenvorplatz.

Die Erleuchtung wird freilich nur demjenigen

zuteil, der die unhörbare Stimme der
Geschöpfe vernimmt und versteht, wie da ohne
Worte und ohne Reden ein Tag dem andern,
eine Nacht der andern die Herrlichkeit Gottes
kundtut (Psalm 19). Aber noch wunderbarer
ist, dass der Schöpfer aller Dinge in Wort und
Gesetz den Menschen anspricht und sich so
ein Volk heranbildet, das hören will, was Gott
redet. Darum bittet der Mensch seinen Gott
in aller Demut: «Offne mir die Augen für das

Wunderbare an deiner Weisung» (Ps 119,18).

«Es ist für uns eine Zeit angekommen ...»

Es nähern sich die Wochen des Advents und
des weihnachtlichen Festkreises bis zum Fest
der Taufe des Herrn, anderthalb Monate, die
uns auf ganz speziellen Wegen zur Schöpfung
hinführen wollen. Es ist die Zeit des Kirchenjahres,

die uns wie keine andere einlädt zu
achtsamer Stille, damit wir neu aufhorchen
und empfänglich werden für den Gesang der
Erde und das Seufzen der Schöpfung. Die
biblischen Texte, welche von Anfang Dezember
bis gegen Mitte Januar die Liturgie prägen,
sprechen von der Sehnsucht des Kosmos nach
dem Heiland. Sie lassen die Verheissung
lebendig werden, die unserem Planeten und
dem gesamten Universum die letzte Schönheit

verleihen wird. In unvorstellbarer Weise
erfährt die Erde ihre mütterliche Fruchtbarkeit,

indem sie aus der Jungfrau Maria ihren
eigenen Schöpfer zur Welt bringen darf, den
«Schönsten von allen Menschen», wie der
Gottessohn in Anlehnung an Psalm 45 in
der Weihnachtszeit gepriesen wird. Zu Recht
heisst es denn am 8. Dezember, dem Fest ihrer
Erwählung (Mariä Empfängnis) in einem
Hymnus:

Du Pforte für den Königssohn,
des neuen Lichtes helles Tor,

in dir grüsstjauchzend alle Welt
das Leben, das du ihr geschenkt.

Was für ein Tag, wenn der Gesalbte Gottes
als einer von uns eintritt in unsere Welt!

241



Gleich zu Beginn, mit der ersten Antiphon
zum ersten Adventssonntag, verschmelzen
die Worte des Propheten Joël Vergangenheit
und Zukunft in der Jetzt-Zeit, zwischen Bangen

und Hoffen. Der Blick geht zurück in
eine ferne Zeit, als das Volk Israel auf dem

Weg durch die Wüste dem gelobten Land
entgegenging, eine Zeit der zermürbenden
Zweifel und des gottlosen Aufbegehrens, dem
Land entgegen, in welchem Milch und Honig
fliessen.
Der Blick zurück wendet sich in der Adventszeit

aber auch nach vorne, auf «jenen Tag»
hin, der mit der Geburt des Messias aus der

Jungfrau in der verbergenden Hülle menschlicher

Armut bereits angebrochen ist. «Jener

Tag» lässt die Berge vor Wonne zerfliessen,
wendet den Blick zum verheissenen Land, in
welchem Milch und Honig von den Hügeln
träufeln: «In illa die stillabunt montes dulce-
dinem, et colles fluent lac et mel» (Joël 3,18;
vgl. Amos 9,13). Es ist der Tag, da die Berge
und Hügel ihrem Schöpfer zujauchzen, den
sie seit Urbeginn erwarten und dem sie einen
strahlenden Empfang bereiten dürfen: «In die
Hände klatschen die Ströme, die Berge jubeln
im Chor vor dem Herrn, wenn er kommt, um
die Erde zu richten ...» (Ps 98). Es kommt der

Tag, an dem Jerusalem wirklich zu einer pacis
visio, zu einer Friedensvision wird: «Uber
dir, Jerusalem, erstrahlt der Herr, er geht auf
gleich der Sonne. Und die Herrlichkeit des

Herrn erscheint über dir», singen die Mönche
immer wieder während des Advents.

Der Natur zum Staunen!

Wiederholt werden ohne Unterlass Worte aus
Psalm 85 und aus dem Propheten Jesaja, welche

den Advent wie ein Cantus flrmus
durchziehen: «Ergiesse dich, Himmel, von oben,
und die Wolken sollen überfliessen vor Recht!
Die Erde soll sich öffnen, damit sie Heil trage
als Frucht, und zugleich lasse sie Gerechtigkeit

spriessen! Ich, der Herr, habe es erschaffen»

(Jes 45,8). Mit Inbrunst fleht die Kirche
und durch sie die ganze Menschheit, ja die

gesamte Schöpfung: «Rorate coeli desuper et

nubes pluant justum.» Sie legt in diese
sehnsuchtsvollen Worte ihre letzte Hoffnung, dass

nämlich der Heiland kommen werde als einer
der Ihren, als Adams Sohn, der aus der Erde
hervorgeht: «... Aperiatur terra, et germinet
Salvatorem», auf Deutsch: «Tu dich auf, o
Erde, und bring den Retter hervor!»
Der gleiche Psalm 85 frohlockt mit
unerschütterlicher Gewissheit: «Treue sprosst aus
der Erde hervor; Gerechtigkeit blickt vom
Himmel hernieder. Auch spendet der Herr
dann Segen, und unser Land gibt seinen

Ertrag.» Friedrich Spee (1591-1635) modelte
diese Bilder zu einem volkstümlichen Lied
um (KG 302):

«O Heiland, reiss die Himmel auf;
herab, herab vom Himmel lauf... »

In der 3. Strophe kommt das Hoffen und
Bangen der Erde eindrucksvoll zur Sprache:

«O Erd schlag aus, schlag aus o Erd,
dass Berg und Tal grün alles werd.
O Erd, herfür dies Blümlein bring,
o Heiland, aus der Erden spring ...»

Und noch einmal wird aus Psalm 85 die
Botschaft extrahiert, die mit dem Kommen des

Schöpfers und Erlösers unlösbar verbunden
ist: «Frieden kündet der Herr seinem Volk:
seine Herrlichkeit wohnt in unserem Lande.»
Die überwältigende Freude, die die Engel in
der Heiligen Nacht den Hirten verkündeten,
steht eine Woche später, am 1. Januar, der von
der Kirche als Fest der Gottesmutter Maria
begangen wird, noch einmal im Zentrum der
Betrachtung, indem auf dem Hintergrund
alttestamentlicher Ereignisse das Wunder der
Geburt aus der Jungfrau bedacht wird:
«O unsagbar tiefes Geheimnis! In der Geburt
aus der Jungfrau erfüllte sich die Schrift: Wie
der Tau auf Gideons Vlies kamst du herab
und hast die Menschen errettet. Dich loben
wir, du, unser Gott» (vgl. Richter 6,36ff.).
In ähnlicher Weise wird auch der brennende
Dornbusch gedeutet, in dem Gott dem Mose
seinen Namen offenbarte: «O Dornbusch,

242



den Mose schaute! Brennend verbranntest du
nicht. In dir erkennen wir ein Gleichnis der
seligen Jungfrau, die unversehrt gebar.
Gottesmutter, bitte für uns» (vgl. Exodus 3,2 f.).
Es ist, als ob die Schöpfung selber ins Staunen

geriete über das unerhörte Potenzial, das
da in ihr schlummert und das, dank dem
gläubigen Ja der seligen Jungfrau Maria, nun
endlich erwacht aus dem dumpfen
Dornröschenschlaf zu einem neuen Bewusstsein und
zur Erkenntnis der Freiheit und der Herrlichkeit

der Kinder Gottes, wie Paulus sich
ausdrückt (Rom 8,19 ff.). In der sog. marianischen
Antiphon, die vom ersten Adventssonntag bis

zum Fest der Darstellung des Herrn (Maria
Lichtmess; 2. Februar) den liturgischen Tag
beschliesst, heisst es tiefgründig: Tu quae
genuisti, natura mirante, tuurn sanctum geni-
torem — «Du hast geboren, der Natur zum
Staunen, deinen heiligen Schöpfer!»

Der Himmel öffnet sich

Das Lob, das die Schöpfung durch den Mund
der Menschenkinder dem Schöpfer anstimmt

und darbringt, will kein Ende nehmen, der
Dank für das Wunder der Fleischwerdung
des ewigen Wortes bricht nicht ab:

«Es jauchzen Himmel, Erd und Meer
und alles, was in ihnen ist,
dem Vater zu in frohem Dank,
der dich gesandt zu unserm Heil.»

So bestätigt es ein Lied aus der Weihnachts-
liturgie. Die gleiche Freude bricht durch,
wenn auch verhalten, so doch unaufhaltsam,
in dem Lied, das anknüpft an dem Bild vom
aufblühenden Baumstumpf Jesses, Davids
Vater: «Es ist ein Ros entsprungen aus einer
Wurzel zart ...» (KG 334; vgl. Jes. 11,1—16).
Dann geht auch ein geheimnisvoller Stern auf,
der die Weisen aus dem Morgenland hinführt
zur Krippe in Bethlehem, darin der Emanuel
liegt, «Gott mit uns». Ausgeführt wird das

mit den Worten: «Mit grosser Freude schauten

die Weisen den Stern. Sie traten in das

Haus und taten ihre Schätze auf ...» — Die
tanzenden Kräfte des Kosmos führen den
forschend nach oben blickenden Menschen

243



hin zum Ursprung seiner Sehnsucht. Dieser
Mensch, «ein Hauch, der vergeht und nicht
wiederkehrt», wie Psalm 49 illusionslos
festhält, darf dem göttlichen Kind kostbare Gaben

überbringen, irdische Materie, gebildet
und ausgebrütet im Lauf von Jahrtausenden
und gewonnen aus der Tiefe der Erde: Gold,
Weihrauch und Myrrhe.
Das ist Epiphanie. Aufstrahlen und Offenbarung,

«Erscheinung» der Herrlichkeit Gottes,
allerdings verhüllt, denn vorläufig noch «in
des Fleisches armer Hülle steigt herab nun
Gottes Sohn». Trotzdem ergeht die Aufforderung:

«Erde, jauchze auf in Wonne bei dem
Strahl der neuen Sonne: Fernhin bis zum
Niedergang werde alles Lobgesang!» So das
Lied «Tauet, Himmel den Gerechten» (3.
Strophe; KG 303). Zur Epiphanie gehört
auch das Fest der Taufe des Herrn, das den
Weihnachtsfestkreis abschliesst. Wir begegnen
dem Urelement, dem Wasser, der keuschen
Schwester, so rein und klar, wie Franziskus sie

im «Sonnengesang» liebevoll nennt. «Schöpft
Wasser aus den Quellen des Heils: Im Wasser
hat Christus die Schöpfung geheiligt, da seine
Herrlichkeit den Erdkreis erfüllt», singt die
Kirche am Ende der Weihnachtszeit. Darum
stimmt sie immer wieder ein in den Gesang
der drei Jünglinge, der selbst im Feuerofen
nicht verstummt. Im Gegenteil, alle
Mitgeschöpfe werden ermuntert, nicht müde zu
werden im Lob Gottes: «Preiset den Herrn,
ihr Meere und Ströme; ihr Quellen, singet
ihm Lob! Halleluja» (Daniel 3). Daher kennen

die orthodoxen Kirchen den schönen
Brauch, am Fest der Erscheinung des Herrn
die Flüsse zu segnen, so wie bei uns vielerorts
das Dreikönigswasser gesegnet wird. Eine
sinnreiche ökologische Geste!
Die schöne Zeit des Weihnachtsfestkreises
klingt aus in der Gewissheit, die freilich nicht
ohne Weiteres von der Erfahrung gedeckt ist,
dass der Himmel sich geöffnet hat über
unserer geschundenen und trotzdem hoffenden
Erde: «Als Jesus getauft war, stieg er aus dem
Wasser, und siehe, der Himmel tat sich auf
über ihm.» Der offene Himmel wurde ja
bereits sichtbar am Tag nach Weihnachten,

dem Fest des ersten Blutzeugen Stephanus:
«Ich sehe den Himmel offen ...», ruft der

Christuszeuge aus, wie er in die Knie sinkt,
noch im Sterben für seine Mörder betend.
«Tu dich auf, o Erde!» Unsere Erde hat den

toten Leib des Messias aufgenommen, sie

wird auch unseren sterblichen Leib empfangen

und in den Kreislauf der Materie zurückführen.

Aus dem Schoss der Mutter Erde
tritt neues Leben siegreich hervor. Ein
österlicher Silberstreifen liegt trotz allem über
der Schöpfung, die, wie Paulus es fein und
präzise gespürt hat, bis zum heutigen Tag
seufzt und in Geburtswehen liegt (Rom
8,22). Morgenröte, die den neuen Tag
ankündigt

Winter im Klostergarten: Allee.

244


	"Tu dich auf, o Erde!" : Advent - Weihnachten – Epiphanie

