
Zeitschrift: Die Glocken von Mariastein

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 86 (2009)

Heft: 4

Artikel: Der Kreuzweg - ein Königsweg : Betrachtungen zu den Jesus-Worten in
der Leidensgeschichte nach Johannes [Schluss]

Autor: Stadelmann, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030345

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030345
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Kreuzweg - ein Königsweg
Betrachtungen zu den Jesus-Worten in der Leidensgeschichte
nach Johannes (Schluss)

P. Andreas Stadelmann

Fünfter Redegang:
Worte an die Mutter und an den Jünger

19,25 Bei dem Kreuze Jesu standen seine Mutter

und die Schwester seiner Mutter, Maria, die
Frau des Klopas, und Maria von Magdala. 26
Als Jesus seine Mutter sah und bei ihr den Jünger,

den er liebte, sagte er zu seiner Mutter:
Frau, siehe, dein Sohn! 27 Dann sagte er zu
dem Jünger: Siehe, deine Mutter! Und vonjener
Stunde an nahm sie derJünger zu sich.

Jesus, der Gottmensch und Offenbarer all
dessen, was er mit dem Vater gemeinsam hat,
ist am Ende des ihm vom Vater bestimmten
Königsweges angelangt. Der ICH-BIN ist
diese Königsstrasse ganz allein gegangen,
selbstbewusst, würdevoll, gar majestätisch:
Schon der Schwertstreich des Petrus bei der
Gefangennahme lag völlig daneben; Johannes
braucht auch keine weinenden Frauen, die
Jesus bemitleiden; es gibt auch keinen Simon
von Cyrene, der dem körperlich geschwächten

König das Kreuz nachträgt. Haudegen,
Holzbalkenschlepper, Wegbegleiterinnen,
auch die johlenden Spötter unter dem Kreuz,
sie alle passen nicht ins Bild der Königsstrasse.

Dennoch war der johanneische Jesus nie
allein, schon bei der Gefangennahme nicht,
obschon ihn keine Hofgarde oder Leibwächter

schützten, er war nie allein, weder auf dem
Kreuzweg noch in der Todesstunde, denn der
Vater war immer mit ihm (16,32).
Der von den Soldaten und von Pilatus bereits

begonnene, ins Lächerliche parodierende
Nachvollzug des Königsrituals ist jetzt auf
dem Höhepunkt angelangt: Die Errichtung

des Kreuzes, somit die Erhöhung des

angenagelten Körpers entsprechen der Thronbesteigung

und der Proklamation
(Bekanntmachung, öffentliche Kundgabe) des eben

gekürten Königs. Der Thron dieses neuen
Königs ist also kein kostbarer Sessel, sondern
besteht aus zwei groben Holzbalken. Hingegen
wird der Herrschaftsantritt in drei verschiedenen

Sprachen mit der ihnen eigenen Schreibweise

mitgeteilt (auch die Synoptiker kennen
die Inschrift, allerdings in nur einer Sprache):

- Hebräisch-aramäisch (haben dasselbe

Alphabet): Heilige Sprache der alten Verheis-

sungen, Volks- und Umgangssprache in
Palästina, lingua franca der kleinen Leute;

- Lateinisch: Reichssprache und Amtssprache
der politischen Macht;

- Griechisch: Sprache der Wissenschaft und
der Philosophie, ist auch die Verkehrs- und
Handelssprache.

Es scheint allerdings wenig wahrscheinlich,
dass der Römer Pilatus so viel Aufhebens um
diesen gekreuzigten Mann aus Nazareth
machte. Im Grund verachtete er ja die Juden,
und der konkrete Fall war für ihn eigentlich
nur eine Routineangelegenheit; für ihn zählte
dieser Jesus nie gross und ist bloss zu einer
lästigen Nebensache geworden.
Aber es ist die deutliche theologische Spitze
dieser dreisprachigen Inschrift, welche
stichsicher und weitreichend ist:

- Der Gekreuzigte ist kein König weltlicher
Herkunft, er regiert auch nicht nach
Menschenart, sondern herrscht vom Kreuz
herab.

- Die Inschrift ist Prophétie und Verkündigung:

Vor dem erhöhten Gekreuzigten

163



entscheidet sich jetzt und künftig alles
Geschehen in dieser Weltzeit. Alle Menschen
und alle Kulturen stehen unter der
Oberherrschaft des Gekreuzigten.

- Pilatus ist endlich Manns genug, sich nicht
mehr dem Druck zu beugen, der ihm von
den in Sachen Religion zuständigen
jüdischen Führern her entgegenschlägt. Die
Hohenpriester mäkeln zwar noch immer
mit zahllosen Verbesserungsvorschlägen
an ihm herum, doch er fällt nicht mehr
darauf herein.

— Jesu geistliche Macht besteht darin, dass er
als am Kreuz Erhöhter jene Fülle des Heils
freisetzt, wozu ihn der Vater gesandt hat
und die er bis in den Tod hinein bezeugte.
Diese Fülle des Heils teilt er in jedem
Heiligen Messopfer immer wieder aus.

Jesus hat sich erst als Gefesselter offen zu
seinem Königtum bekannt und wurde erst als

Gekreuzigter zum König ausgerufen. Am
Anfang der Menschenschöpfung hätte es

wohl anders sein sollen. Nach dem Schöpferplan

hätte die Herrschaft des Menschen
Abbild und Gleichnis der Herrschaft des

Schöpfergottes sein sollen. Aber die Menschen
wollten eine eigene Herrschaft, losgelöst vom
Schöpfer, aufgerichtet auf der allgemein
menschlichen Neigung zur Gewalttätigkeit
und beruhend auf der Machtgier auf Kosten
der anderen. Doch ein solches Missgebilde
weltlicher Herrschaft ist unbrauchbar für die

Darstellung der Herrschaft Gottes in dieser
Weltzeit. Deshalb kann die Königsherrschaft
Jesu unmöglich von dieser Welt oder nach
deren Art sein, doch deswegen ist sie noch lange
nicht jenseits unserer Welt, sondern mitten
drin. Aber die Königsherrschaft Jesu führt zu
Konflikten, weil der gekreuzigte König
jegliche nur irdische Machtausübung als

unmenschlich und widergöttlich entlarvt. Seit
der Errichtung des Kreuzes sind unsere
gewohnten Machtstrukturen über den Haufen
geworfen, und liebgewordene Machtverhältnisse

stehen Kopf: Der wahre Richter ist fortan

der Gefesselte und Gekreuzigte, während
Ankläger (Juden und Priesterschaft) und der
Richter (Pilatus) zu demaskierten Angeklag¬

ten geworden sind. Mit Jesus ist jede von
Menschen ausgeübte Macht relativiert, sich
absolut wähnende und gebärdende Macht ist
korrupt und korrumpiert jeden grossen oder
kleinen Machtträger. Die Macht des Gekreuzigten

geht alle irdische Macht an, nicht nur
die Macht der Diktatoren und der
Folterknechte unserer Tage, sondern auch die der

Vorgesetzten über die Untergebenen, die
Macht der Eltern über ihre Kinder oder die
der Päpste, Bischöfe und Priester über die
Gläubigen. Alle geistlichen, politischen und
wirtschaftlichen Herrschaftsansprüche müssen

sich vom Gekreuzigten hinterfragen
lassen.

Irdische Macht ist durch Jesus wieder zu dem
geworden, was sie ganz am Anfang war und
hätte bleiben sollen, abgeleitet vom
Herrschaftsrecht des Schöpfers und ihm untergeordnet.

Kriterium ist dabei der Dienst am
Menschen, an dessen Freiheit und Würde,
Glück und Leben. Denn darauf zielt ja die
Herrschaft Gottes, deren Abbild jede
geschöpfliche Herrschaft ist. Da alle irdische
Macht angesichts des Kreuzes zweitrangig
geworden ist, sind immer wieder Christen
gegen korrumpierte Machthaber aufgestanden,
wenn sie Amtsmissbrauch betrieben. Solche
Christen standen und stehen mit geheimer
Souveränität vor ihren Folterknechten und
Richtern, die ihrerseits spüren, dass sie ihren
gefesselten und erniedrigten Opfern nicht
beikommen. Maximilian Kolbe stellte vom
untersten Platz aus die ganze Macht des Dritten

Reiches in Frage...
Mit dem Aufwiegeln und Verhetzen von ein

paar einfachen Leuten haben die Hohenpriester
Hannas und Kajaphas Israels Selbstzerstörung

eingeläutet. Das Geschrei der Juden

Mit dem vorliegenden Text drucken wir den
dritten und letzten Teil des Beitrags von P.
Andreas ab (der erste und zweite Teil sind in den

Ausgaben Nr. 2 und 3 dieses Jahrganges
veröffentlicht). Der Beitraggeht zurück aufeine
Predigtreihe in der Fastenzeit 2008.

164



kommt aus bösem Herzen voller Hass und
setzt dem heidnischen Richter zu. Sein Urteil
aber aus schwachem und feigem Herzen.
Sechsmal versuchte Pilatus, den Nazarener
dem grausamen Mobbing der Gegner zu ent-
reissen, dreimal bezeugte er ausdrücklich seine

Unschuld. Nun gibt es im Passionsbericht
des Johannes eine auf den ersten Blick eher

beiläufige, doch sehr präzise und deshalb
auch bibeltheologisch wichtige Zeitangabe.
Nachdem der Evangelist berichtet hat, dass

Pilatus sich zur Verkündigung des Todesurteils

durch Kreuzigung auf den Richterstuhl
setzte, fügt er die Bemerkung an: Es war Rüsttag

des Paschafestes, ungefa.hr um die sechste

Stunde (19,16). Jesus wird zur gleichen Stunde

verurteilt, in der das Fest beginnt, an dem
Israel der Errettung aus Ägypten gedenkt.
Diese Information ist wohl als bitterer Spott
gedacht: Der Sohn Gottes, der nach dem
Willen des Vaters der Welt das Heil bringt
und allen Menschen die endgültige Befreiung
von Sünde und Tod vermittelt, wird
ausgerechnet von Leuten seines eigenen Volkes
überliefert. Dieses Volk feiert zur gleichen
Stunde die grosse Befreiung, die Jahwe ihm
am Schilfmeer geschenkt hat. Was damals
zwischen Israel und seinem Gott begonnen
hatte, dem hat nun Israel selber ein gewaltsames

Ende bereitet. Israel hat mit der

Tötung Jesu seine eigene Hoffnung zu Grabe

getragen, freilich ohne dadurch die Absicht
Gottes mit der ganzen Menschheit wirklich
durchkreuzen zu können. Doch für sich hat
Israel mit dem Verzicht auf die Hoffnung die
Grundlage seines Daseins zerstört.
Noch deutlicher wird diese Selbstaufgabe
Israels in der Antwort, welche die Hohenpriester

auf die höhnische Frage des Pilatus, Euren

König soll ich kreuzigen? (vgl. dritten Redegang)

geben: Wir haben keinen König ausser
dem Kaiser (vgl. vierten Redegang). Mit
diesem Wort wird die messianische Erwartung
eines gottgesandten Heilskönigs preisgegeben,
und Israel liefert sich der leidvollen und ver-
hassten Wirklichkeit des römischen Reiches

aus. Es tauscht die Chance, die ihm von Gott
her in Jesus begegnet ist, ein gegen die arge

Wirklichkeit. Israel zieht die gottvergessene,
heidinische Gegenwart einer von Jahwe
eröffneten und geschenkten Zukunft vor.
Die Hohenpriester, von Jahwe einst als
Heilsmittler eingesetzt, haben sich also von Jesus

losgesagt, haben sich endgültig von ihm
verabschiedet. So sind sie untauglich geworden
zur Vermittlung der Gnaden Jesu. Es muss
neue Heilskanäle geben. Für den Gekreuzigten,

der unmittelbar vor dem biologischen
Tod steht, ist es allerhöchste Zeit, eine
letztwillige Verfügung für die Zeit danach zu
treffen. Jesus sagte zu seiner Mutter: Frau, siehe,

dein Sohn! Dann sagte er zu dem Jünger:
Siehe, deine Mutter! (V. 26£). Worum geht es

in diesem Vermächtniswort nicht? Es geht
hier und jetzt nicht um Erwägungen über
bestehende Blutsbande, nicht um Regelung von
Familienverhältnissen oder Verwandtschaftsangelegenheiten,

es geht auch nicht um
nachahmenswerte Sohnespietät, welche die
Einsamkeit der verwitweten Mutter erleichtern
möchte, sondern es geht um etwas, das die
Erlösung der Welt, die Befreiung aller
Menschen betrifft. Johannes hebt noch einmal
hervor, dass Jesus wissend und freiwillig in
den Tod geht, um den ihm vom Vater
gegebenen Erlösungsauftrag zu vollenden. Und
nun ist der wichtige Augenblick da, in dem

er, der von oben kam, dorthin zurückkehrt.
Es geht um des Vaters geheimnisvollen Rat-
schluss; es geht um die Stunde, in der Jesus
durch die Selbsthingabe seiner Liebe zum Vater

den tiefsten Ausdruck gibt. Es ist zugleich
die erste Stunde der Kirche, welche Jesu Heilswerk

vermittelt hinein in Räume und Zeiten
und sein Erlösungswerk für alle Menschen
bereit hält. Es ist die Geburtsstunde der Kirche;

ihr Geburtsort ist Kaivaria.
Wie sieht diese Kirche aus? Maria und
Johannes gehörten schon in Kana zu den
Hochzeitsgästen, als Jesus mit einem wunderbaren
Zeichen erstmals öffentlich auftrat. Damals
wurde der Mutter gesagt, dass des Sohnes
Stunde noch nicht da ist. Seitdem ist sie im
Johannesevangelium die grosse Abwesende
geblieben. Jetzt, in der grossen Stunde Jesu,
ist sie wieder zugegen.

165



— Theologischer Gehalt des Mutter-Titels:
Möglicherweise spielt der Evangelist auf
Eva, die «Mutter aller Lebenden» (Gen
3,20) an. So wäre die Mutter Jesu, und nur
sie, die Mutter aller wahrhaft Lebenden,
nämlich Mutter all derer, die an Christus,
den Gekreuzigten, glauben und zusammen
die Kirche Gottes bilden.

— Theologischer Sinn des Sohnestitels: Der
Lieblingsjünger repräsentiert die
Glaubenden. In seiner Person werden alle
Christgläubigen zu Söhnen der Mutter Jesu, zu
Brüdern Jesu, zu Geschwistern in der
apostolischen Gemeinschaft Kirche).

Die Beziehungen zwischen Maria und
Johannes sind also geistig-geistlicher Natur,
bewegen sich also nicht bloss auf rein menschlicher

oder gesellschaftlicher Ebene. Johannes
erschliesst fortan seiner neuen Mutter, was
Jesus hinterlässt; er vermittelt ihr, wonach sie

verlangt.
Maria ihrerseits hätte sich als Frau des Alltags
und ohne Weihen auch von Jesus verabschieden

können, gerade so wie es die Hohenpriester
eben getan haben; es wäre für sie ein

Leichtes gewesen, sich auf sich selbst
zurückzuziehen, ihr Mutterleiden ganz für sich zu
behalten, ihre Mutterliebe ausschliesslich auf
Jesus zu beschränken und ihr Seelengärtlein
nur für sich allein zu pflegen. Doch all das tat
sie gerade nicht! Genau in der Stunde bittet
ihr Sohn sie, ihre mütterliche Liebe für alle
seine Brüder aufzutun und zur Verfügung zu
halten. Er erinnert sie auf diese Weise daran,
dass sich ihre leibliche Mutterschaft nun auf
die alle Menschen umfassende Kirche hin
erweitern muss.
Aber auch Maria hat ihrem neuen Sohn aus
den dreissig verborgenen Jahren in Nazaret
einiges einzubringen vermocht, was Johannes
niemals wissen konnte. Jedenfalls ist das

theologische Gespräch in der Kirche Jesu Christi
ein für allemal in Gang gesetzt, sogar die
Teilnahmeberechtigten stehen fest (drei oder
vier Marien, plus ein Mann!); und erst die
marianische Sohnschaft des Johannes!
Ausschliesslich Frauen können ihm als

Ohrenzeuginnen diese Sohnschaft bestätigen. Die

Hohenpriester hingegen mit ihrer gegen Jesus

aufgebrachten Meute und auch die römischen
Soldaten sind keine qualifizierten Zeugen.
Wichtig ist im Moment, dass genau in der
Stunde Jesu auf Golgota die theologische
Information und Reflexion in der Kirche
anhebt und ihr zur Pflicht gemacht wird, damit
die theologische Arbeit in Bewegung bleibt.
Die Kirche als Gemeinschaft hat also ihren
Ursprung im Tod Jesu. Ihre erste Aufgabe
besteht darin, seine Botschaft weiterzusagen
und die Liebe des Gekreuzigten vor aller Welt
zu bezeugen. Kreuz und Kirche bleiben
ineinander verwiesen. Niemand darf sagen
«Kreuz, ja — Kirche, nein»; das würde heissen,

so tun, als ob es die letzte Verfügung Jesu
nicht gäbe.

Sechster Redegang:
Letzte Worte und Verscheiden Jesu

19,28 Jesus wusste, dass nun alles vollbracht
war, und sagte, damit sich die Schrift erfüllte:
Mich dürstet. 29 Ein Gefdss mit Essig stand da.
Sie steckten einen Schwamm mit Essig aufeinen

Ysopzweig und hielten ihn an seinen Mund. 30
Als Jesus von dem Essig genommen hatte, sprach
er: Es ist vollbracht! Und er neigte das Haupt
und gab seinen Geist auf.

Gegenstand dieser Betrachtung sind die,
nach dem Johannesevangelium, zwei absolut
letzten Worte Jesu vor dem Hinscheiden:
Mich dürstet (V. 28) und: Es ist vollbracht
(V. 30). Es sind zwei Worte, mit denen sich
Jesus nicht mehr an Menschen (im ersten bis
vierten Redegang waren es die Feinde; im
fünften Redegang waren es Freunde) wendet,
sondern direkt an seinen himmlischen Vater.
Er spricht vom Durst nach Vollendung.
Das doppelte Gleichniswort «dürsten-trin-
ken» tauchte schon zu Beginn der
Leidensgeschichte, bei der Gefangennahme auf, als
Petrus sich mit einem Schwertstreich zu
profilieren versuchte, sich sozusagen als Verteidiger

und Retter Jesu aufzuspielen begann. Das
Wortpaar bildet also nicht nur einen
literarischen Rahmen, sondern kommt beide Male

166



Mw -/*9

In der Selbsthingabe Jesu zeigt Gott sein wahres Gesicht. Georges Rouault: La Sainte Face,
1933, Ol aufLeinwand, im Centre Georges Pompidou, Paris.

167



von den Lippen Jesu, zeigt demnach einen
theologischen Willen an: Der Kelch, den mir
der Vater gegeben hat — soll ich ihn nicht trinken,?

(18,11b). Dieses Fragezeichen begleitet
Jesus den ganzen Kreuzweg und verwandelt
sich jetzt zu einem triumphierenden
Ausrufzeichen. Bei Johannes gibt es nie einen
Gedanken und schon gar keine Bitte, irgendwie
um den Kelch herumzukommen, sondern der
Sohn erfüllt ganz freiwillig und vollkommen
den Willen des Vaters. Er dürstetgeradezu
danach, seinen irdischen Lebensweg nach dem
Willen des Vaters als hoheitliche und königliche

Gestalt am Holz des Kreuzes zu vollenden.

Der Wille des Vaters besteht jedoch
keineswegs darin, dass Jesus unbedingt sterben

muss, damit Gott zufriedengestellt oder
versöhnt ist — welche sadistische Umkehrung des

Gottesbildes stünde hinter dieser blutrünstigen

Auffassung! Gottes Wille ist es

vielmehr, in der Person Jesu seine väterliche Liebe
in dieser Welt zu bezeugen, sie gegenwärtig
zu setzen, diese grenzenlose Liebe gleichsam
zu personifizieren. Da dieses Anliegen in der
konkreten geschichtlichen Situation des Wirkens

Jesu bei damals in Politik und Religion
massgeblichen Menschen auf Widerstand
und Ablehnung stösst, muss es zum Konflikt
kommen. Dieser Auseinandersetzung, deren
tödlicher Ausgang ja vorhersehbar war, ging
Jesus nicht aus dem Weg, sondern er tut weiter,

was er sein ganzes Leben lang bereits

getan hat: Er steht ein für das Wirken und
Handeln eines liebenden Vaters und - in
diesem Sinne ist es zu verstehen - er vollendet
in seinem Tod den Auftrag des Vaters und
zugleich ist dieses Sterben vollendetstes Zeugnis
für einen unbändig liebenden Gott.
Es ist vollbracht (V. 30a), d. h., zum Abschluss
gebracht, beendet, vollendet. Diese knappe
johanneische Szene steht ganz unter dem
Gedanken der Vollendung (der griechische
Wortstamm findet sich in diesem kurzen
Text gleich dreimal!). Johannes setzt als

einziger der vier Evangelisten dieses markante
Wort ans Ende seines Passionsberichtes.
Anderswo ist Jesus am Kreuz schon etwas
gesprächiger; insgesamt zählen wir sieben letzte

Worte. Dazu gehört unter anderen das Wort
furchtbarster seelischer Not und äusserster
Gottverlassenheit: Mein Gott, mein Gott,
warum hast du mich verlassen? (Mt. 27,46; Mk.
15,34). Dieser furchtbaren Ausweglosigkeit
und namenlosen menschlichen Not begegnen
wir schon am Olberg. Johannes überliefert
nichts derlei, denn so was passt einfach nicht
zum Königsweg, den Jesus nach johannei-
scher Auffassung bis zum Kreuzesthron aus
freien Stücken unter die Füsse nimmt.
Was meint nun der johanneische Jesus mit
dem Tatwort vollbringen/vollenden? Im
deutschen Sprachempfinden verbinden wir mit
diesem Wort unwillkürlich die Vorstellung
von Sieg und Erfolg. Es hat einer wirklich
Grosses vollbracht, sagen wir. Oder ein anderer

meint, dass einer Heldentaten vollbracht
hätte; nach einer Sportveranstaltung stelle
ich befriedigt und stolz fest, mein Klub hat
vollendet gespielt. - Niederlagen hingegen
vollbringt man nicht, sondern die erledigt
man und steckt sie ein.
Beim johanneischen vollenden nun geht es ja
gar nicht um Sieg oder Niederlage, es geht
einzig und allein um das zu Ende gebrachte
Werk, um die volle Verwirklichung der
göttlichen Heilspläne: Es geht um die grösstmög-
liche Verherrlichung des Vaters, die in der

Menschwerdung durch den Geist und in der

gott-menschlichen Person dieses Jesus von
Nazaret geschieht, mit dem Ziel, alle
Menschen aus der Gottesferne heimzuholen in die
bergende Liebe des Vaters.
Dieser Heilsplan Gottes wurde notwendig,
weil der Schöpfer den unbotmässig gewordenen

Menschen nicht in seinem selbstge-
schaffenen Unglück sitzen lassen wollte. Da
der Mensch sich nicht selber aus seiner
selbstgeschaffenen bösen Lage befreien konnte, trat
Gott auf den Plan. Tieropfer und Blutriten
sind gutgemeinte, aber untaugliche Mittel
der Entschuldung. Nicht einmal die
stellvertretende Selbsthingabe eines noch so guten
Menschen reicht hin zur Befreiung. Da Gott
keine Menschenopfer will, wird er selber
Mensch in Jesus von Nazaret, um zusammen
mit dem Geist für den Vater die höchstmög-

168



liehe Verherrlichung zu erlangen. In diesem

von Gott entworfenen Unternehmen zum
Heil der Menschen gibt es keine Zufälle, auch
für Zufälligkeiten ist kein Platz und menschliche

Gefälligkeiten sind Gottes unwürdig.
In Gottes Plan ist ein Mensch immer nur
Handlanger, tüchtiger oder unbeholfener
Mitarbeiter, sogar menschliche Widerborstigkeit

kann die Sache Gottes voranbringen.
Doch mit dem von Menschen errichteten
Kreuzesholz schaffen der Vater zusammen
mit dem geistgewirkten gott-menschlichen
Sohn eine von gewöhnlichen Menschen nie
erwartete vollendete Tatsache: Der Gott-
Mensch Jesus nimmt Sünde und Schuld von
allen gefallenen Ebenbildern Gottes weg,
trägt sie fort und tilgt sie.

Ein Christ muss sich wohl immer wieder
gerade mit Jesu letztem Wort vom vollbrachten
Werk unter das Kreuz stellen, natürlich nicht
wie die anonyme Menge, die tobt, poltert und
lästert bis hin zu Jesu Verscheiden, sondern
wir müssen mit den Frauen und mit Johannes
neben dem Gekreuzigten stehen und zu
verstehen versuchen, wie dieser schmachvolle
Verbrechertod der krönende Abschluss des

irdischen Lebens des Gottessohnes sein soll.
Natürliches Empfinden schreit da ein glattes
Nein heraus.
Trotzdem beginnt grad an diesem Punkt der
Glaube, der es wagt, sich dem ganz anderen,
ja grösseren und letzten Endes immer
unbegreiflichen Jahwe und Vater, Jesu auszuliefern.

Um einen billigeren Preis ist der Glaube
an die Erlösung nun einmal nicht zu haben.
Der erste und erhabenste Akt des Glaubens
äussert sich in der «metànoia», in der Umkehr
im Denken und Handeln. Die Kategorie des

Erfolges gibt es bei Gott nicht. Der fromme
zeitgenössische Jude Martin Buber (1878-
1965) hat einmal gesagt: Erfolg ist kein Name
für Gott, und ich möchte es meditierend so

sagen: Das Stichwort «Erfolg» kommt im
Wörterbuch Gottes erst weit hinten vor.
Was dem Christen jeweils nottut, ist
umschalten können auf die Wellenlänge Gottes,
deren tragende Melodie die metànoia ist, der
Gesinnungswandel, die Einübung in die
Gesinnung des Gekreuzigten, greifbar im Neuen

Testament, und in die Gedanken dessen,
der ihn gesandt hat, bezeugt in den Schriften
des älteren Teils der einen Bibel.

Auf den Spuren des Apostels Paulus
Pilger- und Studienreise durch die Südtürkei von Antiochien bis Ephesus

Reisedaten: 14.-24. April 2010
Geistliche Leitung: P. Leonhard, Mariastein
Anmeldeschluss: 20. Dezember 2009

Kein Land ist so reich an Wirkungsstätten des Völkerapostels Paulus wie die Türkei. Mit
der Apostelgeschichte als Reiseführer werden wir neben Tarsus, dem Geburtsort des Apostels,

auch Antiochien am Orontes (Antakya), Ikonion (Konya), Attalia (Antalya), Ephesus
und andere aus der Apostelgeschichte bekannte Wirkungsstätten des heiligen Paulus besuchen.

Ausserdem haben wir die landschaftlichen Reize von Kappadokien und Pamukkale
mit auf dem Programm. Entgegen der Ankündigung im Januar werden wir nur Ziele in
der Türkei besuchen. Ein Informationsblatt ist an der Klosterpforte erhältlich (Tel. 061
735 11 11).

169


	Der Kreuzweg - ein Königsweg : Betrachtungen zu den Jesus-Worten in der Leidensgeschichte nach Johannes [Schluss]

