Zeitschrift: Die Glocken von Mariastein
Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 86 (2009)

Heft: 3

Artikel: Der Kreuzweg - ein Kénigsweg : Betrachtungen zu den Jesus-Worten in
der Leidensgeschichte nach Johannes. 2. Teill

Autor: Stadelmann, Andreas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1030339

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1030339
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Kreuzweg — ein Kénigsweg
Betrachtungen zu den Jesus-Worten in der Leidensgeschichte

nach Johannes (2. Teil)

P. Andreas Stadelmann

Dritter Redegang:
Erstes Verhor vor Pilatus

18,33 Pilatus ging wieder in das Préiitorium hin-
ein, liess Jesus rufen und fragte ihn: Bist du der
Konig der Juden? 34 Jesus antwortete: Sagst du
das von dir aus, oder haben es dir andere iiber
mich gesagt? 35 Pilatus entgegnete: Bin ich denn
ein fude? Dein eigenes Volk und die Hoben-
priester haben dich an mich ausgeliefert. Was
hast du getan? 36 Jesus antwortete: Mein Ko-
nigtum ist nicht von dieser Welt. Wenn es von
dieser Welt wiire, wiirden meine Leute kimp-
fen, damit ich den Juden nicht ausgeliefert
wiirde. Aber mein Konigtum ist nicht von bier.
37 Pilatus sagte zu ihm: Also bist du doch ein
Konig? Jesus antwortete: Du sagst es, ich bin ein
Konig. Ich bin dazu geboren und dazu in die
Welt gekommen, dass ich fiir die Wahrbeit
Zeugnis ablege. Jeder, der aus der Wabrbheit ist,
hirt auf meine Stimme. 38a Pilatus sagte zu
ihm: Was ist Wabrheit?

Der Prozess vor Pilatus ist das Herzstiick
der johanneischen Leidensgeschichte (Rudolf
Schnackenburg, Kommentar IV/3, iibrigens
Gewihrsmann dieser Meditationsreihe). Li-
terarische Gestaltung, Gesprichsverlauf und
theologischer Gehalt dieses Prozessberichtes
gehen auf den Evangelisten selber zuriick. —
Die Auslieferung Jesu an Pilatus ist die offizi-
elle Ubergabe des «Falles» an das romische
Gericht. Das Gesprich ist zweiteilig. Darin
sind sich auch die drei anderen Evangelisten
einig; jeder kritische Historiker und jeder
Literaturkritiker mag diesem Sachverhalt
ebenfalls zustimmen. Etwas ganz anderes,

112

und darin scheiden sich die Geister, ist die
spezifisch johanneische Theologie, die in die-
sem Prozessbericht sehr ausgeprigt vorhan-
den ist. Weiterhin ist Jesus der primir Han-
delnde. Trotz strenger Regiefithrung braucht
er nicht dauernd zu reden. Uberﬂu331ges Ge-
schwiitz besorgen seine Widersacher ja schon.
Ausserlich betrachtet ist Jesus der grosse Ver-
lierer, wohingegen Hannas und Pilatus Ge-
schichte gemacht zu haben scheinen. Wenn
Pilatus sogar noch ins Credo der Kirche ein-
gegangen ist, dann deswegen, um die Hoheit,
Uberlegenheit und den Sieg Jesu iiber jene
anzudeuten, die iiber ihn Gericht gehalten
haben.

Einfach mal so von aussen besehen, wirkt die
Gerichtsszene schon etwas eigenartig. Die
Rollentriger zeichnen sich aus durch gezieltes
Verschweigen, durch hanebiichene Ausreden,
fromme Bemintelung ihres kriminellen Po-
tenzials und irrefithrende Halbwahrheiten,
durch handfeste Eigeninteressen und plumpe
Liigen, alles Mingel, die nicht der Prozess-
ordnung (jidisch oder rémisch) anzulasten
sind, sondern der unredlichen Haltung der
daran Beteiligten. So wollen die religitsen
Autorititen doch keinen Arger mit den Ro-
mern und schliessen mit der Besatzungsmacht
liecber Kompromisse, man opfert den einen
Wehrlosen, um es denen recht zu machen, die
gewichtig mitreden wollen und politisch mit-
bestimmen kénnen. Ein solcher Prozess dient
schwerlich der Wahrheitsfindung, kann un-
moglich gut laufen, sondern verkommt
schliesslich zu einem bésen Possenspiel.

— Da ist einmal die Tatsache, dass der Fall



dieses Juden Jesus aus Nazaret vor ein
heidnisches Gericht gezogen wird, als ob
es das mosaische Gesetz mit Hunderten
von zu ahndenden Verfehlungen und eben-
so vielen Strafsanktionen tiberhaupt nicht
gibe. Auch Paulus muss die Korinther
noch ermahnen, Querelen innerhalb der
Gemeinde nicht vor weltliche Gerichte zu
tragen.

Als Amtsperson erdffnet Pilatus den 3. Re-
degang, denn als Richter muss er die Argu-
mente der Ankliger (Juden) und des An-
geklagten (Jesus) kennen, um abwigen
und Recht sprechen zu kénnen. Nun wirke
der Umstand peinlich, dass Pilatus als
Richter die zwei Parteien, deren Zeugen
und Verteidiger nie gleichzeitig und bei-
sammen vor sich hat. So rennt er dauernd
zwischen dem gefesselten Angeklagten
drinnen (Jesus) und den tobenden Ankli-
gern draussen (aufgewiegelte und psbelnde
Juden) hin und her. Von diesen eines Rich-
ters unwiirdigen Gingen stammt iibrigens
unsere Redewendung «von Pontius zu Pila-
tus laufen». Jedenfalls ezne Partei ist immer
abwesend und kann sich nicht wehren. Ein
solcher Prozess ist bestenfalls ein schlecht
inszenierter Schauprozess.

Dann die unwahrhaftige Art wie die Juden
ihre negative Gesinnung Jesus gegeniiber
begriinden:

* Mit Hinweis auf die Reinheitsgesetze
bleiben die Juden stur draussen stehen
und verschweigen geflissentlich, welch
unsauberes Geschiift sie mit Jesus betrei-
ben. Die krasse Gespaltenheit des reli-
giosen Bewusstseins ist mit Hinden zu
greifen. Wihrend die Feinde Jesu auf
der peinlich genauen Einhaltung ritu-
eller Ausserlichkeiten bestehen, haben
sie absolut keine Skrupel, Jesus ohne
triftigen Grund und damit widergesetz-
lich, zu beseitigen. Mit schizophrenen
und paranoiden Leuten einen fairen
Prozess zu fiihren, war schon damals ein
schwieriges Unterfangen.

¢ Der Anklagepunkt «Ubeltiter» wiegt
schwer, ist ernstzunehmen, ist aber doch
viel zu allgemein formuliert. Statt detail-
lierte Angaben zu machen, appellieren
die Gegner an ihre 16bliche Ehrenhaftig-
keit und mehr wie verdienstvolle Kor-
rektheit gegeniiber der fremden Macht
im Land: «Wenn er kein Ubeltiter wire,
hitten wir ihn dir nicht ausgeliefert.»

* Dem Pilatus wird die Sache allmihlich
suspekt, denn er ahnt nicht, dass man
thn mit einem bloss innerjiidischen Pro-
blem hinhalten will, das sie doch mit
Hilfe des mosaischen Gesetzes selber
16sen kénnen. Im Moment, als Pilatus
ithnen den Schwarzen Peter zuriick-
schiebt, «outen» sich die Juden und las-
sen die Katze ein Stiick weit aus dem
Sack: «Es ist uns nicht gestattet, je-
manden hinzurichten.» Thr klares Ziel
ist also die T6tung, und der Hinweis auf
die Nichtzustindigkeit in Sachen Exe-
kution ist eine aalglatte Liige, weil das
mosaische Gesetz die Todesstrafe sehr
wohl kennt (vgl. 19,6). Die jiidischen
Fithrer mochten die Hinrichtung plotz-
lich dem Heiden Pilatus delegieren — fiir
Pilatus eine ungewohnte Zumutung, wi-
der besseres Wissen einen Schauprozess
auffiihren zu miissen.

* Endlich ist auch die Prozessfithrung des
Pilatus — er ist der Vertreter der obersten
Gerichtsinstanz — leider nicht frei von
miesen Eigeninteressen. Warum {iber-
haupt bringt er urplotzlich das Thema
«Konig» aufs Tapet? Pilatus fragte Jesus:
«Bist du der Ké6nig der Juden?» Mit die-
ser Frage hat er jetzt auch seine Katze aus
dem Sack gelassen. Falls es sich um
einen wirklichen Kénig handelt, muss
Pilatus als relativ hoher Beamter des
Kaisers (Prokurator in einem kleinen,
streitsiichtigen Zipfel des Imperiums)
dusserst vorsichtig und klug ans Werk
gehen, um jede Gefihrdung oder Min-

derung der Autoritit des Kaisers in Rom

113



auszutricksen und gleichzeitig die eigene
Haut ungeschoren zu retten (persén-
liches Prestige, Ansehen am Ort, Gehalt,
Pension usf.).

e Als Jesus erst noch den Begriff «Wahr-
heit» ins Gesprach einbringt, wird Pila-
tus noch verwirrter und verunsicherter.
Angesichts der verlogenen Ankliger,
platzt aus seinem verletzten Innern die
nervose Frage heraus: «Was ist Wahr-
heit?» Es ist keine sarkastische, aber eine
hilflose Frage, wenn man bedenkt, wie
die Priesterschaft mit der Wahrheit um-
geht!

Das alles sind Griinde, welche an der Seriosi-
tit dieses Prozesses Zweifel aufkommen las-
sen. Im Grunde genommen ist er nur noch
ein unwiirdiges, menschenverachtendes Rin-
kespiel.

Das wichtigste Wort, das in diesem ersten
Verhor vor Pilatus fillt, ist Jesu majestitisches
Selbstbekenntnis: «Ich bin ein Kénig.» Zu-
sammen mit dem Hoheitstitel «ICH-BIN»
(vgl. 1. Redegang, 18,3—11) offenbart er ei-
nen ganz neuen Aspekt seines gottlichen
Wesens. Die feierliche Erklirung, der wahre
Kénig und der Kénig der Wahrheit zu sein,
macht den Kreuzweg zu einer koniglichen
Strasse.

Auf den Konigstitel fiir Jesus von Nazaret ha-
ben die Menschen zu allen Zeiten je anders
reagiert, mit Skepsis, Zustimmung oder Ab-
lehnung: — Ich selber, biederer Schweizer mit
einigem demokratischem Blut in den Adern,
habe etwas Miihe mit Kénigen und Kaisern,
mit wirklichen oder bloss erfundenen, mit
noch lebenden, bereits abgesetzten oder schon
begrabenen. Zudem haben Schweizer Man-
nen frither hochstens gegen gekronte Hiupter
gekimpft. — Aber auch die Schweizerinnen
haben einen eher unebenen, jedenfalls keinen
unmittelbaren Zugang zu den Kénigshofen.
Wenn sie zur Coiffeuse gehen oder sonst in
einem Warteraum herumsitzen, durchstébern
sie die Regenbogenpresse, in denen die Lie-
besaffiren und Skandalgeschichten in Ké-

114

nigshidusern geniisslich ausgebreitet werden.
Das Verhiltnis zur Konigsinstitution ist ge-
brochen. — Am besten arrangieren sich Herr
und Frau Schweizer noch mit den singenden
Operettenkonigen, ansonsten reicht es uns
Urdemokraten, kaiserlichen Majestiten auf
Staatsvisite den roten Teppich auszurollen.
Im Ubrigen sind wir fiir konigliche Hoheiten
nicht besonders sensibilisiert. Es geniigt, in
Museen Kronjuwelen und Roben zu bewun-
dern. Und falls der Merksatz historia docet (=
«die Geschichte ist eine gute Lehrmeisteriny)
stimmt, ist es auch gut so, denn absolute Mo-
narchen waren zu allen Zeiten und iiberall
tiir die eigenen Untertanen gefihrlich.
Weitere Bedenken konnten sich aus dem Um-
stand ergeben, dass unsere Stelle grad alle
drei Jahre mal, dazu am Christkonigsfest, als
Evangelium gelesen wird. Das Fest ist erst
1925 eingefiihrt worden. Es war die Zeit des
gesellschaftlich etablierten und politisch en-
gagierten Katholizismus, was leicht auch zu
triumphalistischem Gehabe verfiihrte. Radio
Vatikan berieselt den Globus seitdem tiglich
mit der Melodie des Refrains Christus vincit,
regnat, imperat. Ahnlich siegessicher, herrsch-
freudig und imperialistisch tonen denn auch,
zum Teil bis heute, die Christkonigspre-
digten, und Liturgiker sprechen von diesem
Fest sogar als Krone des Kirchenjahres.

Die beiden neuen Titel «wahrer Kénig» und
«Konig der Wahrheit» stehen auch in der
zweiten Untersuchung des Pilatus zur Debat-
te und werden fiir Jesus todliche Folgen ha-
ben. Wir versuchen, in der nichsten Betrach-
tung niher darauf einzugehen. Im Moment
wire es zu oberflichlich, in wenigen Minuten
aus frischer Hand und mit geschwindem
Mund eine bloss summarische, schnelle und
griffige Antwort zu geben.

Der vorliegende Beitrag geht zuriick auf
die Predigtreibe iiber die Johannespas-
sion, die P. Andreas im Jahr 2008 an den
Fastensonntagen in der Sonntagsvesper
hielt. — Der Schluss folgt in der Juli/August-
Nummer.



Vierter Redegang:
Zweites Verhor vor Pilatus

19,9b Pilatus fragte Jesus: Woher stammst du?
Jesus aber gab ihm keine Antwort. 10 Das sagte
Pilatus zu ihm: Du sprichst nicht mit mir?
Weisst du nicht, dass ich Macht habe, dich frei-
zulassen, und Macht, dich zu kreuzigen? 11
Jesus antwortete: Du hittest keine Macht iiber
mich, wenn es dir nicht von oben gegeben wiire;
darum liegt grissere Schuld bei dem, der mich
dir ausgeliefert hat.

Jesus steht vor Pilatus als Sohn Gottes, als
Oftenbarer des himmlischen Vaters und als
Konig dessen Reiches. Das sind drei un-
geheure theologische Anspriiche, die da vor
einen heidnischen Richter getragen werden,
der von mosaischer Theologie iiberhaupt
nichts versteht und véllig tiberfordert ist. Die
Juden hatten zwar ein Gesetz mit durch und
durch theologisch begriindeten Sanktionen.
Das hitte vollauf geniigt, um den vorlie-
genden Fall zu lésen. Um jedoch Jesus in
einem Schnellverfahren fertig machen zu
konnen, unterstellen sich seine Gegner einem
fremden Gesetz, das wohl nach Augenschein
und auf Grund miindlicher Zeugenaussagen
richten kann; doch die von Jahwe, dem Gott
der Juden, geoffenbarten Wahrheiten haben
vor dem heidnischen Gericht keine Beweis-
kraft. Der Prozess nimmt immer wunder-
lichere Formen an. Nur zwei erschreckende
Tatbestinde sollen etwas besehen und gedeu-
tet werden.

Die Aufmachung Jesu

«Pilatus liess Jesus geisseln.» Nach der Geisse-
lung hatten die Soldaten ihr helles Gaudi mit
ithm, trieben Schabernack, indem sie thn zu
einem Spottkénig herrichteten. Mit der Ka-
rikatur demonstrieren die Dienstleute unter
sich eindriicklich, was sie von diesem «Kénig»
halten, jedenfalls sehr viel weniger als die ihm
feindlich gesinnte jiidische Priesterschaft. Pi-
latus seinerseits nutzt das derbe Spiel in einer
Mischung von persdnlichem Mitleid, halb-

herziger Unschuldsiiberzeugung und eis-
kaltem Egoismus. Er bringt Jesus heraus auf
den Platz vor dem Beamtenpalast — das Zerr-
bild eines Kénigs: Als Krone trigt er einen
Dornenkranz und als Herrscherkleid ein rotes
Gewand, wohl einen schibigen Soldaten-
mantel. Was will Pilatus damit anzeigen?
Jesus hat nichts von kéniglicher Wiirde und
Macht an sich, wie sich das die Welt sonst so
gewohnt ist. Er ist fiir Pilatus kein politischer
Rebell, kein ehrgeiziger Streber, kein erfolgs-
orientierter Aufriihrer.

Die Gegner Jesu spielen zudem unbewusst
ein an sich feierliches Konigsritual durch.

* Dem Kénigsbekenntnis Jesu in der ers-
ten Befragung folgt nun die Konigs-
investitur, aber bloss durch niedere
Bedienstete. Der Einkleidung folgt die
Huldigung durch die Soldaten mit héh-
nischen Hochrufen und Backen-
streichen. Danach hat Pilatus seinen
Einsatz, wobei das Inthronisationsritual
immer pervertierter wird, indem Jesus
als verulkter Konig dasteht (Vers 4b und
5b). Diese karnevalistische Konigsvor-
stellung gipfelt in der bemitleidenden
Bemerkung des heidnischen Richters:
«Seht, da ist der Mensch», eine jimmer-
liche Figur, eine erbirmliche Gestalt,
ein ohnmichtiger Narr, aber gewiss kein
Ehrfurcht heischender Kénig wie die
Welt ihn kennt; dieser Jesus ist ein ganz
gewohnlicher Mensch, den man sogar
beleidigen darf und der sich verspotten
lisst. Die Behauptungen, er mache sich
zum Sohn Gottes und zum Konig der
Juden, sind nicht ernstzunehmen. In
den Augen des Heiden Pilatus ist dieser
Jesus hochstens ein in sich verliebter
Idealist, sicher keine politische Gefahr.
Darin besteht fiir Pilatus die «Wahr-
heit», nicht im theologischen Gehalt der
Hobheitstitel, welche die priesterlichen
Gegner Jesu unsachgemiss politisch
umdeuten und vor Gericht als beweis-
kriftige Argumente gegen Jesus miss-
brauchen. Fiir Jesus und den vierten

115



Evangelisten hingegen ist «Wahrheit»
eine Wesensdefinition des Vaters, der
eigenen gottlichen Sohnschaft und der
kéniglichen Funktionen im Reich des
Vaters. Ecce homo, dieser geschindete
Mensch, dieser geschundene Leib ist die
tiefstmogliche Erniedrigung dessen, was
der Einleitungshymnus zum Evangeli-
um besingt: «Das Wort ist Fleisch ge-
worden.»

* Bis jetzt ist das Kénigszeremoniell (Er-
wihlung zum Kénig — Investitur — Hul-
digung) noch nicht vollstindig; und die
durchgespielten Elemente iffen eigent-
lich nur Riten nach, wie sie sich im welt-
lichen Bereich entwickelt haben. Als li-
terarisches Modell hat das Zeremoniell
dennoch seinen Wert. Der letzte Akt des
Inthronisationsritus steht noch aus (Er-
héhung und Proklamation Jesu als Ko-
nig des Universums). Er wird erst mit
der Kreuzesinschrift erfolgen.

Es stimmt ja schon, wenn Jesus sagt: «Mein
Konigtum ist nicht von dieser Welt.» Nur
deswegen ist ja der Titel «Kénig» fiir ihn
tiberhaupt zu ertragen, weil er eben ein ganz
anderer Konig ist als Menschen ihn sonst er-
fahren, eben als einen, der ganz unten steht
und vor allem auf Seiten der Opfer. Dieses
Konigtum durchzieht wie ein roter Faden
Jesu ganzes Leben. In Armut und Elend ge-
boren, von verachteten Hirten und fremden
Magiern heimlich als Konig entdecke, spiter
von einer Schar einfacher und ungebildeter
Minner begleitet, die ihn Rabbi nennen, geht
Jesus konsequent seinen Weg. Er macht die
Erfahrung, dass es eher die Kleinen sind, die
sich seiner Botschaft 6ffnen. Der Zollner 6ff-
net ihm sein Herz und seinen Geldbeutel, die
Prostituierte benetzt mit ihren Trinen seine
Fiisse, offentliche Siinder erfahren seine
Tischgemeinschaft, die Ausgesetzten stellt er
wieder hinein in die menschliche Gemein-
schaft. Er buckelt vor niemandem. Verbeu-

gungen und Handkiisschen sind in seinem
Umfeld nichr iiblich. Zudem stirbt er auch

116

nicht wie ein Grosskénig, von Hofschranzen
betrauert, sondern weggeworfen, gemieden
und einsam wie ein Schwerverbrecher. Mit
seinem ganz personlichen Stil beantwortet
Jesus unsere Fragen eben nach der Sonderart
seines Konigsweges. Er gibt Antwort mit den
Fiissen, wenn er das Kreuz den Hiigel hoch-
schleppt; er antwortet mit den Armen, wenn
er das Kreuz auf die Schultern nimmt und
selber trigt (vgl. Vers 17, im Unterschied zu
den anderen Evangelien gibt es bei Johannes
keinen Simon von Cyrene!); Jesus antwortet
mit dem ganzen Korper, wenn er ans Kreuz
genagelt wird.

Das alles ist Jesu spezifische Wahrheit, die
Pilatus nicht versteht; fiir ihn ist dieser Ge-
richtsfall eine #drgerliche Bagatelle. Mit Pila-
tus werden alle Machtbesessenen die Wahr-
heit nie verstehen, dass Jesus ein Konig der
Ohnmachr fiir die Ohnmichtigen ist. Aber
genau hier liegt unsere Chance, weil wir in
unserer Ohnmacht von ihm verstanden und
ausgehalten werden; bei Jesus sind wir konig-
lich beheimatet. Vor Jesus brauche ich kein
gekiinsteltes Zeremoniell zu absolvieren, fiir
ihn brauche ich keine Bestechungsgeschenke
mitzubringen, um angenommen zu werden
und anerkannt zu sein.

Das Geschrei der Menge

Wer tobt denn eigentlich warum gegen Jesus?
Es ist einfach grauenhaft, was die beiden Ho-
henpriester ihren ergebenen Mitliufern sug-
gerieren, den aufgehetzten Demonstranten
auf die Lippen gelegt und dem iiberfordf_erten
Pilatus vorgegaukelt haben: «Er ist ein Ubel-
titer; uns aber ist es nicht gestattet, jemanden
hinzurichten.» Gleich zwei erstunkene Lii-
gen, mit denen sie den romischen Landpfle-
ger iiber den Tisch ziehen. Thr Ziel ist die
Hinrichtung, die sie mit ihrem mosaischen
Gesetz selber besorgen konnen. Dann das
angeblich todeswiirdige Verbrechen Jesu, wo-
nach er «sterben muss, weil er sich als Sohn
Gottes ausgegeben hat». Das Delike der jii-
dischen Gotteslisterung, das heisst den An-
spruch auf den Titel «Messias» als Blasphe-



«Seht, welch ein Menschly — Mitten im Zweiten Weltkrieg schuf der Toggenburger Maler
Willy Fries (1907-1980) seine aufriittelnde «Passion».

117



mie, kann Pilatus beim besten Willen nicht
nachvollziehen. Erst die perfide priesterliche
Unterstellung bringt Pilatus in Bedringnis:
«Wenn du Jesus freilisst, bist du kein Freund
des Kaisers»; mit anderen Worten: Anmas-
sung eines falschen politischen Titels («K&-
nig») muss geahndet werden. Die Juden lie-
fern gleich noch eine Folgerung nach und
sammeln so Kohle aufs Haupt des Pilatus:
«Jeder, der sich als Kénig ausgibt, lehnt sich
gegen den Kaiser auf.» Damit riihren sie an
die empfindlichste Stelle des heidnischen
Statthalters. Kein Freund des Kaisers zu sein,
wenn er den Juden nicht zu Willen ist, ist
schon eine schwerwiegende Unterstellung. So
sieht sich Pilatus plotzlich vor die Alternative
gestell: Kaiser oder Jesus. Die Grundent-
scheidung ist eigentlich schon klar: Die Lauf-
bahn wird nicht geopfert, weggemacht wird
der Unschuldige. Der Kénig nicht dieser Welt
zihlt nichts im Vergleich zur sozialen Stel-
lung, zum Einkommen, mit der Gefihrdung
der eigenen Karriere usw. Endlich haben
die Hohenpriester noch die Gelegenheit, ihre
grobschlichtigste Liige anzubringen: «Wir
haben keinen Kénig ausser dem Kaiser», ei-
ne theologische Fehlanzeige sondergleichen,
denn in Israel gab es einst den Kénig David
uns dessen Nachkommen, und in den Psal-
men wird tiglich Jahwe als Weltenkénig
gepriesen. Ausgerechnet die Priester unter-
stellen sich in beschimendster Weise dem
heidnischen Kaiser.

Es sind also die abstrusen Behauptungen der
religiosen Fiihrer, welche den heidnischen
Richter zur skeptischen Frage bewegen, was
denn in der Sache Jesu tiberhaupt «Wahrheit»
sei. Jesus und sein Richter verwenden dassel-
be Wort und meinen doch etwas total an-
deres. Bei Jesus ist «Wahrheit» kein Rechtsbe-
griff, sondern es ist Jahwe selber, der als
Schépfer und Lenker der Welt die gefallene
Menschheit neu schaffen und neu lenken
will. Deshalb ist Jahwe Mensch geworden,
um im Tod den Tod zu besiegen; so ist die
gottliche Wahrheit.

Das ist auch der theologische Grund, warum
Jesus Ruhe bewahrt inmitten der von den

118

Hohenpriestern organisierten Demonstra-
tion, auch angesichts der von den Jesusgeg-
nern mobilisierten Meute, deren tumultuéses
Geschrei zum Ziel hat, Jesus von Nazaret zu
Tode zu briillen. Jesus bleibt wie bisher souve-
rin iiberlegen und steht iiber dem Gebriill. Er
ist ja kein Schuldiger, der auf ein mildes
Urteil hofft, sondern da ist einer, dem nichts
und niemand in der Welt etwas anhaben
kann, auch wenn er dabei zu Tode kommt. Es
geht in diesem Scheinprozess nicht darum,
thn zu bestehen oder darin unterzugehen,
sondern darum, den Becher zu trinken, den
der Vater fiir ihn bestimmt hat.

Das irdische Kénigtum hat mit Glanz und
Reichtum, vor allem aber mit Machtansprii-
chen und Machrausiibung zu tun. Auch wenn
viele Diktatoren sich heute nicht mehr «Ko-
nige» nennen, sind sie ob ihrer Machtfiille
noch immer gefihrdet, denn die Versuchung,
iiber andere zu herrschen, sie zu beherrschen,
sitzt tief im Menschen drin. Tatsichlich ist
die Macht der Michtigen in der Mensch-
heitsgeschichte schon vieltausendfach miss-
braucht worden, endete in Anarchie, Chaos
und Massentod. Schliesslich gelangte man
zur Erkenntnis, dass Macht grundsitzlich
bose sei. Doch Jesus hat diese Auffassung
gerade nicht geteilt, denn letztendlich hitte
auch er die Moglichkeit gehabt, sich gegen
den Willen des Vaters durchzusetzen, sogar
gewalttitig zu werden (vgl. 18,36). Doch die
Herrschaft Jesu ist gerade nicht eine Herr-
schaft, die sich iiber andere erhebt, andere
unterdriickt und den eigenen Vorteil anstrebt.
Jesu Herrschaft identifiziert sich vielmehr mit
den Armen und Schwachen, gibt ihnen eine
Wiirde. Sein Herrscherstil treibt der irdischen
Form von Gewalt ihre Wolfsnatur aus und
ersetzt sie durch eine neue Gesinnung bei der
Machtausiibung: Weil der gekreuzigte Konig
sich erniedrigte bis in den Tod hinein, darum
kann in seinem Reich jeder Erniedrigte eben
Ké6nig werden und kéniglich leben!

Schluss folgt



	Der Kreuzweg - ein Königsweg : Betrachtungen zu den Jesus-Worten in der Leidensgeschichte nach Johannes. 2. Teil

