
Zeitschrift: Die Glocken von Mariastein

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 86 (2009)

Heft: 3

Artikel: Der Kreuzweg - ein Königsweg : Betrachtungen zu den Jesus-Worten in
der Leidensgeschichte nach Johannes. 2. Teil

Autor: Stadelmann, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030339

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030339
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Kreuzweg - ein Königsweg
Betrachtungen zu den Jesus-Worten in der Leidensgeschichte
nach Johannes (2. Teil)

P. Andreas Stadelmann

Dritter Redegang:
Erstes Verhör vor Pilatus

18,33 Pilatus ging wieder in das Prätorium hinein,

Hess Jesus rufen undfragte ihn: Bist du der

König derJuden? 34 Jesus antwortete: Sagst du
das von dir aus, oder haben es dir andere über
mich gesagt!35 Pilatus entgegnete: Bin ich denn
ein Jude? Dein eigenes Volk und die

Hohenpriester haben dich an mich ausgeliefert. Was
hast du getan? 36 Jesus antwortete: Mein
Königtum ist nicht von dieser Welt. Wenn es von
dieser Welt wäre, würden meine Leute kämpfen,

damit ich den Juden nicht ausgeliefert
würde. Aber mein Königtum ist nicht von hier.

37 Pilatus sagte zu ihm: Also bist du doch ein

König?Jesus antwortete: Du sagst es, ich bin ein

König. Ich bin dazu geboren und dazu in die
Welt gekommen, dass ich für die Wahrheit
Zeugnis ablege. Jeder, der aus der Wahrheit ist,
hört auf meine Stimme. 38a Pilatus sagte zu
ihm: Was ist Wahrheit?

Der Prozess vor Pilatus ist das Herzstück
der johanneischen Leidensgeschichte (Rudolf
Schnackenburg, Kommentar IV/3, übrigens
Gewährsmann dieser Meditationsreihe).
Literarische Gestaltung, Gesprächsverlauf und
theologischer Gehalt dieses Prozessberichtes

gehen auf den Evangelisten selber zurück. —

Die Auslieferung Jesu an Pilatus ist die offizielle

Ubergabe des «Falles» an das römische
Gericht. Das Gespräch ist zweiteilig. Darin
sind sich auch die drei anderen Evangelisten
einig; jeder kritische Historiker und jeder
Literaturkritiker mag diesem Sachverhalt
ebenfalls zustimmen. Etwas ganz anderes,

und darin scheiden sich die Geister, ist die
spezifisch johanneische Theologie, die in
diesem Prozessbericht sehr ausgeprägt vorhanden

ist. Weiterhin ist Jesus der primär
Handelnde. Trotz strenger Regieführung braucht
er nicht dauernd zu reden. Überflüssiges
Geschwätz besorgen seine Widersacher ja schon.
Äusserlich betrachtet ist Jesus der grosse
Verlierer, wohingegen Hannas und Pilatus
Geschichte gemacht zu haben scheinen. Wenn
Pilatus sogar noch ins Credo der Kirche
eingegangen ist, dann deswegen, um die Hoheit,
Überlegenheit und den Sieg Jesu über jene
anzudeuten, die über ihn Gericht gehalten
haben.
Einfach mal so von aussen besehen, wirkt die
Gerichtsszene schon etwas eigenartig. Die
Rollenträger zeichnen sich aus durch gezieltes
Verschweigen, durch hanebüchene Ausreden,
fromme Bemäntelung ihres kriminellen
Potenzials und irreführende Halbwahrheiten,
durch handfeste Eigeninteressen und plumpe
Lügen, alles Mängel, die nicht der
Prozessordnung (jüdisch oder römisch) anzulasten
sind, sondern der unredlichen Haltung der
daran Beteiligten. So wollen die religiösen
Autoritäten doch keinen Ärger mit den
Römern und schliessen mit der Besatzungsmacht
lieber Kompromisse, man opfert den einen
Wehrlosen, um es denen recht zu machen, die
gewichtig mitreden wollen und politisch
mitbestimmen können. Ein solcher Prozess dient
schwerlich der Wahrheitsfindung, kann
unmöglich gut laufen, sondern verkommt
schliesslich zu einem bösen Possenspiel.

- Da ist einmal die Tatsache, dass der Fall

112



dieses Juden Jesus aus Nazaret vor ein
heidnisches Gericht gezogen wird, als ob
es das mosaische Gesetz mit Hunderten
von zu ahndenden Verfehlungen und ebenso

vielen Strafsanktionen überhaupt nicht
gäbe. Auch Paulus muss die Korinther
noch ermahnen, Querelen innerhalb der
Gemeinde nicht vor weltliche Gerichte zu
tragen.

— Als Amtsperson eröffnet Pilatus den 3.
Redegang, denn als Richter muss er die
Argumente der Ankläger (Juden) und des

Angeklagten (Jesus) kennen, um abwägen
und Recht sprechen zu können. Nun wirkt
der Umstand peinlich, dass Pilatus als
Richter die zwei Parteien, deren Zeugen
und Verteidiger nie gleichzeitig und
beisammen vor sich hat. So rennt er dauernd
zwischen dem gefesselten Angeklagten
drinnen (Jesus) und den tobenden Anklägern

draussen (aufgewiegelte und pöbelnde
Juden) hin und her. Von diesen eines Richters

unwürdigen Gängen stammt übrigens
unsere Redewendung «von Pontius zu Pilatus

laufen». Jedenfalls eine Partei ist immer
abwesend und kann sich nicht wehren. Ein
solcher Prozess ist bestenfalls ein schlecht
inszenierter Schauprozess.

— Dann die unwahrhaftige Art wie die Juden
ihre negative Gesinnung Jesus gegenüber
begründen:
• Mit Hinweis auf die Reinheitsgesetze

bleiben die Juden stur draussen stehen
und verschweigen geflissentlich, welch
unsauberes Geschäft sie mit Jesus betreiben.

Die krasse Gespaltenheit des

religiösen Bewusstseins ist mit Händen zu
greifen. Während die Feinde Jesu auf
der peinlich genauen Einhaltung ritueller

Äusserlichkeiten bestehen, haben
sie absolut keine Skrupel, Jesus ohne
triftigen Grund und damit widergesetzlich,

zu beseitigen. Mit schizophrenen
und paranoiden Leuten einen fairen
Prozess zu führen, war schon damals ein
schwieriges Unterfangen.

• Der Anklagepunkt «Übeltäter» wiegt
schwer, ist ernstzunehmen, ist aber doch
viel zu allgemein formuliert. Statt detaillierte

Angaben zu machen, appellieren
die Gegner an ihre löbliche Ehrenhaftigkeit

und mehr wie verdienstvolle
Korrektheit gegenüber der fremden Macht
im Land: «Wenn er kein Übeltäter wäre,
hätten wir ihn dir nicht ausgeliefert.»

• Dem Pilatus wird die Sache allmählich
suspekt, denn er ahnt nicht, dass man
ihn mit einem bloss innerjüdischen
Problem hinhalten will, das sie doch mit
Hilfe des mosaischen Gesetzes selber
lösen können. Im Moment, als Pilatus
ihnen den Schwarzen Peter
zurückschiebt, «outen» sich die Juden und lassen

die Katze ein Stück weit aus dem
Sack: «Es ist uns nicht gestattet,
jemanden hinzurichten.» Ihr klares Ziel
ist also die Tötung, und der Hinweis auf
die Nichtzuständigkeit in Sachen
Exekution ist eine aalglatte Lüge, weil das
mosaische Gesetz die Todesstrafe sehr
wohl kennt (vgl. 19,6). Die jüdischen
Führer möchten die Hinrichtung plötzlich

dem Heiden Pilatus delegieren - für
Pilatus eine ungewohnte Zumutung, wider

besseres Wissen einen Schauprozess
aufführen zu müssen.

• Endlich ist auch die Prozessführung des

Pilatus — er ist der Vertreter der obersten
Gerichtsinstanz - leider nicht frei von
miesen Eigeninteressen. Warum
überhaupt bringt er urplötzlich das Thema
«König» aufs Tapet? Pilatus fragte Jesus:
«Bist du der König der Juden?» Mit dieser

Frage hat er jetzt auch seine Katze aus
dem Sack gelassen. Falls es sich um
einen wirklichen König handelt, muss
Pilatus als relativ hoher Beamter des

Kaisers (Prokurator in einem kleinen,
streitsüchtigen Zipfel des Imperiums)
äusserst vorsichtig und klug ans Werk
gehen, um jede Gefährdung oder
Minderung der Autorität des Kaisers in Rom

113



auszutricksen und gleichzeitig die eigene
Haut ungeschoren zu retten (persönliches

Prestige, Ansehen am Ort, Gehalt,
Pension usf.).

• Als Jesus erst noch den Begriff «Wahrheit»

ins Gespräch einbringt, wird Pilatus

noch verwirrter und verunsicherter.
Angesichts der verlogenen Ankläger,
platzt aus seinem verletzten Innern die
nervöse Frage heraus: «Was ist Wahrheit?»

Es ist keine sarkastische, aber eine
hilflose Frage, wenn man bedenkt, wie
die Priesterschaft mit der Wahrheit
umgeht!

Das alles sind Gründe, welche an der Seriosität

dieses Prozesses Zweifel aufkommen
lassen. Im Grunde genommen ist er nur noch
ein unwürdiges, menschenverachtendes
Ränkespiel.

Das wichtigste Wort, das in diesem ersten
Verhör vor Pilatus fällt, ist Jesu majestätisches
Selbstbekenntnis: «Ich bin ein König.»
Zusammen mit dem Hoheitstitel «ICH-BIN»
(vgl. 1. Redegang, 18,3-11) offenbart er
einen ganz neuen Aspekt seines göttlichen
Wesens. Die feierliche Erklärung, der wahre
König und der König der Wahrheit zu sein,
macht den Kreuzweg zu einer königlichen
Strasse.

Auf den Königstitel für Jesus von Nazaret
haben die Menschen zu allen Zeiten je anders

reagiert, mit Skepsis, Zustimmung oder
Ablehnung: — Ich selber, biederer Schweizer mit
einigem demokratischem Blut in den Adern,
habe etwas Mühe mit Königen und Kaisern,
mit wirklichen oder bloss erfundenen, mit
noch lebenden, bereits abgesetzten oder schon
begrabenen. Zudem haben Schweizer Mannen

früher höchstens gegen gekrönte Häupter
gekämpft. — Aber auch die Schweizerinnen
haben einen eher unebenen, jedenfalls keinen
unmittelbaren Zugang zu den Königshöfen.
Wenn sie zur Coiffeuse gehen oder sonst in
einem Warteraum herumsitzen, durchstöbern
sie die Regenbogenpresse, in denen die
Liebesaffären und Skandalgeschichten in Kö¬

nigshäusern genüsslich ausgebreitet werden.
Das Verhältnis zur Königsinstitution ist
gebrochen. — Am besten arrangieren sich Herr
und Frau Schweizer noch mit den singenden
Operettenkönigen, ansonsten reicht es uns
Urdemokraten, kaiserlichen Majestäten auf
Staatsvisite den roten Teppich auszurollen.
Im Übrigen sind wir für königliche Hoheiten
nicht besonders sensibilisiert. Es genügt, in
Museen Kronjuwelen und Roben zu bewundern.

Und falls der Merksatz historia docet
«die Geschichte ist eine gute Lehrmeisterin»)
stimmt, ist es auch gut so, denn absolute
Monarchen waren zu allen Zeiten und überall
für die eigenen Untertanen gefährlich.
Weitere Bedenken könnten sich aus dem
Umstand ergeben, dass unsere Stelle grad alle
drei Jahre mal, dazu am Christkönigsfest, als

Evangelium gelesen wird. Das Fest ist erst
1925 eingeführt worden. Es war die Zeit des

gesellschaftlich etablierten und politisch
engagierten Katholizismus, was leicht auch zu
triumphalistischem Gehabe verführte. Radio
Vatikan berieselt den Globus seitdem täglich
mit der Melodie des Refrains Christus vincit,
regnat, imperat. Ähnlich siegessicher, herrschfreudig

und imperialistisch tönen denn auch,
zum Teil bis heute, die Christkönigspredigten,

und Liturgiker sprechen von diesem
Fest sogar als Krone des Kirchenjahres.
Die beiden neuen Titel «wahrer König» und
«König der Wahrheit» stehen auch in der
zweiten Untersuchung des Pilatus zur Debatte

und werden für Jesus tödliche Folgen
haben. Wir versuchen, in der nächsten Betrachtung

näher darauf einzugehen. Im Moment
wäre es zu oberflächlich, in wenigen Minuten
aus frischer Hand und mit geschwindem
Mund eine bloss summarische, schnelle und
griffige Antwort zu geben.

Der vorliegende Beitrag geht zurück auf
die Predigtreihe über die Johannespassion,

die P. Andreas im Jahr 2008 an den

Fastensonntagen in der Sonntagsvesper
hielt. - Der Schlussfolgt in derJulilAugust-
Nummer.

114



Vierter Redegang:
Zweites Verhör vor Pilatus

19,9b Pilatus fragte Jesus: Woher stammst du?
Jesus aber gab ihm keine Antwort. 10 Das sagte
Pilatus zu ihm: Du sprichst nicht mit mir?
Weisst du nicht, dass ich Macht habe, dich
freizulassen, und Macht, dich zu kreuzigen? 11

Jesus antwortete: Du hättest keine Macht über
mich, wenn es dir nicht von oben gegeben wäre;
darum liegt grössere Schuld bei dem, der mich
dir ausgeliefert hat.

Jesus steht vor Pilatus als Sohn Gottes, als

Offenbarer des himmlischen Vaters und als

König dessen Reiches. Das sind drei
ungeheure theologische Ansprüche, die da vor
einen heidnischen Richter getragen werden,
der von mosaischer Theologie überhaupt
nichts versteht und völlig überfordert ist. Die
Juden hatten zwar ein Gesetz mit durch und
durch theologisch begründeten Sanktionen.
Das hätte vollauf genügt, um den
vorliegenden Fall zu lösen. Um jedoch Jesus in
einem Schnellverfahren fertig machen zu
können, unterstellen sich seine Gegner einem
fremden Gesetz, das wohl nach Augenschein
und auf Grund mündlicher Zeugenaussagen
richten kann; doch die von Jahwe, dem Gott
der Juden, geoffenbarten Wahrheiten haben

vor dem heidnischen Gericht keine Beweiskraft.

Der Prozess nimmt immer wunderlichere

Formen an. Nur zwei erschreckende
Tatbestände sollen etwas besehen und gedeutet

werden.

Die Aufmachung Jesu

«Pilatus liess Jesus geissein.» Nach der Geisse-

lung hatten die Soldaten ihr helles Gaudi mit
ihm, trieben Schabernack, indem sie ihn zu
einem Spottkönig herrichteten. Mit der
Karikatur demonstrieren die Dienstleute unter
sich eindrücklich, was sie von diesem «König»
halten, jedenfalls sehr viel weniger als die ihm
feindlich gesinnte jüdische Priesterschaft.
Pilatus seinerseits nutzt das derbe Spiel in einer
Mischung von persönlichem Mitleid, halb¬

herziger Unschuldsüberzeugung und
eiskaltem Egoismus. Er bringt Jesus heraus auf
den Platz vor dem Beamtenpalast — das Zerrbild

eines Königs: Als Krone trägt er einen
Dornenkranz und als Herrscherkleid ein rotes
Gewand, wohl einen schäbigen Soldatenmantel.

Was will Pilatus damit anzeigen?
Jesus hat nichts von königlicher Würde und
Macht an sich, wie sich das die Welt sonst so

gewohnt ist. Er ist für Pilatus kein politischer
Rebell, kein ehrgeiziger Streber, kein
erfolgsorientierter Aufrührer.
Die Gegner Jesu spielen zudem unbewusst
ein an sich feierliches Königsritual durch.

• Dem Königsbekenntnis Jesu in der ersten

Befragung folgt nun die
Königsinvestitur, aber bloss durch niedere
Bedienstete. Der Einkleidung folgt die

Fluldigung durch die Soldaten mit
höhnischen Hochrufen und
Backenstreichen. Danach hat Pilatus seinen
Einsatz, wobei das Inthronisationsritual
immer pervertierter wird, indem Jesus
als verulkter König dasteht (Vers 4b und
5b). Diese karnevalistische Königsvorstellung

gipfelt in der bemitleidenden
Bemerkung des heidnischen Richters:
«Seht, da ist der Mensch», eine jämmerliche

Figur, eine erbärmliche Gestalt,
ein ohnmächtiger Narr, aber gewiss kein
Ehrfurcht heischender König wie die
Welt ihn kennt; dieser Jesus ist ein ganz
gewöhnlicher Mensch, den man sogar
beleidigen darf und der sich verspotten
lässt. Die Behauptungen, er mache sich

zum Sohn Gottes und zum König der
Juden, sind nicht ernstzunehmen. In
den Augen des Heiden Pilatus ist dieser
Jesus höchstens ein in sich verliebter
Idealist, sicher keine politische Gefahr.
Darin besteht für Pilatus die «Wahrheit»,

nicht im theologischen Gehalt der
Hoheitstitel, welche die priesterlichen
Gegner Jesu unsachgemäss politisch
umdeuten und vor Gericht als

beweiskräftige Argumente gegen Jesus
missbrauchen. Für Jesus und den vierten

115



Evangelisten hingegen ist «Wahrheit»
eine Wesensdefinition des Vaters, der

eigenen göttlichen Sohnschaft und der
königlichen Funktionen im Reich des

Vaters. Ecce homo, dieser geschändete
Mensch, dieser geschundene Leib ist die
tiefstmögliche Erniedrigung dessen, was
der Einleitungshymnus zum Evangelium

besingt: «Das Wort ist Fleisch
geworden.»

• Bis jetzt ist das Königszeremoniell
(Erwählung zum König - Investitur -
Huldigung) noch nicht vollständig; und die
durchgespielten Elemente äffen eigentlich

nur Riten nach, wie sie sich im
weltlichen Bereich entwickelt haben. Als
literarisches Modell hat das Zeremoniell
dennoch seinen Wert. Der letzte Akt des

Inthronisationsritus steht noch aus
(Erhöhung und Proklamation Jesu als König

des Universums). Er wird erst mit
der Kreuzesinschrift erfolgen.

Es stimmt ja schon, wenn Jesus sagt: «Mein
Königtum ist nicht von dieser Welt.» Nur
deswegen ist ja der Titel «König» für ihn
überhaupt zu ertragen, weil er eben ein ganz
anderer König ist als Menschen ihn sonst
erfahren, eben als einen, der ganz unten steht
und vor allem auf Seiten der Opfer. Dieses

Königtum durchzieht wie ein roter Faden

Jesu ganzes Leben. In Armut und Elend
geboren, von verachteten Hirten und fremden
Magiern heimlich als König entdeckt, später
von einer Schar einfacher und ungebildeter
Männer begleitet, die ihn Rabbi nennen, geht
Jesus konsequent seinen Weg. Er macht die

Erfahrung, dass es eher die Kleinen sind, die
sich seiner Botschaft öffnen. Der Zöllner öffnet

ihm sein Herz und seinen Geldbeutel, die
Prostituierte benetzt mit ihren Tränen seine
Füsse, öffentliche Sünder erfahren seine

Tischgemeinschaft, die Ausgesetzten stellt er
wieder hinein in die menschliche Gemeinschaft.

Er buckelt vor niemandem. Verbeugungen

und Handküsschen sind in seinem
Umfeld nicht üblich. Zudem stirbt er auch

nicht wie ein Grosskönig, von Hofschranzen
betrauert, sondern weggeworfen, gemieden
und einsam wie ein Schwerverbrecher. Mit
seinem ganz persönlichen Stil beantwortet
Jesus unsere Fragen eben nach der Sonderart
seines Königsweges. Er gibt Antwort mit den
Füssen, wenn er das Kreuz den Hügel
hochschleppt; er antwortet mit den Armen, wenn
er das Kreuz auf die Schultern nimmt und
selber trägt (vgl. Vers 17, im Unterschied zu
den anderen Evangelien gibt es bei Johannes
keinen Simon von Cyrene!); Jesus antwortet
mit dem ganzen Körper, wenn er ans Kreuz
genagelt wird.
Das alles ist Jesu spezifische Wahrheit, die
Pilatus nicht versteht; für ihn ist dieser
Gerichtsfall eine ärgerliche Bagatelle. Mit Pilatus

werden alle Machtbesessenen die Wahrheit

nie verstehen, dass Jesus ein König der
Ohnmacht für die Ohnmächtigen ist. Aber

genau hier liegt unsere Chance, weil wir in
unserer Ohnmacht von ihm verstanden und
ausgehalten werden; bei Jesus sind wir königlich

beheimatet. Vor Jesus brauche ich kein
gekünsteltes Zeremoniell zu absolvieren, für
ihn brauche ich keine Bestechungsgeschenke
mitzubringen, um angenommen zu werden
und anerkannt zu sein.

Das Geschrei der Menge

Wer tobt denn eigentlich warum gegen Jesus?
Es ist einfach grauenhaft, was die beiden
Hohenpriester ihren ergebenen Mitläufern
suggerieren, den aufgehetzten Demonstranten
auf die Lippen gelegt und dem überforderten
Pilatus vorgegaukelt haben: «Er ist ein Übeltäter;

uns aber ist es nicht gestattet, jemanden
hinzurichten.» Gleich zwei erstunkene
Lügen, mit denen sie den römischen Landpfleger

über den Tisch ziehen. Ihr Ziel ist die
Hinrichtung, die sie mit ihrem mosaischen
Gesetz selber besorgen können. Dann das

angeblich todeswürdige Verbrechen Jesu,
wonach er «sterben muss, weil er sich als Sohn
Gottes ausgegeben hat». Das Delikt der
jüdischen Gotteslästerung, das heisst den
Anspruch auf den Titel «Messias» als Blasphe-

116



«Seht, welch ein Mensch!» — Mitten im Zweiten Weltkrieg schufder Toggenburger Maler
Willy Fries (1907—1980) seine aufrüttelnde «Passion».

117



mie, kann Pilatus beim besten Willen nicht
nachvollziehen. Erst die perfide priesterliche
Unterstellung bringt Pilatus in Bedrängnis:
«Wenn du Jesus freilässt, bist du kein Freund
des Kaisers»; mit anderen Worten: Anmas-

sung eines falschen politischen Titels («König»)

muss geahndet werden. Die Juden
liefern gleich noch eine Folgerung nach und
sammeln so Kohle aufs Haupt des Pilatus:
«Jeder, der sich als König ausgibt, lehnt sich

gegen den Kaiser auf.» Damit rühren sie an
die empfindlichste Stelle des heidnischen
Statthalters. Kein Freund des Kaisers zu sein,

wenn er den Juden nicht zu Willen ist, ist
schon eine schwerwiegende Unterstellung. So
sieht sich Pilatus plötzlich vor die Alternative
gestellt: Kaiser oder Jesus. Die Grundentscheidung

ist eigentlich schon klar: Die Laufbahn

wird nicht geopfert, weggemacht wird
der Unschuldige. Der König nicht dieser Welt
zählt nichts im Vergleich zur sozialen
Stellung, zum Einkommen, mit der Gefährdung
der eigenen Karriere usw. Endlich haben
die Hohenpriester noch die Gelegenheit, ihre
grobschlächtigste Lüge anzubringen: «Wir
haben keinen König ausser dem Kaiser», eine

theologische Fehlanzeige sondergleichen,
denn in Israel gab es einst den König David
uns dessen Nachkommen, und in den Psalmen

wird täglich Jahwe als Weltenkönig
gepriesen. Ausgerechnet die Priester
unterstellen sich in beschämendster Weise dem
heidnischen Kaiser.
Es sind also die abstrusen Behauptungen der

religiösen Führer, welche den heidnischen
Richter zur skeptischen Frage bewegen, was
denn in der Sache Jesu überhaupt «Wahrheit»
sei. Jesus und sein Richter verwenden dasselbe

Wort und meinen doch etwas total
anderes. Bei Jesus ist «Wahrheit» kein Rechtsbegriff,

sondern es ist Jahwe selber, der als

Schöpfer und Lenker der Welt die gefallene
Menschheit neu schaffen und neu lenken
will. Deshalb ist Jahwe Mensch geworden,
um im Tod den Tod zu besiegen; so ist die
göttliche Wahrheit.
Das ist auch der theologische Grund, warum
Jesus Ruhe bewahrt inmitten der von den

Hohenpriestern organisierten Demonstration,

auch angesichts der von den Jesusgegnern

mobilisierten Meute, deren tumultuöses
Geschrei zum Ziel hat, Jesus von Nazaret zu
Tode zu brüllen. Jesus bleibt wie bisher souverän

überlegen und steht über dem Gebrüll. Er
ist ja kein Schuldiger, der auf ein mildes
Urteil hofft, sondern da ist einer, dem nichts
und niemand in der Welt etwas anhaben
kann, auch wenn er dabei zu Tode kommt. Es

geht in diesem Scheinprozess nicht darum,
ihn zu bestehen oder darin unterzugehen,
sondern darum, den Becher zu trinken, den
der Vater für ihn bestimmt hat.
Das irdische Königtum hat mit Glanz und
Reichtum, vor allem aber mit Machtansprüchen

und Machtausübung zu tun. Auch wenn
viele Diktatoren sich heute nicht mehr
«Könige» nennen, sind sie ob ihrer Machtfülle
noch immer gefährdet, denn die Versuchung,
über andere zu herrschen, sie zu beherrschen,
sitzt tief im Menschen drin. Tatsächlich ist
die Macht der Mächtigen in der
Menschheitsgeschichte schon vieltausendfach
missbraucht worden, endete in Anarchie, Chaos
und Massentod. Schliesslich gelangte man
zur Erkenntnis, dass Macht grundsätzlich
böse sei. Doch Jesus hat diese Auffassung
gerade nicht geteilt, denn letztendlich hätte
auch er die Möglichkeit gehabt, sich gegen
den Willen des Vaters durchzusetzen, sogar
gewalttätig zu werden (vgl. 18,36). Doch die
Herrschaft Jesu ist gerade nicht eine
Herrschaft, die sich über andere erhebt, andere
unterdrückt und den eigenen Vorteil anstrebt.
Jesu Herrschaft identifiziert sich vielmehr mit
den Armen und Schwachen, gibt ihnen eine
Würde. Sein Herrscherstil treibt der irdischen
Form von Gewalt ihre Wolfsnatur aus und
ersetzt sie durch eine neue Gesinnung bei der
Machtausübung: Weil der gekreuzigte König
sich erniedrigte bis in den Tod hinein, darum
kann in seinem Reich jeder Erniedrigte eben

König werden und königlich leben!

Schlussfolgt

118


	Der Kreuzweg - ein Königsweg : Betrachtungen zu den Jesus-Worten in der Leidensgeschichte nach Johannes. 2. Teil

