
Zeitschrift: Die Glocken von Mariastein

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 86 (2009)

Heft: 2

Artikel: Der Kreuzweg - ein Königsweg : Betrachtungen zu den Jesus-Worten in
der Leidensgeschichte nach Johannes

Autor: Stadelmann, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030335

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030335
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Kreuzweg — ein Königsweg
Betrachtungen zu den Jesus-Worten in der Leidensgeschichte
nach Johannes

P.Andreas Stadelmann

In der Leidensgeschichte, wie sie uns von
Johannes überliefert wird (Joh 18,1-19,30),
kommt Jesus sechsmal zu Wort. In diese
Reden Jesu hat der vierte Evangelist seine ganz
eigene Sicht und theologische Deutung des

Passionsgeschehens eingebracht.

Erster Redegang:
Gespräch mit dem Verhaftungstrupp

18,3 Judas holte die Soldaten und die Gerichtsdiener

der Hohenpriester und der Pharisäer und
sie kamen dorthin mit Fackeln, Laternen und
Wajfen. 4 Jesus, der alles wusste, was mit ihm
geschehen sollte, ging hinaus undfragte sie: Wen
sucht ihr15 Sie antworteten ihm: Jesus von Na-
zaret. Er sagte zu ihnen: Ich bin es. AuchJudas,
der Verräter, stand bei ihnen. 6Als er zu ihnen

sagte: Ich bin es!, wichen sie zurück und stürzten

zu Boden. 7Erfragte sie noch einmal: Wen
sucht ihr? Sie sagten: Jesus von Nazaret. 8 Jesus

antwortete: Ich habe euch gesagt, dass ich es bin.
Wenn ihr mich sucht, dann lasst diese gehen!
9 So sollte sich das Wort erfüllen, das er gesagt
hatte: Ich habe keinen von denen verloren, die
du mir gegeben hast. 10 Simon Petrus aber, der
ein Schwert bei sich hatte, zog es, schlug nach
dem Diener des Hohenpriesters und hieb ihm
das rechte Ohr ab; der Diener hiess Malchus. 11

Da sagte Jesus zu Petrus: Steck das Schwert in
die Scheide! Der Kelch, den mir der Vater
gegeben hat — soll ich ihn nicht trinken?

Jesus bringt das erste Gespräch mit einer Frage

in Gang: «Wen sucht ihr?» Die Häscher
wiederholen ihren Dienstbefehl: «Jesus von
Nazaret», den Jesus mit der Antwort «Ich bin

es» bestätigt. Gleich von Anfang an fällt auf,
wie spontan, initiativ und souverän Jesus
auftritt: Er verlässt den Garten, er geht der
Kohorte entgegen, er beginnt zu fragen, er gibt
die entscheidende Antwort, er ist die tragende
und treibende Figur des beginnenden Dramas,

er hat vom ersten Augenblick an das

Heft fest in der Hand, er hat den Uberblick
und bleibt der Wortführer, er wird auch das
letzte Wort haben (vgl. 19,30!). Der jo-
hanneische Jesus braucht keine abgesprochene

Erkennungsgeste, um der
zusammengewürfelten Verhaftungsrotte eine peinliche
Personenverwechslung zu ersparen; im 4.

Evangelium gibt es den berühmt-berüchtigten

Judaskuss nicht!
Die Antwort Jesu «Ich bin es» ist hintergründig,

ist jedoch der theologische Schlüssel, der
den Zugang zur johanneischen Passionsgeschichte

öffnet. ICH-BIN ist der Name des

Gottes, der sich Mose aus dem brennenden
Dornbusch kundgetan hat (Ex 3,14 ff.): Der
kontextuelle und theologische Inhalt dieser

Wendung ist: Ich bin der, der immer und
überall für euch, mein Volk, für alle
Menschen da war, da ist und da sein wird; das ist
mein Name auf ewig. «Ich bin, der Ich bin»
(1. Person Singular) ist die Selbstvorstellungsund

Offenbarungsformel, der älteste
Hoheitstitel des Gottes Israels. Seit der Offenbarung

an Mose ruft die Mose-Schar diesen
Gott als den an, DER IST JAHWE
(3. Person Singular); der eigentliche
Offenbarungsname ICH wird im Munde der Israeliten

zum Bekenntnis des einen und einzigen
Gottes. Martin Buber übersetzt den Jahwe-
Namen denn auch konsequent mit ER.

64



Das auserwählte Volk hat nach guten oder bösen

Erfahrungen mit seinem Gott ihn immer
wieder zu definieren versucht: JAHWE - «ER
ist ein barmherziger und gnädiger Gott,
langmütig, reich an Huld und Treue; er nimmt
Schuld, Frevel und Sünde weg, lässt aber auch
den Sünder nicht ungestraft» (Ex 34,6 f.); solche

Beschreibungen der Eigenschaften des

Mose-Gottes finden sich des Oftern auch bei
den Propheten und in den Psalmen.
Das ist keine schöne Reihe belobigender
Beiwörter, sondern es sind innere Qualitäten
dieses letztlich unsichtbaren und im Grunde

genommen unbeschreibbaren Befreier- und
Rettergottes. Das alles klingt in den Worten
Jesu und in den Reden des Evangelisten mit,
denn beide haben dieselbe hebräische Bibel
gelesen, gebetet und meditiert.
Nun ist eine Eigentümlichkeit des

Johannesevangeliums, dass Jesus immer wieder mit
Ich-Worten (gesamthaft 26-mal!) vor die
Zuhörer tritt: Ich bin der Weg, die Wahrheit,
das Leben, der gute Hirt, die Tür, das Licht
der Welt, der Weinstock usw. Mit Hilfe von
«Ich-bin-Aussagen» präsentiert und definiert
sich Jesus in Bildern und Gleichnissen. Im
Moment ist es wichtig zu sehen, dass Jahwe
und Jesus denselben Namen tragen, sie teilen
den Namen ICH-BIN; er kommt beiden in
gleicher Weise und in derselben Fülle zu.
Theologisch gesehen sind die «Ich-bin-Anzei-
gen» Jesu Definitionen seiner selbst, es sind
Selbstoffenbarungen. Jedes «Ich-bin-Wort»
ist ein freies, offenes Bekenntnis seiner selbst,
ist eine volle Bejahung seines «Vow-Vater-
Sein», seines «/w-Vater-Sein». Mit der «Ich-
bin-Formel» unterstreicht Jesus seine
Göttlichkeit. Der johanneische Jesus ist sich seiner

gott-menschlichen Natur ganz sicher. Das ist
der Grund, warum Jesus so selbstbewusst die
Debatten mit den Gegnern eröffnet (vgl.
«Wen sucht ihr?»). Genau um diesen Punkt
geht es zu Beginn der Leidensgeschichte: Der
ICH-BIN, der nunmehr den Kreuzweg
antritt, ist Gott selber. Jesus ist nicht, wie die
Widersacher meinen, irgendein Menschenkind

oder ein Erdenbürger aus Nazaret oder
bloss ein gottesfürchtiger Israelite.

Der gleiche Titel ICH-BIN für Jahwe und
Jesus scheint mir der Grund, warum Johannes
hier die für ihn typische Zwischenbemerkung
einbringt: «Jesus wusste alles, was mit ihm
geschehen sollte.» Dieses hoheitsvolle Vorherwissen

des Leidensweges ist auch der Grund,
weshalb Jesus so provokativ an die römischen
Soldaten und an die jüdische Dienerschaft
herantritt. Dem Evangelisten liegt einfach
daran, Jesu Hoheit, Freiheit und Macht
angesichts der Gegner von Anfang an klar
herauszustellen.

Endlich ist auch die Reaktion der an der
Gefangennahme Beteiligten zu deuten, denn bei
der Wahrnehmung der «Ich-bin-Äusserung»
Jesu «wichen sie zurück und stürzten zu
Boden». Das ist gut biblisch, denn wer es wirklich

mit Jahwe, mit dem, der ist, zu tun
bekommt, der wird von Schrecken überfallen,
ja, wer den ICH-BIN gar sieht, müsste
eigentlich sterben, denn keiner, der Gott sieht,
bleibt am Leben (vgl. Ex 33,20).
Des Weiteren ist die Anweisung Jesu an das

Verhaftungskommando, die Jünger in Ruhe
zu lassen, zu beachten, wobei ein früheres
Wort Jesu als erfüllt zitiert wird: «Ich habe
keinen von denen verloren, die du mir gegeben

hast». Ganz am Ende dieses Verhaftungsgesprächs,

nach dem Handstreich des Petrus
und dem Bescheid, das Schwert wegzustecken,

folgt wieder eine typisch johanneische
Frage: «Der Kelch, den mir der Vater gegeben
hat — soll ich ihn nicht trinken?» Wer so frägt,
verrät Klarsicht. Die scheinbar bloss rhetorische

Frage enthält auch schon die Antwort.
Vor allem fällt auf: Der johanneische Jesus ist
nicht der geschmähte und geschundene
Gottesknecht der synoptischen Evangelien (nach
Mt-Mk-Lk), der vor Todesangst zittert und
Blut schwitzt, sondern der Jesus des Johannes
tritt souverän auf, hält angesichts des Todes
noch eine feierliche Abschiedsrede (Kap. 13—

17), widersteht selbstbewusst den finsteren
Mächten dieser Welt ins Gesicht hinein mit
provozierenden Fragen und tief-hintergründigen

Antworten. Der Jesus des 4. Evangeliums

betritt erhobenen Hauptes den Kreuzweg

und führt in freiem Gehorsam den vom

65



Vater übertragenen Auftrag bis zum Ende
aus.
Zusammenfassung der theologischen Schwerpunkte

im ersten Redegang:
— Schon bei der Verhaftung vernimmt der

Hörer-Leser, wer der Gefangengesetzte
ist, in dem er sich als der Sohn Gottes
und als wirklicher Heilbringer offenbart
(Funktion des Hoheitstitels ICH-BIN).

— Gestalt des Judas, seine Rolle bei der
Gefangennahme und am Ende des

Gesprächs; es geht um die im Text verhandelten

Verse 4a, 9b und IIb! Wie passt
da ein in der christlichen Uberlieferung
und Kultur (Literatur und darstellende
Kunst) zunehmend «verteufelter» Judas
in diese typisch johanneischen
Bemerkungen hinein? Hat sich Jesus in der
Wahl dieses Mannes zum Apostel gar
getäuscht? Irgendjemand musste es doch
sein, der der Verhaftungsmannschaft
den heissen Tipp geben konnte, damit
die Sache vorwärts geht. Diese «Dreckarbeit»

wurde halt dem Apostel
zugewiesen, von dem die ganze altchristliche
Literatur wusste, dass er sich innerlich
von Jesus distanziert hatte.

— Der «Schlägertyp» Simon Petrus will
die Verhaftung des Meisters vereiteln.
Damit stellt er sich gegen den Willen
des himmlischen Vaters, den Jesus ganz
zu erfüllen gerade dran ist. Der Meister
muss Simon zurechtweisen, denn er ist
bereit, den Kelch zu trinken, den ihm
der Vater reicht, das heisst, das Todesleiden

auf sich zu nehmen, ganz bewusst
und völlig freiwillig.

Der vorliegende Beitrag geht zurück auf die
Predigtreihe über die Johannespassion, die P.

Andreas letztesJahr an den Fastensonn tagen in
der Sonntagsvesper hielt. — Die insgesamt sechs

Predigten erscheinen in dieser und den beiden

folgenden Ausgaben unserer Zeitschrift.

66

Zweiter Redegang:
Verhör vor der religiösen Autorität

18,19 Der Hohepriester befragteJesus über seine

Jünger und über seine Lehre. 20 Jesus antwortete

ihm: Ich habe offen vor aller Welt gesprochen.

Ich habe immer in der Synagoge und im
Tempel gelehrt, wo alle Juden zusammenkommen.

Nichts habe ich im Geheimen gesprochen.
21 Warum fragst du mich? Frag doch die, die
mich gehört haben, was ich zu ihnen gesagt
habe; sie wissen, was ich geredet habe. 22 Auf
diese Antwort hin schlug einer von den Knechten,

der dabeistand, Jesus ins Gesicht und sagte:
Redest du so mit dem Hohenpriester1 23 Jesus

entgegnete ihm: Wenn es nicht recht war, was
ich gesagt habe, dann weise es nach; wenn es

aber recht war, warum schlägst du mich? 24
Danach schickte ihn Hannas gefesselt zum
Hohenpriester Kajaphas.

Bisher bedachten wir die Worte Jesu, die er
gelegentlich der Gefangennahme gesprochen
hat, Worte, die auch Judas mithörte und
sicher besser verstand als der Häschertrupp.
Ganz unvermeidlich kommen im
Zusammenhang der Leidensgeschichte manch einem
die schrecklichen Judasbilder hoch, die im
Religionsunterricht und in Predigten früherer
Zeiten vermittelt wurden. Zugegeben, schon
der Steckbrief, den Johannes ihm verfasst hat,
ist alles andere als schmeichelhaft, ja er ist
vernichtend: Judas ist der SATAN unter den
Zwölfen (6,70); («Satan» ist im mosaischen
Recht der Ankläger im Fall von Rechtsbruch;
er vertritt und verteidigt die öffentlichen
Interessen; vgl. etwa die Aufgaben des
Staatsanwalts in den modernen Gesetzgebungen).
Nach Auskunft des vierten Evangelisten ist
Judas ein geldgieriger Dieb, der die Kasse
veruntreute (12,6); zum Verrat angestiftet und
ermutigt hat ihn grad der Teufel persönlich
(13,2). Der Kenner der Johannesüberlieferungen

weiss also, wie er über Judas denken
und urteilen soll. Das sind die «biblischen»

Vorgaben, warum Judas zum Erzschurken,
zum dämonischen Unhold, zum
widerlichsten Scheusal, zum verfemtesten aller



Menschen, zum Super-Sündenbock und zum
Oberteufel schlechthin gestempelt worden
ist. Judas ist der «Ab-Ort», wo die Nachfolger
seiner Apostelkollegen ihren selbstgebauten
Mist selbstgerecht und elegant entsorgen
konnten, und das schon seit 2000 Jahren!
Trotzdem dürfen wir rückfragen: Welche
Rolle spielte Judas bei der Verhaftung? Wir
wissen nur, dass er das militärische Aufgebot
der Römer und die Dienstmannen der
jüdischen Hohenpriester des nachts bis an die
Gartenmauer geführt hat, hinter die sich
Jesus mit dem Jüngerkreis zurückgezogen hatte.

So hat Judas in ganz unauffälliger Weise
und ohne Aufsehen um seine Person zu erregen

zur nächtlichen Verhaftung beigetragen.
Dann aber führt Jesus selber strenge Regie,
selbstbewusst und souverän nimmt er das

Wort, mit seinem furchtlosen Gang zu den
Häschern leitet er die eigentliche Aktion der

Gefangennahme ein, nicht Judas; der ist nur
noch mithörender, stummer Statist, der am
Ort tritt, sein Handeln wird auch nicht weiter

kommentiert.
Über die Motive seines Handelns tasten wir
im Dunkeln. Johannes erzählt auch keine
Schauermär über das Lebensende des Judas.
Dennoch hält der Evangelist klar und deutlich

daran fest, dass Judas ein Sohn des
Verderbens ist, der in der Sphäre des Todes, der
Finsternis und im Dunstkreis der gottfernen
Welt lebt. - Was wir also an historisch
Gesichertem über Judas wissen, ist sehr, sehr

wenig, doch immerhin etwas mehr als gar
nichts. Aber zu einer vorschnellen Kapitulation

vor dieser sicher düsteren Gestalt ist es

allenthalben zu früh — er steht halt mal auf
der falschen Seite - und spielt im unmittelbaren

Zusammenhang eine undurchsichtige
Rolle. Doch als christliche Hörer der
Leidensgeschichten sollten wir unsere Bilder,
Vorurteile und Sprachgebilde etwas
hinterfragen. Immerhin vermögen laue Christen
sich hinter den schlafenden Jüngern oder hinter

dem seine Lüge beeidigenden Petrus
wiederzufinden. Müssten wir uns hie und da
nicht auch mit Judas identifizieren? Uns Sündern

steht es jedenfalls nicht zu, einen andern

Menschen zu verteufeln und ihn der nie
endenden Strafe der Gottesferne anheimzugeben;

das ist allein Gottes Sache.

Warum überhaupt hat der zum Apostel berufene

Judas Iskariot, von innen besehen, eine
solche Kehrtwende vollzogen? - Anfänglich
war Judas fasziniert von der Person Jesu und
seiner Lehre, er war ein begeisterter Anhänger

dieses Rabbi aus Nazaret, er setzte grosse,
zum Teil leider falsche Hoffnungen auf ihn,
und er genoss das Vertrauen seines Meisters
bis zum Reichen des Bissens beim Abschiedsmahl.

— Später war Judas von Jesus enttäuscht,
denn er hoffte auf einen politischen Befreier-
Messias, der die Römer aus dem Land der
Juden verjagt, der das Gottesreich auf Erden
mit Gewalt herbeizwingt und die Gottesherrschaft

gegen mögliche Widerstände mit
Gewalt durchsetzt; das alles hat Jesus gerade
nicht getan! — Judas musste sich, innerlich
schwer frustriert, allmählich von der
Jesusbewegung getrennt haben, denn unverbindliches

Mitläufertum war nicht seine Art. - So

scheint Judas zu seiner Familie und zum
Glauben seiner Kindheit zurückgekehrt zu
sein. Aus dem Jesus-Jünger ist wieder ein
Mose-Schüler geworden. Judas war nie gottlos

oder ein Leugner Jahwes, das ist doch
schon viel! Judas, ein Ungläubiger? Das ist
eine anmassende Behauptung selbstgerechter
Jesusanhänger. Vielmehr hat er wie alle seine

Apostelkollegen von dem jedem Menschen
zustehenden Recht Gebrauch gemacht, sich
in Freiheit für oder gegen Jesus zu entscheiden.

Es geht in dieser Fastenbetrachtung nicht
darum, den Judas schönzureden, ihn gar zu
rehabilitieren. Genauso wenig geht es an, über
ihn aufgrund mangelnder Beweisstücke ein
Urteil fällen zu wollen, ihm eine schändliche,
unehrenhafte Todesart anzudichten, ihn den
Freitod durch Erhängen wählen zu lassen,

beziehungsweise ihn zur Höllenpein zu
verurteilen. Sollte Judas wirklich der einzige
Unmensch sein, dem Gott die Vergebung
verweigerte? Ausgerechnet in der Johannespassion

fehlt das vernichtende Verdikt über
Judas, dass es besser wäre, überhaupt nicht

67



geboren zu sein (vgl. Mt 26,24). Und wie
nimmt sich neben Judas die feige Leugnung
des Petrus aus oder die stille Auswanderung
aller Apostel ausser einem? Oder wie steht es

um den kategorischen Zweifel und die
barschen Forderungen des Apostels Thomas?
Hat Judas wirklich keine Chance mehr
gehabt?

Gibt es viel Judas-Ähnliches nicht auch in
mir? Missverständnisse um die Person Jesu,

Fehldeutungen seiner Worte, Machtstreben
(vgl. die Bitte der Mutter der beiden Zebedä-
ussöhne!), Machtmissbrauch? Oder etwa die
Versuchung, sich von Jesus abzuwenden, um
scheinbar mächtigeren Göttern nachzulaufen?

Alle diese schlimmen Möglichkeiten
schlummern auch in uns. Judasse (männliche
Mehrzahlform) hat es schon immer gegeben,
und das wird sich auch nicht ändern. Aber
die Verfechter der «Bibel in gerechter Sprache»

werden bald auch die weibliche Ein- und
Mehrzahlform für «Judas» erfinden und uns
gelegentlich andienen. Neben dem kleinen
Laien Judas gibt es noch zwei weitere jüdische
Gestalten, die im Prozess Jesu eine treibende
Rolle spielten, der amtierende Hohepriester
Kajaphas und dessen Vorgänger Hannas.
Endlich zum Gespräch zwischen Hannas und
Jesus. Der alt Hohepriester Hannas ist so

etwas wie die graue Eminenz der Szene, der
zudem als Schwiegervater des amtierenden
Hohepriesters Kajaphas mit Einflüsterungen
überberät und dauernd zu manipulieren
versucht. Diesmal wird die Eröffnungsfrage von
der geistlichen Obrigkeit gestellt. Jesus ist für
ihn ein gewöhnlicher Laie, und tatsächlich
lässt Jesus den Vortritt dem religiösen Führer,
der den «Fall Jesus» völlig falsch einschätzt.
Entsprechend ungeschickt kommt die Sache

dann heraus.
Zunächst fällt auf, dass der Evangelist gar
keine präzise Frage zitieren kann. Es heisst
einfach ganz allgemein und summarisch:
«Hannas fragte Jesus aus über die Jünger und
seine Lehre.» Das Ganze ist ein Geheimgespräch

unter vier Augen, das keine Drittperson

bezeugen kann. Der Zweifel der religiösen

Autoritäten an der Wahrhaftigkeit und

Rechtgläubigkeit Jesu ist nicht einmal ein
Thema; es gibt auch keine Frage bezüglich
der Messianität Jesu. Dem Priester sind eher

zweitrangige Informationen über die Jünger
Jesu wichtig, an die er auch nur übers Dreieck
herankommt. Fragen über Lehrinhalte sind
bloss schwammig, wobei es doch wesentliche
Differenzen gab zwischen den sadduzäischen
Priestern und Jesus (die Sadduzäer glauben
nicht an die Auferstehung, wohingegen Jesus

von sich behauptet: «Ich bin die Auferstehung
und das Leben»), Trotz ihrer Oberflächlichkeit

hat die Befragung System, und wird einmal

die Methode der christlichen Inquisitoren

und Glaubenswächter sein: Schnüffelei

- Häresieverdacht - Aburteilung ohne
stichhaltige Gründe.
Jesu Antwort geht nun direkt auf die Mängel
ein, die Hannas schlechter Gesprächsführung
anhaften: «Ich habe offen vor aller Welt
gesprochen. Ich habe immer im Tempel und in
den Synagoge gelehrt, wo alle Juden
zusammenkommen. Nichts habe ich im Geheimen
gesprochen.» Wer sind hier «die Juden»?
Sicher sind es im historischen Kontext nicht
einfach alle durch Bande des Blutes verbundenen

Nachkommen Abrahams, ob religiös
oder nicht; «die Juden» sind auch nicht alle
Söhne Abrahams mosaischen Glaubens. Im
Neuen Testament ist die Wendung «die
Juden» ein Sammelwort für die Feinde, Gegner,
Widersacher oder Ankläger Jesu. In der
Passionsgeschichte des Johannes meint der
Sammelbegriff «die Juden» vor allem die beiden
Hohepriester und den von ihnen aufgewiegelten,

anonymen Haufen von Gegenspielern
Jesu.
Jesus trat also immer öffentlich, in den religiösen

Zentren (Tempel, Synagogen) auf und
vertrat offen seine Sendung und Lehre; er war
nie ein Geheimniskrämer, der mit den
Hörern spielt, kein Geheimnisträger, der sich

Bild rechts: Roland Peter Litzenburger (1917—

1987): Christus der Narr — in den Konzentrationslagern

des 20. Jahrhunderts (1978).

68





unter diesem Vorwand als Hauptrollenträger
ausgibt und diejenigen beleidigt, die im
liturgisch-öffentlichen Leben ein Recht auf die
Wahrheit haben. Jesus war auch kein
Sektenprediger, der mit Geheimlehren um sich

schlägt und den Leuten genau das erzählt,
was sie gerne hören möchten.
Hannas Fragen sind im Grunde genommen
völlig überflüssig, weil Jesus eben ganz andere
Kommunikationsmethoden hat. «Warum
fragst du mich? Frag doch die, die mich
gehört haben, was ich zu ihnen gesagt habe; sie

Fastenzeit 2009

Vesperpredigten
zu Paulusworten

Anlässlich des Paulusjahres vertiefen die
diesjährigen Fastenpredigten in der
Sonntagsvesper Worte des Apostels Paulus.

Sonntag, 1., 8., 15., 22. und 29. März,
sowie 5.April 2009; jeweils um 15.00
Uhr in der Klosterkirche Mariastein

wissen, was ich geredet habe.» - Wahrlich,
ein trotzig und dreist klingendes Wort! Jesus
hat sich nicht in geheimen Zwiegesprächen
offenbart, die niemandem dienen, sondern er
hat unzählige Ohrenzeugen, die seine Sache

weitersagen hinein in die Zeit und den Raum
der Kirche.
Der freche Schlag des Knechtes ins Gesicht
Jesu ist kaum als Verspottung anzusehen. Als
dienstbeflissenerAngestellterseines hohepriesterlichen

Brotgebers meint er, Jesus wegen
seiner ungeschminkten Rede vor der religiösen

Autorität disziplinieren zu müssen. Der
Schlag ins Gesicht ist eher eine unschöne Geste

der Zurückweisung der Person Jesu und
seiner Selbstoffenbarung. Die Entgegnung
Jesu: «Wenn es nicht recht war, was ich gesagt
habe, dann weise es nach», zeigt ihn wiederum

als überlegenen Herrn der Lage, und seine

letzte provokative Frage: «Wenn es aber
recht war, was ich sagte, warum schlägst du
mich?», bleibt unbeantwortet.
Danach überstellt Hannas den Nazarener
Jesus an Kajaphas, und dieser reicht ihn wortlos

weiter an Pilatus. Damit ist der Kontakt
zwischen Jesus und seinem Volk, speziell mit
den religiösen Führern, abgebrochen. Es gibt
keine Gespräche mehr mit für den
mosaischen Glauben verantwortlichen Juden.
Judas hatte die Verhaftungsmannschaft noch
an den Gartenzaun gebracht, doch an die
heidnische Besatzungsmacht hat ihn der
Hohepriester ausgeliefert.
Zusammenfassend stellen wir fest, dass sich
Jesus auf dem Gang zum Kreuz schrittweise
offenbart:
— Mit dem Hoheitstitel ICH-BIN weist er hin

auf seine Göttlichkeit.
— Was es mit der Göttlichkeit auf sich hat,

bekundete Jesus während seines öffentlichen

Auftretens vor aller Welt in Worten
und mit Zeichen. Er hat den Kreuzweg
betreten als Sohn Gottes und als der grosse
Offenbarer des Vaters und seiner selbst. Am
Ende dieses Weges wird er als Gott und
Wort Gottes am Kreuz hängen.

(Fortsetzungfolgt)

Fahrt am Donnerstag, 26. März 2009

Die Botschaft
des Isenheimer Altars

Führung:
P. Leonhard Sexauer

Carfahrt nach Colmar und Issenheim,
geführte besinnliche Betrachtung des

Altars, gemeinsames Mittagessen,
abschliessende Eucharistiefeier. Ein genaues
Programm und Informationen zu Preis
und Abfahrtszeiten sind an der Pforte
erhältlich. Anmeldung bei Erich Saner
Reisen AG, Ziegeleistrasse 52, 4242 Laufen

(Tel. 061 765 85 00).

70


	Der Kreuzweg - ein Königsweg : Betrachtungen zu den Jesus-Worten in der Leidensgeschichte nach Johannes

