
Zeitschrift: Die Glocken von Mariastein

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 86 (2009)

Heft: 1

Artikel: Paulus - der Zeuge des Evangeliums : zur Bedeutung des
Völkerapostels für die Kirche der Reformation

Autor: Hofius, Otfried

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030329

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030329
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Paulus - der Zeuge des Evangeliums
Zur Bedeutung des Völkerapostels für die Kirche der Reformation

Otfried Hofius

Es lag nicht in der Absicht Martin Luthers
und der anderen Reformatoren, in Abwendung

von der Kirche, in der sie aufgewachsen

waren, eine neue Kirche zu gründen. Ihr
Anliegen war im Gegenteil dies, dass in der
Kirche das Evangelium von Jesus Christus
gepredigt und gelehrt, gehört und geglaubt
werde. Als Schüler der Heiligen Schrift haben
die Reformatoren deshalb mit grossem Nachdruck

auf das Evangelium hingewiesen, das
sie in besonderer Klarheit in den Briefen des

Paulus bezeugt fanden. Ihrem Hinweis folgt
die Kirche der Reformation. Von dieser ist
nicht schon da zu sprechen, wo in irgendeiner
Weise ein Zusammenhang mit dem
historischen Ereignis der Reformation gegeben ist.
Die Kirche der Reformation hat ihr Kennzeichen

vielmehr darin, dass sie sich im Sinne
der Reformatoren auf das Evangelium bezogen

weiss, deshalb immer neu auf es hört und
— durchaus auch in der Umkehr von eigenen
Irrwegen - an ihm festzuhalten sucht. Was
Paulus für diese Kirche bedeutet, das kann
vorab so formuliert werden: Die Kirche der
Reformation erblickt in Paulus den von Gott
erwählten Zeugen des Evangeliums, an dessen

Zeugnis die Kirche Jesu Christi zu allen
Zeiten und an allen Orten in ihrer Verkündigung

und Lehre gebunden ist.

Prof. em. Dr. Otfried Hofius (71), Dr. theol.,
ist evangelischer Pfarrer und emeritierter

Professor für Neues Testament an der
Evangelischtheologischen Fakultät der Universität Tübingen.

Das Evangelium und der Apostel
Jesu Christi

Die skizzierte Sicht setzt das Selbstverständnis

des Paulus voraus, wie es in seinen Briefen
zum Ausdruck kommt und auch durch
Äusserungen seiner Schüler dokumentiert wird.
So beginnt etwa der Römerbrief mit den
Worten: «Paulus, Diener Christi Jesu, berufener

Apostel, ausgesondert für das Evangelium

Gottes» (Rom 1,1), und ähnlich heisst
es im 2. Timotheusbrief, dass Paulus «für das

Evangelium eingesetzt» worden ist «als

Verkündiger und Apostel und Lehrer» (2 Tim
1,11). In beiden Aussagen begegnen die
Begriffe «Evangelium» und «Apostel», und zwar
so, dass deutlich wird: Die mit diesen Begriffen

bezeichneten Grössen sind ganz unmittelbar

aufeinander bezogen und unlöslich
miteinander verbunden.
Das «Evangelium» — die Heilsbotschaft von
Jesus Christus — begreift Paulus im strengen
Sinn als Wort Gottes; denn in ihm macht
Gott selbst offenbar, wer Jesus Christus ist
und was sich in seinem Tod und seiner
Auferstehung ereignet hat. Als die «Apostel» Jesu
Christi, zu denen auch er selbst gehört,
bezeichnet Paulus den begrenzten Kreis jener
Augenzeugen, denen der gekreuzigte und
auferstandene Christus in den Ostererschei-

nungen seine Person und sein Werk erschlossen

und die er damit zugleich zu den grundlegenden

Zeugen des Evangeliums berufen hat
(1 Kor 15,1—11). In diesem ihrem einmaligen
und einzigartigen Amt sind die Apostel das

«Fundament», auf dem die Kirche erbaut ist
(Eph 2,20).

14



Was in den Paulusbriefen über das Evangelium

und über die Apostel gesagt wird, ist für
die Kirche der Reformation von allergrösster
Wichtigkeit. Die Apostel sind, wie Martin
Luther betont, der Kirche von Gott als
«unfehlbare Lehrer» gegeben — und zwar im
Blick auf das Zeugnis von Jesus Christus und
dem Heil des Menschen. Was die Apostel in
dieser Sache sagen, das ist - so der Reformator

— nicht Menschenwort, sondern Gottes
eigenes Wort; hier muss man auf ihren Mund
sehen «wie auf Gottes Mund». Den Aposteln
kommt damit eine Autorität zu, mit der in der
Kirche keine andere Autorität vergleichbar ist
oder an die Seite gestellt werden kann. Diese
Autorität der Apostel gründet in der Autorität
des Evangeliums als des Wortes Gottes, das

zunächst ihnen selbst und dann durch sie der

ganzen Kirche verbindlich vorgegeben ist.
Die einzigartige Autorität, die jetzt nur mit
wenigen Worten beschrieben werden konnte,
eignet nach reformatorischem Verständnis
allen Aposteln in gleicher Weise. Eine höhere
Autorität als die anderen Apostel hat Paulus
mithin nicht. Wenn ihm in der Kirche der
Reformation gleichwohl eine besondere
Bedeutung zukommt, dann einzig und allein
deshalb, weil das Zeugnis von Jesus Christus
das alles beherrschende Zentrum seiner Briefe
bildet und in ihnen in grosser Eindeutigkeit
zur Sprache kommt. Einige wesentliche
Aussagen dieses Zeugnisses, auf die sich die Kirche

der Reformation in ihrer Lehre beruft,
sollen im Folgenden beschrieben werden.

Der Mensch vor Gott

In dem Christuszeugnis des Paulus geht es

um die Frage nach dem Heil des Menschen.
Es ist dies die Frage, wie ein Mensch in
seinem irdischen Leben in der rechten,
heilvollen Beziehung zu Gott stehen kann,
sodass er, wenn dieses Leben endet, nicht dem
Tod preisgegeben bleibt, sondern Heimat
bei Gott findet — im ewigen Leben. Diese

Frage stellt sich für Paulus deshalb, weil
nach seiner Erkenntnis jeder von Adam
herkommende Mensch unter der Herrschaft der

Sünde steht und als ein Sünder rechtens den

ewigen Tod - das bleibende Getrenntsein von
dem lebendigen Gott - verdient hat (Rom
1,18-3,20).
Die reformatorische Lehre hat die Aussagen
des Apostels über die Verlorenheit des

sündigen Menschen uneingeschränkt aufgenommen.

Sie hat dabei zugleich zur Geltung
gebracht, was unbedingt beachtet werden muss:
«Sünde» ist bei Paulus kein moralischer
Begriff — ist also nicht einfach ein Ausdruck
für menschliches Fehlverhalten oder sittliches

Versagen. Entsprechend meint auch das

Urteil des Apostels, dass alle Menschen «Sünder»

sind, keineswegs dies, dass alle in
moralischer Hinsicht schlecht sind und alles, was
sie tun, verkehrt und böse ist. Wenn Paulus

von der «Sünde» und vom «Sünder»-Sein des

Menschen spricht, dann handelt es sich
vielmehr um Aussagen über das Gottesverhältnis.

Das zeigt sich in aller Deutlichkeit darin,
dass Paulus den «Sünder» zugleich als einen
«Gottlosen» und als einen «Feind Gottes»
bezeichnet (Rom 5,6-10). Dadurch wird das

«Sünder»-Sein als «Gottlosigkeit» — das heisst
als der radikale Bruch mit Gott — und als
«Feindschaft gegen Gott» - das heisst als das

fundamentale Nein zu Gott — bestimmt.
Noch ein Weiteres hat die reformatorische
Lehre mit Nachdruck aufgenommen: die Aussage

des Apostels, dass «aufgrund von Werken

des Gesetzes kein Mensch gerecht wird»
(Rom 3,20; Gal 2,16). Unter den «Werken
des Gesetzes» versteht Paulus das im Gesetz
Gottes geforderte Tun des Willens Gottes,
das da und nur da gegeben ist, wo ein Mensch
den ganzheitlichen und umfassenden,
beständigen und vollkommenen Gehorsam
aufzuweisen hat, der aus wahrer Gottesfurcht
erwächst. Weil aber — wie Paulus erkannt hat

- der von Adam herkommende Mensch
immer schon unter der Macht der Sünde steht,
deshalb vermag niemand den im Gesetz
geforderten Gehorsam zu erbringen und durch
solchen Gehorsam «gerecht», das heisst, der
heilvollen Gottesbeziehung teilhaftig zu sein.
Indem dies im Licht des Gesetzes offenbar
wird, kommt an den Tag, dass jeder Mensch

15



ein «Gottloser» ist, der vor dem Richter des

Endgerichts gänzlich verloren dasteht.

Die Wahrheit des Evangeliums

Dass Gott «den Gottlosen gerecht macht»
(Rom 4,5) - das heisst, dass er selbst in seiner
freien Gnade dem sündigen Menschen das

Heil der intakten Gottesbeziehung bereitet
und schenkt, das ist nach Paulus die «Wahrheit

des Evangeliums» (Gal 2,5.14). Der Apostel

begründet, entfaltet und verteidigt diese
Wahrheit in seiner Rechtfertigungsbotschaft,
die insbesondere im Römerbrief und im Ga-
laterbrief zur Sprache kommt, und diese
Botschaft bildet die Grundlage der reformatorischen

Rechtfertigungslehre.
Der Fundamentalsatz der paulinischen
Botschaft ist das «solus Christus», das «Christus
allein». Es ist dies die Aussage, dass die Erlösung

des vor Gott verlorenen Menschen «in
Christus Jesus» geschehen ist (Rom 3,24) und
das Heil mithin nirgends anders gefunden
werden kann als in ihm, dem gekreuzigten
und auferstandenen Herrn. In dem Tod und
der Auferstehung des Sohnes Gottes, der
seinem Ursprung und Wesen nach ganz auf die
Seite seines Vaters gehört und im Wunder der

Flussufer bei Philippi (Griechenland): «Am
Sabbatgingen wir durch das Stadttor hinaus an
den Fluss, weil wir dort eine Gebetsstätte
vermuteten. Wir setzten uns und sprachen zu den

Frauen, die sich eingefunden hatten»
(Apostelgeschichte 16,13).

Menschwerdung auf die Seite der Menschen

getreten ist, hat Gott selbst sich des sündigen
Menschen angenommen, um die ihn
zeichnende Sündenwirklichkeit — seine Gottlosigkeit

— aufzuheben und ihm die Gemeinschaft
mit sich selbst zu eröffnen. Christi Tod am
Kreuz ist deshalb nach dem Zeugnis des Paulus

die Tat der Liebe Gottes - seiner den
verlorenen Menschen suchenden und findenden
Liebe (Rom 5,8). Ja, Jesus Christus, der Sohn
Gottes, ist in Person diese Liebe.
Das «solus Christus», wie es Paulus bezeugt, ist
der entscheidende Satz der reformatorischen
Rechtfertigungslehre. Als Beispiel dafür seien
die von Luther verfassten Schmalkaldischen
Artikel genannt, die zu den Bekenntnisschriften

der lutherischen Kirche gehören. In ihnen
setzen die Artikel, die von «unserer Erlösung»
handeln, mit den folgenden Worten ein: «Hier
ist der erste und Hauptartikel: Dass Jesus
Christus, unser Gott und Herr, um unserer
Sünden willen gestorben und um unserer
Gerechtigkeit willen auferstanden ist (Rom
4,25) und er allein das Lamm Gottes ist, das
der Welt Sünde trägt (Joh 1,29).» Wie diese
Worte erkennen lassen, sieht das reformatorische

Bekenntnis in der Gottheit Jesu Christi
die Voraussetzung dafür, dass in seinem

Tod und seiner Auferstehung die Erlösung
der Menschen geschehen ist. Die Aussage
über das Persongeheimnis des Sohnes Gottes
gehört so wesentlich zur der Bezeugung des
«solus Christus» hinzu.

«Für mich»

Wenn Paulus von Christi Tod als der Heilstat

Gottes spricht, dann kann er sagen, dass

Christus «für uns» gestorben ist (Rom 5,8; 1

Thess 5,10). Neben dem «für uns» erscheint
an einer Stelle seiner Briefe das ganz persönliche

«für mich» — nämlich da, wo er von sich
selbst bekennt: «Ich lebe im Glauben an den
Sohn Gottes, der mich geliebt und sich selbst
für mich in den Tod dahingegeben hat» (Gal
2,20). In dem hier begegnenden «für mich»
erkennt die Kirche der Reformation das
Zeichen des wahren Glaubens an Jesus Christus.

16



Der Felsenhügel des Areopag in Athen: «Sie nahmen Paulus mit, führten ihn zum Areopag und
fragten ihn: Können wir erfahren, was das für eine neue Lehre ist, die du vorträgst? Alle Athener
und die Fremden dort taten nichts lieber, als die letzten Neuigkeiten zu erzählen und zu hören.
Da stellte sich Paulus in die Mitte des Areopags und sagte: Athener, nach allem, was ich sehe, seid
ihr besonders fromme Menschen» (vgl. Apostelgeschichte 17,19—22).

So betont Luther, dass der wahre Glaube nicht
nur einen Tatbestand feststellt und sagt: «Ich
glaube, dass der Sohn Gottes gelitten hat und
auferstanden ist.» Der Glaube, der Christus
«ergreift», sagt vielmehr: «Ich glaube, dass

der Sohn Gottes gelitten hat und auferstanden

ist, aber das alles für mich, für meine
Sünden; dessen bin ich gewiss.» Demgemäss
beginnt in Luthers Kleinem Katechismus die

Erklärung des zweiten Artikels des Apostolischen

Glaubensbekenntnisses mit den Worten:

«Ich glaube, dass Jesus Christus,
wahrhaftiger Gott vom Vater in Ewigkeit geboren
und auch wahrhaftiger Mensch von der Jungfrau

Maria geboren, sei mein Herr, der mich
verlornen und verdammten Menschen erlöset

hat, nicht mit Gold oder Silber, sondern
mit seinem heiligen, teuren Blut und seinem
unschuldigen Leiden und Sterben, auf dass

ich sein eigen sei ...» Dass das «pro me» — das

«für mich» - wesentlich zum christlichen
Glauben und zum Bekenntnis des Glaubens
hinzugehört, diese Erkenntnis verdankt die
Kirche der Reformation zentralen Aussagen
des paulinischen Christuszeugnisses.

Das Wort Gottes und der Glaube

Wie aber kommt es zu dem Glauben, der
Christus und das in ihm beschlossene Heil
ergreift? Für die Antwort auf diese Frage
beruft sich die Kirche der Reformation eben-

17



falls auf das Christuszeugnis des Paulus. In
den gewichtigen Versen Rom 1,16 f. findet
sie ausgesagt, dass das Evangelium von
Jesus Christus sich darin als die rettende Kraft
Gottes erweist, dass es den Glauben wirkt,
durch den ein Mensch selig wird. Und sie

sieht das dadurch bestätigt, dass Paulus in
Rom 10,17 erklärt: «Der Glaube kommt aus
der Predigt, die Predigt aber gründet in dem
Wort Christi.» Aufgrund dieser wie auch
weiterer Aussagen des Neuen Testaments gehört
zur reformatorischen Lehre die Erkenntnis,
dass der Glaube an Jesus Christus streng und
ausschliesslich Gottes Werk und Gabe ist.
Gott selbst schafft ihn durch seinen
lebendigmachenden Geist da, wo das Evangelium
von Jesus Christus verkündigt wird.
Dementsprechend heisst es in Luthers Kleinem
Katechismus in der Auslegung des dritten
Artikels des Apostolikums: «Ich glaube, dass

ich nicht aus eigener Vernunft noch Kraft an
Jesus Christus, meinen Herrn, glauben oder
zu ihm kommen kann; sondern der Heilige
Geist hat mich durch das Evangelium berufen,

mit seinen Gaben erleuchtet, im rechten
Glauben geheiligt und erhalten.»
Aus der Erkenntnis, dass der Glaube an
Jesus Christus nur da entstehen und bewahrt
bleiben kann, wo das Evangelium verkündigt
wird, erklärt sich das besondere Gewicht, das

in der Kirche der Reformation der Predigt
zukommt. Dabei gilt — in Entsprechung zu
paulinischen Aussagen (1 Kor 1,18-24; 2,2;
2 Kor 4,5; Gal 3,1 u.a.) — der Grundsatz,
dass alle Predigt Christus-Verkündigung sein

muss. Luther hat diesen Grundsatz in seinem
Grossen Katechismus deutlich ausgesprochen:

«Wo man nicht von Christus predigt, da
ist der Heilige Geist nicht, der die christliche
Kirche schafft, beruft und sammelt, ausserhalb

derer niemand zu dem Herrn Christus
kommen kann.»

Die Heilsgewissheit

Der Glaube an Jesus Christus - so haben
die Reformatoren Paulus verstanden - ist die
Weise, in der das in Christi Tod und Aufer¬

stehung geschaffene und in der Predigt des

Evangeliums verkündigte Heil einem
Menschen zukommt. Deshalb entspricht dem
«solus Christus» das «sola fide», dem «Christus
allein» das «aus Glauben allein». Weil aber
in Christi Tod und Auferstehung eine
unwiderrufliche und also definitive Entscheidung
gefallen ist, deshalb ist der Glaube an Jesus
Christus nach reformatorischer Lehre
heilsgewisser Glaube. Die Reformatoren haben
sich für dieses Urteil insbesondere auf Rom
5,1-11 und Rom 8,31—39 berufen. In Rom
5,6—10 spricht Paulus von dem unerhörten
Wunder der Liebe Gottes, das darin liegt,
dass Christus für die «Gottlosen», «Sünder»
und «Feinde Gottes» gestorben ist. Grösseres
als dieses Wunder kann es, wie der Apostel
erklärt, schlechterdings nicht geben. Von daher
ist es gewiss, dass die so von Gott Geliebten
und durch Christi Tod mit ihm Versöhnten
des ewigen Lebens teilhaftig werden. Ganz
entsprechend heisst es in Rom 8,31 f.: «Wenn
Gott für uns ist, wer kann dann gegen uns
sein? Er, der seinen eigenen Sohn nicht
verschont, sondern ihn für uns alle in den Tod
dahingegeben hat, — wie sollte er uns mit ihm
nicht alles schenken?» Alles - das umschliesst
gerade auch dies, dass die durch Christus
Erlösten, wenn Gott das letzte Urteil sprechen
wird, nicht die Verurteilung zum ewigen
Tod, sondern den Freispruch zum ewigen
Leben empfangen werden (Rom 8,33 f.). Die
in Christi Tod und Auferstehung offenbar
gewordene Liebe hat und behält das letzte
Wort. Nach reformatorischer Lehre spricht
Paulus deshalb von allen Glaubenden, wenn
er in Rom 8,38 f. der Gewissheit Ausdruck
gibt, dass niemand und nichts «uns scheiden
kann von der Liebe Gottes, die in Christus
Jesus ist, unserm Herrn».

Die Kirche

Zuletzt ist noch in aller Kürze darauf
hinzuweisen, dass die Reformatoren im Hören
auf das Christuszeugnis des Paulus auch die
Erkenntnis gewonnen haben, was die Kirche
ist. Dazu seien noch einmal die bereits er-

18



wähnten Schmalkaldischen Artikel zitiert. In
ihnen wird gesagt: «Es weiss gottlob ein Kind
von sieben Jahren, was die Kirche ist, nämlich

die heiligen Gläubigen und die Schäf-
lein, die ihres Hirten Stimme hören.» Luther
nimmt hier auf Joh 10,3 und Joh 10,27
Bezug. Zugleich aber lässt seine Bestimmung
daran denken, dass die Kirche nach 1 Kor
1,2 und Rom 10,9-13 die Gemeinschaft derer

ist, «die den Namen unseres Herrn Jesus
Christus anrufen» und bekennen, «dass Jesus

Christus der Herr ist». Zu der Anrufung des

Namens Christi kommt es aber, wie Paulus

darlegt, einzig durch die Predigt des

Evangeliums (Rom 10,8.14—17). Für die
reformatorische Lehre ergibt sich daraus: Wo das

Evangelium ist und somit die Stimme des

guten Hirten laut und gehört wird, da ist die
Kirche. Das Evangelium von Jesus Christus
ist so das Merkmal, an dem man die Kirche
erkennen kann.

Das Theater in Ephesus (Türkei): «Dieganze Stadtgeriet in Aufruhr; alles stürmte ins Theater, und
sie schleppten die Mazedonier Gaius und Aristarch, Reisegefährten des Paulus, mit sich. Als aber
Paulus in die Volksversammlung gehen wollte, hielten ihn die Jünger zurück» (Apostelgeschichte
19,29-30).

19


	Paulus - der Zeuge des Evangeliums : zur Bedeutung des Völkerapostels für die Kirche der Reformation

