Zeitschrift: Die Glocken von Mariastein
Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 85 (2008)

Heft: 4

Artikel: Franz von Assisi - ein zweiter Benedikt? : Was den Ménchsvater und
den Bettelbruder unterscheidet - und was sie verbindet

Autor: Kuster, Nikolaus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1030425

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1030425
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Franz von Assisi — ein zweiter Benedikt?
Was den Monchsvater und den Bettelbruder unterscheidet —

und was sie verbindet

Br. Nikolaus Kuster

Menschen verschiedener Generationen setzen
Benedikt und Franziskus untrennbar in Be-
zichung: den Monchsvater mit dem Bettel-
bruder, den weisen Meister mit dem charis-
matischen Poverello, den spitantiken Abt mit
dem hochmittelalterlichen Wanderprediger.
Es sind zwei Landsleute aus Umbrien in Mit-
telitalien, die einander freundschaftlich gegen-
iiberstehen. Benedikt wichst im antiken
Stidtchen Norcia auf, das abseits der Heer-
strassen in einer einsamen Hochebene der
Sibillinerberge liegt, und Franz kommt aus
Assisi, gelegen in jener Kulturgegend, wo der
Tiber den Apennin verlisst. Der eine steht in
der Mitte des ersten Jahrtausends und ist zum
Moénchsvater des Abendlandes und zum «Pa-
tron Europas» geworden. Der andere griinde-
te den grossten Bettelorden, und er lebte am
«Morgen der Moderne» — die ihn im Jahr
2000 zum «Mann des zweiten Jahrtausends»
wihlre.

Stabilitit und Mobilitit

«Benedikt lebt auf dem Berg, auf Zion, Fran-
ziskus wandert in den Niederungen des Ir-

Br. Nikolaus Kuster, 46, Dr. theol., gehirt seit
1985 dem Kapuzinerorden an. Er studierte Ge-
schichte in Fribourg, Theologie in Luzern und
Spiritualitit in Rom. Er lehrt Kirchengeschichte
am Religionspidagogischen Institut der Uni Lu-
zern. Er hat Biicher und Artikel zur Geschichte
des Franziskanerordens verfasst. Sein «Basisla-
ger» ist das Kapuzinerkloster Olten.

136

dischen», schreibt der Schweizer Kapuziner
Anton Rotzetter: «Benedikt vertritt das End-
giiltige in der Zeit, Franziskus das andauernde
Provisorium dieser Zeit. Diese Polaritdt muss
innerhalb des Christlichen als solche erhalten
bleiben.» Tatsichlich antworten die stabilitas
der Ménche und die mobilitas der Minder-
briider in schopferischer Weise auf eine Sehn-
sucht ihrer Epoche und auf ein inneres Be-
diirfnis des Menschen.

Benedikt griindet sein Lebensprogramm auf
Stabilitit, Kontinuitdt und Ordnung. Er ant-
wortet damit der Unruhe der Vélkerwande-
rung, die Kriege, politische Machtwechsel,
kulturellen Zusammenbruch, wirtschaftliches
Chaos, soziale Not und religiése Spannungen
tiber Westeuropa bringt. In einer Epoche radi-
kalen Wandels suchen Menschen existenziell
nach Halt und Orientierung. Benedikts Mén-
che erweisen sich im Frithmittelalter als spiri-
tuelle und zivilisatorische Kraft ersten Ranges,
die ganz Europa prigt und die Grundlagen zur
christlich-germanischen Kultur legt.
Franziskus lebt in der Bliitezeit der Christia-
nitas, der hochmirtelalterlichen Gesellschaft,
die ganz Europa umfasst und durch und durch
vom christlichen Glauben durchdrungen ist.
Die neu erwachenden Stidte brechen aus der
starren Feudalordnung aus. Die Epoche der
«Ritter, Ménche und Bauern» weicht der Zeit
der Stadtrepubliken, Kathedralen und Ziinfte.
Demokratische Gemeinwesen setzen sich ge-
gen adelige Herren durch, entwickeln Gewer-
be und Geldwirtschaft, schaffen sich Schulen
in den Stidten und entfalten Handelsbezie-
hungen {iber die Alpen und iiber die Meere.
Als Sohn eines international titigen Kauf-



manns trigt Franziskus die demokratische
Revolution Assisis mit und {bertrigt die
Dynamik dann auf seine neue religiése Bru-
derschaft. Diese radikalisiert die Mobilitit der
stidtischen Kultur: sozial, indem sie Men-
schen aller Schichten in einer einzigen frater-
nitas (Bruderschaft) gleichstellt, geografisch,
indem sie ganz Europa durchwandert und
selbst jenseits des Meeres Fuss fasst, und kirch-
lich, indem sie Wanderleben und Sendung der
Apostel auch Laien zutraut.

Benedike stabilisiert in einem epochalen Um-
bruch, der sich nach neuer Ordnung sehnt,
Franziskus inspiriert einen neuen Aufbruch,
der sich aus starren Ordnungen l6st und eine
dynamische Kultur entwickelt. Beide Pole
liegen in der Natur des Menschen: das lebens-
notwendige Bediirfnis nach Ordnung, Struk-
turen und Kontinuitit wie auch das existen-
zielle «Pilger- und Fremdling-Sein» in dieser

Welt.
Franziskus in Spannung zu Benedikt

Die erste franziskanische Generation entwi-
ckelt schon friih das Bewusstsein, etwas ginz-
lich Neues zu entwickeln: vita apostolica, das
Leben also, wie es die Apostel vorgemacht
haben, von Laien und Priestern gemeinsam
in radikaler Armut und briiderlich umher-
zichend innerhalb der Kirche gelebt. Ent-
schiedene Abgrenzung zum Ordo monasticus
(der Stand der Ménche) und zur dominanten
Spiritualitit der Benediktiner und Zisterzien-
ser ist bereits bei Franziskus, seinem ersten
Biografen, seinen Gefihrten und bei zeitge-
ndssischen Beobachtern greifbar.

Seine geschwisterliche Sicht von Welt, Men-
schen und fraternitas lisst den Poverello mit
dem Evangelium auf jede Art menschlicher
Meister und Viter verzichten, gemiss der
Weisung Jesu: «...ihr alle seid Briider... ihr
sollt niemand auf Erden euren Vater nennen;
denn nur einer ist euer Vater, der im Himmel»
(Mt 23,8-10) — und sei es ein noch so erfah-
rener irdischer Abbas (Vater-Abt) im Auftrag
des himmlischen Vaters. Gewiss streben auch
Monche ein radikales Leben in der Nachfolge

Christi an, wozu die «Vorschriften des Meis-
ters und die Mahnungen des Vaters» anleiten
sollen. Fiir Franziskus stellen jedoch die «Rite
und Gebote» des Evangeliums die eigentliche
und einzige Regel dar: Franziskus will wie
die Apostel «auf den Fussspuren Jesu» leben.
Weil die franziskanische Berufung sich radikal
geschwisterlich in die Nachfolge des armen
Wanderpredigers Jesus aufmacht und das
Evangelium als ganzes ohne Vermittlung
durch Ordensregeln leben will, muss Fran-
ziskus 1209 Versuchen der rémischen Kurie
widerstehen, seinen Briidern die Lebensform
von Ménchen oder Einsiedlern schmackhaft
zu machen. Noch entschiedener widersetzt
sich der Heilige zehn Jahre spiter jeder An-
niherung an geltende Klosterregeln. Als der
junge Orden in einer schwierigen Wachstums-
krise strukturiert und sein Leben geregelt
werden musste, suchten ihm gebildete Briider
durch Anleihen an das benediktinische Mo-
dell klareres Profil zu geben. Am Phingst-
kapitel von 1219 reagiert der Heilige geradezu
zornig auf solche Versuche.

Etwas ganz Neues — die novitas franciscana

Dass die Franziskaner (offiziell «Minderbrii-
der») einen neuen Ordenstypus entfalten, stel-
len auch Zeitgenossen fest. So schreibt Bischof
Jacques de Vitry kurz nach 1220 in seiner
«Abendlindischen Geschichter: «Es gab seit
einiger Zeit drei religivse Orden: Eremiten,
Mbinche und Kanoniker. Doch Gott wollte das
Geviert des Fundaments jener, die nach einer
Regel leben, vollenden. So hat er in unseren
Tagen eine vierte Lebensform hinzugefiigt, die
Schinbeit eines neuen Ordens... Es sind dies
die wabren Armen Christi, der Orden der Pre-
diger, die wir Minderbriider nennen .. .»

Auch Benediktiner dussern sich iiber den Er-
folg des neuartigen Ordens. Der englische
Moénch Matthius Paris stellt in seiner Historia
Anglorumzum Jahr 1235 fest: «/n diesen Tagen
hat der Orden der Prediger und Minoriten zu
wachsen und blithen begonnen in einem Aus-
mass, dass sie durch ibre Behausungen und die
Anzabl ihrer gebildeten Briider wie auch durch

137



den Ruf ibhres Wissens und ibrer Predigttitigkeit
mit den beriibmtesten Klostern gleichgesetzt wer-
den kinnen.»

Der Biograf von Franz, Thomas von Celano,
zeichnet 1228 ein Profil der franziskanischen
Lebensform in markantem Gegensatz zur Kul-
tur der Ménche: Grundlegend ist das Unter-
wegssein zusammen mit Gefdhrten in grosster
Armut. Offen fiir jeden Menschen, arbeiten
die Briider in Dérfern, Stidten und Héfen.
Liebe zur Welt, prophetischer Dialog mit ihr
und Verkiindigung unter den Menschen in
Wort und Tat lassen wenig von monastischer
fuga mundi (Weltflucht) spiiren. An die Stelle
des Gemeinschaftslebens (vita communis) tritt
die briiderliche Gefihrtenschaft unterwegs.
Franziskus’ Liebe zur Stille verbindet sich mit
Wanderpredigt und Friedensinitiativen.

«Unser Kloster ist die Welt»

Auch die franziskanische Theologie setzt sich
mit der Eigenart ihrer Nachfolge im Unter-
schied zur traditionellen benediktinischen
Klosterkultur auseinander. Das poetische
Werk Sacrum Commercium, vor 1250 ge-
schrieben, lisst die Geschichte der Ménche in
der Zeit der Wiistenviter eindriicklich begin-
nen. Im Lauf der Jahrhunderte geht jedoch die
Armurt, liebste Gefihrtin des Rabbi aus Naza-
ret, vergessen. Franziskus sucht nach der edlen
Frau Armut und findet sie auf einem Berg. Die
Bitte der «Herrin», ihr Kloster sehen zu diir-
fen, erfiillen die Briider unter freiem Himmel:
«Nachdem sie alles fiir das Mabl bereitet hatten,
luden sie Frau Armur zum gemeinsamen Essen.
Jene aber sagte: Zeigt mir zuerst euer Orato-
rium, Kapitelssaal, Kreuzgang, Refektorium,
Kiiche, Schlafsaal und Stall, schone Stiihle, fein
geschliffene Tische und weite Riumlichkeiten.
Nichts von all dem kann ich erblicken, nur euch
sehe ich heiter und froblich, iiberstromend vor
Freude...> Sie fiibrten Frau Armut auf eine
Anhibe, zeigten ibr den Erdkreis, soweit der
Blick reicht, und sagten: Dies ist unser Kloster,
Herrim.»

Ihre Berufung, barfuss den Spuren Jesu zu
folgen, ldsst Franziskus und seine Briider bei

138

allen freundschaftlichen Beziehungen zu Be-
nediktinerkonventen selber auf klgsterliche
Strukturen verzichten.

Gegensitze ziehen sich an

Franziskanische und benediktinische Quellen
sind reich an Hinweisen, die auf ein gutes Ver-
hiltnis zwischen Franziskus und Benedikti-
nern schliessen lassen. Monche begegnen so-
gar an Schliisselstellen seines neuen Weges.
Nach seinem Bruch mit dem Vater findet der
enterbte Kaufmann Arbeit als Kiichenhilfe im
Benediktinerkloster San Verecondo in Vallin-
gegno. Stefan von Narni berichtet, dass Fran-
ziskus spéter in seiner fraternitas einzelne Kan-
didaten zunichst bei Abteien leben und
dienen liess; er selber sei von Franziskus «zu-
sammen mit einem Gefihrten einer Abtei
zugewiesen worden. Zwei Jahre spiter kehrte
der selige Franziskus zu jener Abtei zuriick
und...erkundigte sich unter den Ménchen
sorgfiltig iiber dessen Leben. Und da er von
allen ein lobliches Zeugnis tiber das Leben des
Bruders erhielt, hiess er ihn bei ihm zu bleiben
und wihlte ihn fiir viele Jahre zu seinem be-
sonderen Gefihrten.» Auch der neue Weg sei-
ner Freundin Klarabeginnt im Frithling 1211,
von Franziskus arrangiert, mit dem Dienst in
der Benediktinerinnenabtei San Paolo delle
Abbadesse.

Vielleicht war auch jener Priester, der im
Frithjahr 1208 in der Portiuncula die Messe
feierte, das Evangelium von der Jiingeraussen-
dung las und es dem tief ergriffenen Franzis-
kus in der Stunde der definitiven Berufung
erklirte, ein Benediktiner. Die kleine Land-
kapelle in der Ebene von Assisi gehorte nim-
lich der Cluniazenser-Abtei San Benedetto al
Subasio. Ein Sohn Benedikts steht Franziskus
entscheidend zur Seite, als er im folgenden
Frithling 1209 mit elf Gefihrten nach Rom
kommt. Kardinal Johannes von San Paolo
fuori le Mura lisst sich beeindrucken von ih-
rer evangelischen Radikalitit, das mit einem
klaren Ja zur rémischen Kirche verbunden ist.
Er legt das Anliegen der Bussbriider dem Papst
vor. Mehrere Quellen sind sich darin einig,



dass der Benediktinerkardinal Bedenken, die
Innozenz III. geltend macht, tiberwindet und
die pipstliche Gutheissung der jungen frater-
nitas erwirkt. Zuriick in Assisi, sind es die
Moénche von San Benedetto al Subasio, die
Franziskus kurz vor dem Winter 1209/10 die
Portiuncula iiberlassen, die sich in Kiirze zum
Zentrum der wandernden Bruderschaft ent-
wickeln wird. Hier treffen sich die Briider auf
festgesetzte Festtermine hin aus allen Him-
melsrichtungen, hier stosst Klara im Frithling
1211 zu den Minores, hier werden in den ers-
ten Jahren neue Briider in die Bewegung auf-
genommen, hier hat Franziskus immer wieder
Stille gesucht, hier haben jihrliche Phingst-
kapitel die schnelle Entwicklung des neuen
Ordens gesteuert, hier in Portiuncula hat die
grosse Briiderversammlung 1217 die Expan-
sion iiber die Alpen und nach Ubersee be-
schlossen, hat Franziskus 1220 die Leitung des
Ordens niedergelegt, hat 1221 sein Nach-
folger Pietro di Cattaneo sein Grab gefunden,
ist 1223 die definitive Ordensregel von den
Briidern angenommen worden und will
Franziskus im Herbst 1226 auch sterben und
begraben werden. Die benediktinische Land-
kapelle der Portiuncula ist und bleibt Zen-
trum und Wiege des Franziskanerordens.
Uber Assisi hinaus sind andere benediktini-
sche Zentren zu nennen, die im Licht der
franziskanischen Frithzeit auftauchen. Fran-
ziskus kehrte immer wieder zu jener kleinen
Abtei San Verecondo auf einem Hiigel bei
Gubbio zuriick, die ihn nach seiner Ent-
erbung kurz aufgenommen hatte. Die Passio
des Klosterpatrons schildert eine Versamm-
lung der Frithzeit: «/n néichster Umgebung
dieser Abtei hat der selige Franziskus ein
Kapitel der ersten 300 Briider versammelt. Bei
dieser Gelegenheit hatten der Abt und die
Meanche den Briidern alles Lebensnorwendige
grossziigig besorgt, soweit es ibnen maglich war:
Gersten-, Weizen-, Buchweizen- und Hirsebrot,
klares Trinkwasser und Apfelwein mir Wasser
vermischt fiir die Geschwichten, Bohnen und
Getreide auch in Fiille.»

An eine indirekte Form benediktinischer
Unterstiitzung ~ erinnern  urfranziskanische

FEinsiedeleien, die von Ménchen errichtet,
genutzt, aufgegeben und dann Franziskus
iiberlassen wurden. Die Carceri bei Assisi
bestanden aus Felshshlen und einem Orato-
rium, das die nahe Benediktinerabtei San
Benedetto al Subasio errichtet und fiir radika-
lere Ménche genutzt hatte. Auch Cerbaiolo
im Tibertal hat benediktinische Urspriinge,
wihrend Montecasale von den Camaldolen-
sern im nahen San Sepolcro an die Briider ab-
getreten wurde. Das franziskanische Eremo
auf dem Monteluco entstand um die alte
Caterina-Kapelle, die der benediktinischen
Eremitenkongregation von San Giustino
gehorte. Die Einsiedelei des Speco bei Sant’
Urbano gehorte der Benediktinerabtei von
Stroncone, und Fontecolombo erwuchs aus
einer Kapelle und einem Haus der Sabiner-
Abtei Farfa. Die lesekundigen Briider verrich-
teten zudem in der Frithzeit mangels Brevieren
das Stundengebet nach Méoglichkeit in den
Gortteshiusern der Kldster oder in stidtischen

Kirchen.

Benedikt in der Portiuncula — eine symbol-
trichtige Tradition

Dass in der Portiuncula-Kapelle, dem Zen-
trum des Franziskanerordens, Ol der Subasio-
Abtei in der Altarlampe brannte, bestitigt die
Sympathie der Moénche fiir Franziskus und
seine Briider. Ein halbes Jahrtausend spiter

Umbrien — Assisi
5.—11. Oktober 2008

Pilger- und Kulturreise, begleitet von
P Augustin Grossheutschi, Mariastein,
mit Erich-Saner-Car, Laufen. Pauschal-
preis: Fr. 1100.—; Einzelzimmerzuschlag:
Fr. 195.— Versicherungen: Fr. 25.—.
Auskunft und Anmeldeformulare bei P
Augustin; Anmeldung bei Erich Saner
Reisen AG, Ziegeleistrasse 52, 4242 Lau-
fen (Tel. 061 765 85 00).

139



stosst Bernard de Montfaucon auf eine beson-
dere Erzihltradition: Der franzésische Bene-
diktiner bereist Italien auf der Suche nach
Handschriften und besuchte Assisi im Jahr
1701. In der Portiuncula hért er von einem
Franziskaner eine lokale Ubetlieferung, wo-
nach die Kapelle von syrischen Ménchen er-
baut und dann von Benedikt erweitert worden
sei. Zwar diirfte Benedikt von Nursia kaum in
der Portiuncula gewesen sein, um eigenhindig
weiterzubauen, was orientalische Ménche
begonnen hatten, worauf 600 Jahre spiter
Franziskus erneut ausbauen wiirde, was sein
grosser umbrischer Landsmann zuriickgelas-
sen hatte. Doch veranschaulichen solche sym-
bolreichen Erzihltraditionen die Entwick-
lingslinie einer grésseren Geschichte: Das
ostliche Ménchtum wird in Italien von Bene-
dikts Klosterkultur abgeldst und sieht nach
Jahrhunderten im Zeitalter der entstehenden
Stadtkultur die Bettelorden aufkommen. Im
Fall der Portiuncula-Legende spiegeln sich
drei historische Fakten: Die bisher dominante
benediktinische Tradition erlebt und unter-
stiitzt das Auftkommen der neuartigen Bruder-
schaft um Franziskus, stellt ihr das eigentliche
Zentrum zur Verfiigung und pflegt freundli-
che Kontakte zum neuen Bettelorden, der die
alten Monchskloster in Assisis Einzugsgebiet
bald iibertreffen wird, sowohl an pastoraler als
an sozialer und kultureller Bedeutung.

Franziskus in Subiaco: ein «zweiter

Benedikt»?

Umgekehrt begegnen wir Franziskus am Ur-
sprung des benediktinischen Monchtums,

(Zu den Bildern) Subiaco, Sacro Speco. Hier
lebte Benedikt wihrend dreier Jahre in einer
Hobhle als Einsiedler, die spiter in eine Kapelle
umgewandelt wurde. Links: Fresko des hl. Bene-
dikt; in seiner Linken hiilt er die ersten Worte
seiner Klosterregel; rechis: Bildnis des hl. Franz
von Assisi, ebenfalls im Sacro Speco; in der Lin-
ken hilt er die Worte «Pax huic domui» («Frie-
de diesemn Haus», Lk 10,5).



namlich in Subiaco, in den Bergen 6stlich von
Rom. Auf persénliche Beziehungen zum Be-
nediktinerkloster Subiaco weist ein Brief des
Poverello hin, den die dortigen Ménche offen-
sichtlich von einem Original in ein Messbuch
hinein abgeschrieben haben. Zudem stellen
die Ménche von Subiaco Benedikt und Fran-
ziskus kiinstlerisch in eine geschichtliche Pa-
rallele. 1228 wird der Ménch Lando Abt im
Tal des Flusses Aniene, in welchem Subiaco
gelegen ist. Er hat seit 1208 als Kaplan den
michtigen Kardinal Hugolin von Ostia be-
gleitet. Dieser ist seit 1217 personlicher
Freund des Franziskus und sein michtigster
Forderer an der romischen Kurie. Hugolin
wird im Friihling 1227 Papst Gregor IX. und
Lando Monate spiter Abt in Subiaco. Zu Eh-
ren des neuen Papstes lisst er eine Kapelle aus-
malen, die in unmittelbarer Nihe des Sacro
Speco gelegen ist, jener Héhle also, in der Be-
nedikt gegen Ende des 6. Jahrhunderts drei
Jahre lang als Einsiedler gelebt hatte. Das Bild-
programm zeigt Hugolin bei der Kapellweihe
und Franziskus, der als Gast mit dem Frie-
densgruss «in dieses Haus» tritt. Abt Lando
selber erscheint auf diesem Fresko unten links
als kleine Gestalt, die Franziskus respektvoll
verehrt, noch bevor er offiziell heilig gespro-
chen ist.

Mit Hugolins Idealen und kirchlichen Hoff-
nungen vertraut, inspiriert Lando die Bot-
schaft des Freskenprogramms und betont
dabei auch die Bedeutung des Franziskus. In-
dem der Poverello barfuss, mit Strick gegiirtet,
ohne Stab auftritt und mit leeren Hinden den
Friedensgruss der Jiinger Jesu erneuert, tritt er
in seiner ganzen Erscheinung als neuer Apos-
tel auf. Das Bild erfasst die Berufung des Fran-
ziskus erstaunlich gut. Die Darstellung des
«FRater FRAnCISCVs» gewinnt an Profil,
wenn sie in Dialog tritt mit einem anderen
Fresko im gleichen Sacro Speco: Uber der alten
Pforte des Klosters schaut nimlich Benedikt
viterlich auf die Ankémmlinge. Die beiden
Fresken stammen aus derselben Zeit und ver-
binden die beiden Ordensstifter symboltrich-
tig. Auch der Ménchsvater erscheint anni-
hernd in Lebensgrosse an einer Tiire — nicht

141



Vortragsexerzitien im November

Dem heiligen Benedikt
auf der Spur

Vom Montag, 24., bis Freitag, 28. No-
vember 2008 hilt P Augustin Gross-
heutschi im Kurhaus Kreuz in Maria-
stein Vortragsexerzitien zum Thema
«Die zehn Grundsitze von Papst Johan-
nes XXIII. — auch fiir uns?». Auskunft
und Anmeldung im Kurhaus Kreuz,
Mariastein (Tel. 061 735 12 12; siehe
Hinweis S. 167).

als Gast eintretend, sondern Eintretende emp-
fangend. Der Monchsvater trigt seine Kapuze
ebenfalls tiber den Kopf gezogen und hilt mit
Hirtenstab und offenem Regelbuch die Arttri-
bute des Ordensgriinders in seinen Hinden.
Das ilteste Franziskusbild iiberhaupt, das der
Sacro Speco von Subiaco uns erhalten hat, ist
offensichtlich als Parallelfresko zur Benedikt-
darstellung am Klostereingang gestaltet. Bene-
dike crigt Schuhe und ist «Pater», Franziskus
ist barfuss und «Frater». Benedikt trigt iiber
dem braunen Kleid ein Skapulier, Franziskus
einen einfacheren grauen Habit mit Kapuzen-
teil. Der Monchsvater hilt den Abtstab in der
Rechten und seine Regel mit dem ersten Vers
aus dem Vorwort (Obsculta o fili praecepta ma-
gistri — «Hore, mein Sohn, die Lehren des
Meisters» ) in der Linken, wihrend Franziskus’
Rechte leer bleibt und die Linke ans Evangeli-
um der Apostelsendung erinnert.

Hoffnungstriger fiir eine neue Zeit

Die Ménche von Subiaco ehren mit der Aus-
gestaltung der Gregorskapelle den Papst ihrer
Zeit als grossen Freund der Benediktiner wie
auch des Franziskus. Gregor IX. pflegte bereits
als Kardinal eine besondere Nihe zu Benedik-
tinern mit seiner entschiedenen Foérderung

der Minderbriider. Als sein langjihriger Ka-

142

plan weiss der neue Abt von Subiaco, welch
grosse Hoffnung der Papst auf die Franziska-
ner setzte. In der pipstlichen Politik finden
Benedikt und Franziskus als zwei privilegierte
Ordensgriinder zusammen: der alte Monchs-
vater mit der Stabilitdt seiner Regel und der in-
novative Poverello mit seinem vitalen Briider-
orden.

Abt Lando hat im Gefolge Hugolins (bzw.
Papst Gregor IX.) bedeutsame Entwicklungen
in Kirche und Gesellschaft aus nichster Er-
fahrung kennen und aus kurialer Optik deu-
ten gelernt: die pastorale Not in den schnell
wachsenden Stidten, das Unvermogen des
Weltklerus, das Abseitsstehen der Abteien,
aber auch das Entstehen der Dominikaner
und der Minderbriider, die in den aufstreben-
den Stidten als innovative Orden mit neuen
Formen der Evangelisation auf die Not der
Zeit antworten. Lando erkennt, dass das biir-
gerlich-stidtische Zeitalter nach neuen For-
men religiéser und apostolischer Orden ruft.
Weit gereist, setzt er den eigenen Ordensgriin-
der, dem das frithmittelalterliche Europa nach
der Vélkerwanderung wesentlich seine Evan-
gelisierung und den kulturellen Autbau ver-
dankt, in Parallele zum neuen Ordensgriinder,
der zur Hoffnungsgestalt ins neue biirgerliche
Zeitalter wird. Das Fresko der Gregorskapelle
lasst den Frater Franciscusim Jahr 1228 kiinst-
lerisch an die Wiege des klassischen Monchs-
ordens kommen: jenen Poverello, der die Wie-
ge seines schnell wachsenden Briiderordens
auf benediktinischem Boden belassen wollte —
in jener Portiuncula des Subasio-Klosters, von
der aus die Minderbriider ihre vitale Expan-
sion in die neu anbrechende Welt des biirger-
lichen Zeitalters antraten. Die bildliche Ver-
bindung des «Franciscus — alter Benedictus»
(«Franz, ein zweiter Benedikt») lisst sich aus
der wachen Geschichtsinterpretation eines
welterfahrenen Abtes erkliren, der den Bruder
aus Assisi iiber Hugolin schitzen lernte und
die Bedeutung seiner Bewegung erfasste. Es ist
durchaus méglich, dass er Franziskus irgend-
wann zwischen 1217 und 1224 auch person-
lich nach Subiaco, an den Ursprungsort des
alten Monchtums geladen hat.



	Franz von Assisi - ein zweiter Benedikt? : Was den Mönchsvater und den Bettelbruder unterscheidet - und was sie verbindet

