
Zeitschrift: Die Glocken von Mariastein

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 85 (2008)

Heft: 4

Artikel: Franz von Assisi - ein zweiter Benedikt? : Was den Mönchsvater und
den Bettelbruder unterscheidet - und was sie verbindet

Autor: Kuster, Nikolaus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030425

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030425
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Franz von Assisi - ein zweiter Benedikt?
Was den Mönchsvater und den Bettelbruder unterscheidet —

und was sie verbindet

Br. Nikolaus Küster

Menschen verschiedener Generationen setzen
Benedikt und Franziskus untrennbar in
Beziehung: den Mönchsvater mit dem
Bettelbruder, den weisen Meister mit dem
charismatischen Poverello, den spätantiken Abt mit
dem hochmittelalterlichen Wanderprediger.
Es sind zwei Landsleute aus Umbrien in Mit-
telitalien, die einander freundschaftlich
gegenüberstehen. Benedikt wächst im antiken
Städtchen Norcia auf, das abseits der
Heerstrassen in einer einsamen Hochebene der
Sibillinerberge liegt, und Franz kommt aus
Assisi, gelegen in jener Kulturgegend, wo der
Tiber den Apennin verlässt. Der eine steht in
der Mitte des ersten Jahrtausends und ist zum
Mönchsvater des Abendlandes und zum
«Patron Europas» geworden. Der andere gründete

den grössten Bettelorden, und er lebte am
«Morgen der Moderne» — die ihn im Jahr
2000 zum «Mann des zweiten Jahrtausends»
wählte.

Stabilität und Mobilität

«Benedikt lebt auf dem Berg, auf Zion,
Franziskus wandert in den Niederungen des Ir-

Br. Nikolaus Küster, 46, Dr. theoi, gehört seit
1985 dem Kapuzinerorden an. Er studierte
Geschichte in Fribourg, Theologie in Luzern und
Spiritualität in Rom. Er lehrt Kirchengeschichte
am Religionspädagogischen Institut der Uni
Luzern. Er hat Bücher undArtikel zur Geschichte
des Franziskanerordens verfasst. Sein «Basislager»

ist das Kapuzinerkloster Ölten.

dischen», schreibt der Schweizer Kapuziner
Anton Rotzetter: «Benedikt vertritt das

Endgültige in der Zeit, Franziskus das andauernde
Provisorium dieser Zeit. Diese Polarität muss
innerhalb des Christlichen als solche erhalten
bleiben.» Tatsächlich antworten die stabilitas
der Mönche und die mobilitas der Minderbrüder

in schöpferischer Weise auf eine Sehnsucht

ihrer Epoche und auf ein inneres
Bedürfnis des Menschen.
Benedikt gründet sein Lebensprogramm auf
Stabilität, Kontinuität und Ordnung. Er
antwortet damit der Unruhe der Völkerwanderung,

die Kriege, politische Machtwechsel,
kulturellen Zusammenbruch, wirtschaftliches
Chaos, soziale Not und religiöse Spannungen
über Westeuropa bringt. In einer Epoche
radikalen Wandels suchen Menschen existenziell
nach Halt und Orientierung. Benedikts Mönche

erweisen sich im Frühmittelalter als
spirituelle und zivilisatorische Kraft ersten Ranges,
die ganz Europa prägt und die Grundlagen zur
christlich-germanischen Kultur legt.
Franziskus lebt in der Blütezeit der Christianitas,

der hochmittelalterlichen Gesellschaft,
die ganz Europa umfasst und durch und durch
vom christlichen Glauben durchdrungen ist.
Die neu erwachenden Städte brechen aus der
starren Feudalordnung aus. Die Epoche der
«Ritter, Mönche und Bauern» weicht der Zeit
der Stadtrepubliken, Kathedralen und Zünfte.
Demokratische Gemeinwesen setzen sich
gegen adelige Herren durch, entwickeln Gewerbe

und Geldwirtschaft, schaffen sich Schulen
in den Städten und entfalten Handelsbeziehungen

über die Alpen und über die Meere.
Als Sohn eines international tätigen Kauf-

136



manns trägt Franziskus die demokratische
Revolution Assisis mit und überträgt die

Dynamik dann auf seine neue religiöse
Bruderschaft. Diese radikalisiert die Mobilität der
städtischen Kultur: sozial, indem sie
Menschen aller Schichten in einer einzigen frater-
nitas (Bruderschaft) gleichstellt, geografisch,
indem sie ganz Europa durchwandert und
selbst jenseits des Meeres Fuss fasst, und kirchlich,

indem sie Wanderleben und Sendung der
Apostel auch Laien zutraut.
Benedikt stabilisiert in einem epochalen
Umbruch, der sich nach neuer Ordnung sehnt,
Franziskus inspiriert einen neuen Aufbruch,
der sich aus starren Ordnungen löst und eine

dynamische Kultur entwickelt. Beide Pole

liegen in der Natur des Menschen: das

lebensnotwendige Bedürfnis nach Ordnung, Strukturen

und Kontinuität wie auch das existen-
zielle «Pilger- und Fremdling-Sein» in dieser
Welt.

Franziskus in Spannung zu Benedikt

Die erste franziskanische Generation entwickelt

schon früh das Bewusstsein, etwas gänzlich

Neues zu entwickeln: vita apostolica, das

Leben also, wie es die Apostel vorgemacht
haben, von Laien und Priestern gemeinsam
in radikaler Armut und brüderlich
umherziehend innerhalb der Kirche gelebt.
Entschiedene Abgrenzung zum Ordo monasticus

(der Stand der Mönche) und zur dominanten
Spiritualität der Benediktiner und Zisterzienser

ist bereits bei Franziskus, seinem ersten
Biografen, seinen Gefährten und bei
zeitgenössischen Beobachtern greifbar.
Seine geschwisterliche Sicht von Welt,
Menschen und fraternitas lässt den Poverello mit
dem Evangelium auf jede Art menschlicher
Meister und Väter verzichten, gemäss der

Weisung Jesu: «...ihr alle seid Brüder... ihr
sollt niemand auf Erden euren Vater nennen;
denn nur einer ist euer Vater, der im Himmel»
(Mt 23,8-10) - und sei es ein noch so erfahrener

irdischer Abbas (Vater-Abt) im Auftrag
des himmlischen Vaters. Gewiss streben auch
Mönche ein radikales Leben in der Nachfolge

Christi an, wozu die «Vorschriften des Meisters

und die Mahnungen des Vaters» anleiten
sollen. Für Franziskus stellen jedoch die «Räte
und Gebote» des Evangeliums die eigentliche
und einzige Regel dar: Franziskus will wie
die Apostel «auf den Fussspuren Jesu» leben.
Weil die franziskanische Berufung sich radikal
geschwisterlich in die Nachfolge des armen
Wanderpredigers Jesus aufmacht und das

Evangelium als ganzes ohne Vermittlung
durch Ordensregeln leben will, muss
Franziskus 1209 Versuchen der römischen Kurie
widerstehen, seinen Brüdern die Lebensform
von Mönchen oder Einsiedlern schmackhaft
zu machen. Noch entschiedener widersetzt
sich der Heilige zehn Jahre später jeder
Annäherung an geltende Klosterregeln. Als der
junge Orden in einer schwierigen Wachstumskrise

strukturiert und sein Leben geregelt
werden musste, suchten ihm gebildete Brüder
durch Anleihen an das benediktinische Modell

klareres Profil zu geben. Am Pfingst-
kapitel von 1219 reagiert der Heilige geradezu
zornig auf solche Versuche.

Etwas ganz Neues — die novitas franciscana

Dass die Franziskaner (offiziell «Minderbrüder»)

einen neuen Ordenstypus entfalten, stellen

auch Zeitgenossen fest. So schreibt Bischof
Jacques de Vitry kurz nach 1220 in seiner
«Abendländischen Geschichte»: «Es gab seit

einiger Zeit drei religiöse Orden: Eremiten,
Mönche und Kanoniker. Doch Gott wollte das

Geviert des Fundaments jener, die nach einer
Regel leben, vollenden. So hat er in unseren
Tagen eine vierte Lebensform hinzugefügt, die
Schönheit eines neuen Ordens... Es sind dies

die wahren Armen Christi, der Orden der
Prediger, die wir Minderbrüder nennen...»
Auch Benediktiner äussern sich über den
Erfolg des neuartigen Ordens. Der englische
Mönch Matthäus Paris stellt in seiner Historia
Anglorum zum Jahr 1235 fest: «In diesen Tagen
hat der Orden der Prediger und Minoriten zu
wachsen und blühen begonnen in einem Aus-
mass, dass sie durch ihre Behausungen und die
Anzahl ihrer gebildetett Brüder wie auch durch

137



den Rufihres Wissens und ihrer Predigttätigkeit
mit den berühmtesten Klöstern gleichgesetzt werden

können.»
Der Biograf von Franz, Thomas von Celano,
zeichnet 1228 ein Profil der franziskanischen
Lebensform in markantem Gegensatz zur Kultur

der Mönche: Grundlegend ist das

Unterwegssein zusammen mit Gefährten in grösster
Armut. Offen für jeden Menschen, arbeiten
die Brüder in Dörfern, Städten und Höfen.
Liebe zur Welt, prophetischer Dialog mit ihr
und Verkündigung unter den Menschen in
Wort und Tat lassen wenig von monastischer
fuga mundi (Weltflucht) spüren. An die Stelle
des Gemeinschaftslebens (vita communis) tritt
die brüderliche Gefährtenschaft unterwegs.
Franziskus' Liebe zur Stille verbindet sich mit
Wanderpredigt und Friedensinitiativen.

«Unser Kloster ist die Welt»

Auch die franziskanische Theologie setzt sich
mit der Eigenart ihrer Nachfolge im Unterschied

zur traditionellen benediktinischen
Klosterkultur auseinander. Das poetische
Werk Sacrum Commercium, vor 1250
geschrieben, lässt die Geschichte der Mönche in
der Zeit der Wüstenväter eindrücklich beginnen.

Im Lauf der Jahrhunderte geht jedoch die
Armut, liebste Gefährtin des Rabbi aus Naza-

ret, vergessen. Franziskus sucht nach der edlen
Frau Armut und findet sie aufeinem Berg. Die
Bitte der «Herrin», ihr Kloster sehen zu dürfen,

erfüllen die Brüder unter freiem Himmel:
«Nachdem sie allesfür das Mahl bereitet hatten,
luden sie Frau Armut zum gemeinsamen Essen.

Jene aber sagte: <Zeigt mir zuerst euer Oratorium,

Kapitelssaal, Kreuzgang, Refektorium,
Küche, Schlafsaal und Stall, schöne Stühle, fein
geschliffene Tische und weite Räumlichkeiten.
Nichts von all dem kann ich erblicken, nur euch
sehe ich heiter und fröhlich, überströmend vor
Freude...> Sie führten Frau Armut auf eine
Anhöhe, zeigten ihr den Erdkreis, soweit der
Blick reicht, und sagten: <Dies ist unser Kloster,
Herrin>.»
Ihre Berufung, barfuss den Spuren Jesu zu
folgen, lässt Franziskus und seine Brüder bei

allen freundschaftlichen Beziehungen zu
Benediktinerkonventen selber auf klösterliche
Strukturen verzichten.

Gegensätze ziehen sich an

Franziskanische und benediktinische Quellen
sind reich an Hinweisen, die auf ein gutes
Verhältnis zwischen Franziskus und Benediktinern

schliessen lassen. Mönche begegnen
sogar an Schlüsselstellen seines neuen Weges.
Nach seinem Bruch mit dem Vater findet der
enterbte Kaufmann Arbeit als Küchenhilfe im
Benediktinerkloster San Verecondo in Vallin-
gegno. Stefan von Narni berichtet, dass
Franziskus später in seiner fraternitas einzelne
Kandidaten zunächst bei Abteien leben und
dienen Hess; er selber sei von Franziskus
«zusammen mit einem Gefährten einer Abtei
zugewiesen worden. Zwei Jahre später kehrte
der selige Franziskus zu jener Abtei zurück
und... erkundigte sich unter den Mönchen
sorgfältig über dessen Leben. Und da er von
allen ein löbliches Zeugnis über das Leben des

Bruders erhielt, hiess er ihn bei ihm zu bleiben
und wählte ihn für viele Jahre zu seinem
besonderen Gefährten.» Auch der neue Weg seiner

Freundin Klara beginnt im Frühling 1211,
von Franziskus arrangiert, mit dem Dienst in
der Benediktinerinnenabtei San Paolo delle
Abbadesse.
Vielleicht war auch jener Priester, der im
Frühjahr 1208 in der Portiuncula die Messe
feierte, das Evangelium von der Jüngeraussendung

las und es dem tief ergriffenen Franziskus

in der Stunde der definitiven Berufung
erklärte, ein Benediktiner. Die kleine
Landkapelle in der Ebene von Assisi gehörte nämlich

der CIuniazenser-Abtei San Benedetto al
Subasio. Ein Sohn Benedikts steht Franziskus
entscheidend zur Seite, als er im folgenden
Frühling 1209 mit elf Gefährten nach Rom
kommt. Kardinal Johannes von San Paolo
fuori le Mura lässt sich beeindrucken von
ihrer evangelischen Radikalität, das mit einem
klaren Ja zur römischen Kirche verbunden ist.
Er legt das Anliegen der Bussbrüder dem Papst
vor. Mehrere Quellen sind sich darin einig,

138



dass der Benediktinerkardinal Bedenken, die
Innozenz III. geltend macht, überwindet und
die päpstliche Gutheissung der jungen frater-
nitas erwirkt. Zurück in Assisi, sind es die
Mönche von San Benedetto al Subasio, die
Franziskus kurz vor dem Winter 1209/10 die
Portiuncula überlassen, die sich in Kürze zum
Zentrum der wandernden Bruderschaft
entwickeln wird. Hier treffen sich die Brüder auf
festgesetzte Festtermine hin aus allen
Himmelsrichtungen, hier stösst Klara im Frühling
1211 zu den Minores, hier werden in den ersten

Jahren neue Brüder in die Bewegung
aufgenommen, hier hat Franziskus immer wieder
Stille gesucht, hier haben jährliche Pfingst-
kapitel die schnelle Entwicklung des neuen
Ordens gesteuert, hier in Portiuncula hat die

grosse Brüderversammlung 1217 die Expansion

über die Alpen und nach Ubersee
beschlossen, hat Franziskus 1220 die Leitung des

Ordens niedergelegt, hat 1221 sein Nachfolger

Pietro di Cattaneo sein Grab gefunden,
ist 1223 die definitive Ordensregel von den
Brüdern angenommen worden und will
Franziskus im Herbst 1226 auch sterben und
begraben werden. Die benediktinische
Landkapelle der Portiuncula ist und bleibt
Zentrum und Wiege des Franziskanerordens.
Über Assisi hinaus sind andere benediktinische

Zentren zu nennen, die im Licht der
franziskanischen Frühzeit auftauchen.
Franziskus kehrte immer wieder zu jener kleinen
Abtei San Verecondo auf einem Hügel bei
Gubbio zurück, die ihn nach seiner
Enterbung kurz aufgenommen hatte. Die Passio
des Klosterpatrons schildert eine Versammlung

der Frühzeit: «In nächster Umgebung
dieser Abtei hat der selige Franziskus ein

Kapitel der ersten 300 Brüder versammelt. Bei
dieser Gelegenheit hatten der Abt und die
Mönche den Brüdern alles Lebensnotwendige
grosszügig besorgt, soweit es ihnen möglich war:
Gersten-, Weizen-, Buchweizen- und Hirsebrot,
klares Trinkwasser und Apfelwein mit Wasser

vermischt für die Geschwächten, Bohnen und
Getreide auch in Fülle.»
An eine indirekte Form benediktinischer
Unterstützung erinnern urfranziskanische

Einsiedeleien, die von Mönchen errichtet,
genutzt, aufgegeben und dann Franziskus
überlassen wurden. Die Carceri bei Assisi
bestanden aus Felshöhlen und einem Oratorium,

das die nahe Benediktinerabtei San
Benedetto al Subasio errichtet und für radikalere

Mönche genutzt hatte. Auch Cerbaiolo
im Tibertal hat benediktinische Ursprünge,
während Montecasale von den Camaldolen-
sern im nahen San Sepolcro an die Brüder
abgetreten wurde. Das franziskanische Eremo
auf dem Monteluco entstand um die alte

Caterina-Kapelle, die der benediktinischen
Eremitenkongregation von San Giustino
gehörte. Die Einsiedelei des Speco bei Sant'
Urbano gehörte der Benediktinerabtei von
Stroncone, und Fontecolombo erwuchs aus
einer Kapelle und einem Haus der Sabiner-
Abtei Farfa. Die lesekundigen Brüder verrichteten

zudem in der Frühzeit mangels Brevieren
das Stundengebet nach Möglichkeit in den
Gotteshäusern der Klöster oder in städtischen
Kirchen.

Benedikt in der Portiuncula — eine
symbolträchtige Tradition

Dass in der Portiuncula-Kapelle, dem
Zentrum des Franziskanerordens, Öl der Subasio-
Abtei in der Altarlampe brannte, bestätigt die
Sympathie der Mönche für Franziskus und
seine Brüder. Ein halbes Jahrtausend später

Umbrien - Assisi

5.-11. Oktober 2008

Pilger- und Kulturreise, begleitet von
P. Augustin Grossheutschi, Mariastein,
mit Erich-Saner-Car, Laufen. Pauschalpreis:

Fr. 1100.—; Einzelzimmerzuschlag:
Fr. 195-; Versicherungen: Fr. 25.-.
Auskunft und Anmeldeformulare bei P.

Augustin; Anmeldung bei Erich Saner
Reisen AG, Ziegeleistrasse 52, 4242 Laufen

(Tel. 061 765 85 00).

139



stösst Bernard de Montfaucon auf eine besondere

Erzähltradition: Der französische
Benediktiner bereist Italien auf der Suche nach
Handschriften und besuchte Assisi im Jahr
1701. In der Portiuncula hört er von einem
Franziskaner eine lokale Uberlieferung,
wonach die Kapelle von syrischen Mönchen
erbaut und dann von Benedikt erweitert worden
sei. Zwar dürfte Benedikt von Nursia kaum in
der Portiuncula gewesen sein, um eigenhändig
weiterzubauen, was orientalische Mönche
begonnen hatten, worauf 600 Jahre später
Franziskus erneut ausbauen würde, was sein

grosser umbrischer Landsmann zurückgelassen
hatte. Doch veranschaulichen solche

symbolreichen Erzähltraditionen die Entwick-
lingslinie einer grösseren Geschichte: Das
östliche Mönchtum wird in Italien von Benedikts

Klosterkultur abgelöst und sieht nach
Jahrhunderten im Zeitalter der entstehenden
Stadtkultur die Bettelorden aufkommen. Im
Fall der Portiuncula-Legende spiegeln sich
drei historische Fakten: Die bisher dominante
benediktinische Tradition erlebt und unterstützt

das Aufkommen der neuartigen Bruderschaft

um Franziskus, stellt ihr das eigentliche
Zentrum zur Verfügung und pflegt freundliche

Kontakte zum neuen Bettelorden, der die
alten Mönchsklöster in Assisis Einzugsgebiet
bald übertreffen wird, sowohl an pastoraler als

an sozialer und kultureller Bedeutung.

Franziskus in Subiaco: ein «zweiter
Benedikt»?

Umgekehrt begegnen wir Franziskus am
Ursprung des benediktinischen Mönchtums,

(Zu den Bildern) Subiaco, Sacro Speco. Hier
lebte Benedikt während dreier Jahre in einer
Höhle als Einsiedler, die später in eine Kapelle
umgewandelt wurde. Links: Fresko des hl. Benedikt;

in seiner Linken hält er die ersten Worte
seiner Klosterregel; rechts: Bildnis des hl. Franz
von Assisi, ebenfalls im Sacro Speco; in der Linken

hält er die Worte «Fax huic domui» («Friede

diesem Haus», Lk 10,5).

140



nämlich in Subiaco, in den Bergen östlich von
Rom. Auf persönliche Beziehungen zum
Benediktinerkloster Subiaco weist ein Brief des

Poverello hin, den die dortigen Mönche
offensichtlich von einem Original in ein Messbuch
hinein abgeschrieben haben. Zudem stellen
die Mönche von Subiaco Benedikt und
Franziskus künstlerisch in eine geschichtliche
Parallele. 1228 wird der Mönch Lando Abt im
Tal des Flusses Aniene, in welchem Subiaco

gelegen ist. Er hat seit 1208 als Kaplan den

mächtigen Kardinal Hugolin von Ostia
begleitet. Dieser ist seit 1217 persönlicher
Freund des Franziskus und sein mächtigster
Förderer an der römischen Kurie. Flugolin
wird im Frühling 1227 Papst Gregor IX. und
Lando Monate später Abt in Subiaco. Zu Ehren

des neuen Papstes lässt er eine Kapelle
ausmalen, die in unmittelbarer Nähe des Sacro

Speco gelegen ist, jener Höhle also, in der
Benedikt gegen Ende des 6. Jahrhunderts drei
Jahre lang als Einsiedler gelebt hatte. Das

Bildprogramm zeigt Hugolin bei der Kapellweihe
und Franziskus, der als Gast mit dem Frie-
densgruss «in dieses Haus» tritt. Abt Lando
selber erscheint auf diesem Fresko unten links
als kleine Gestalt, die Franziskus respektvoll
verehrt, noch bevor er offiziell heilig gesprochen

ist.
Mit Hugolins Idealen und kirchlichen
Hoffnungen vertraut, inspiriert Lando die
Botschaft des Freskenprogramms und betont
dabei auch die Bedeutung des Franziskus.
Indem der Poverello barfuss, mit Strick gegürtet,
ohne Stab auftritt und mit leeren Händen den

Friedensgruss der Jünger Jesu erneuert, tritt er
in seiner ganzen Erscheinung als neuer Apostel

auf. Das Bild erfasst die Berufung des
Franziskus erstaunlich gut. Die Darstellung des

«FRater FRAnCISCVs» gewinnt an Profil,
wenn sie in Dialog tritt mit einem anderen
Fresko im gleichen Sacro Speco: Uber der alten
Pforte des Klosters schaut nämlich Benedikt
väterlich auf die Ankömmlinge. Die beiden
Fresken stammen aus derselben Zeit und
verbinden die beiden Ordensstifter symbolträchtig.

Auch der Mönchsvater erscheint
annähernd in Lebensgrösse an einer Türe - nicht

141



Vortragsexerzitien im November

Dem heiligen Benedikt
auf der Spur

Vom Montag, 24., bis Freitag, 28.
November 2008 hält P. Augustin Gross-
heutschi im Kurhaus Kreuz in Mariastein

Vortragsexerzitien zum Thema
«Die zehn Grundsätze von Papst Johannes

XXIII. — auch für uns?». Auskunft
und Anmeldung im Kurhaus Kreuz,
Mariastein (Tel. 061 735 12 12; siehe
Hinweis S. 167).

als Gast eintretend, sondern Eintretende
empfangend. Der Mönchsvater trägt seine Kapuze
ebenfalls über den Kopf gezogen und hält mit
Hirtenstab und offenem Regelbuch die Attribute

des Ordensgründers in seinen Händen.
Das älteste Franziskusbild überhaupt, das der
Sacro Speco von Subiaco uns erhalten hat, ist
offensichtlich als Parallelfresko zur
Benediktdarstellung am Klostereingang gestaltet. Benedikt

trägt Schuhe und ist «Pater», Franziskus
ist barfuss und «Frater». Benedikt trägt über
dem braunen Kleid ein Skap ulier, Franziskus
einen einfacheren grauen Habit mit Kapuzenteil.

Der Mönchsvater hält den Abtstab in der
Rechten und seine Regel mit dem ersten Vers

aus dem Vorwort (Obsculta o filipraecepta ma-
gistri - «Höre, mein Sohn, die Lehren des

Meisters») in der Linken, während Franziskus'
Rechte leer bleibt und die Linke ans Evangelium

der Apostelsendung erinnert.

Hoffnungsträger für eine neue Zeit

Die Mönche von Subiaco ehren mit der
Ausgestaltung der Gregorskapelle den Papst ihrer
Zeit als grossen Freund der Benediktiner wie
auch des Franziskus. Gregor IX. pflegte bereits
als Kardinal eine besondere Nähe zu Benediktinern

mit seiner entschiedenen Förderung
der Minderbrüder. Als sein langjähriger Ka¬

plan weiss der neue Abt von Subiaco, welch

grosse Hoffnung der Papst auf die Franziskaner

setzte. In der päpstlichen Politik finden
Benedikt und Franziskus als zwei privilegierte
Ordensgründer zusammen: der alte Mönchsvater

mit der Stabilität seiner Regel und der
innovative Poverello mit seinem vitalen Brüderorden.

Abt Lando hat im Gefolge Hugolins (bzw.

Papst Gregor IX.) bedeutsame Entwicklungen
in Kirche und Gesellschaft aus nächster
Erfahrung kennen und aus kurialer Optik deuten

gelernt: die pastorale Not in den schnell
wachsenden Städten, das Unvermögen des

Weltklerus, das Abseitsstehen der Abteien,
aber auch das Entstehen der Dominikaner
und der Minderbrüder, die in den aufstrebenden

Städten als innovative Orden mit neuen
Formen der Evangelisation auf die Not der
Zeit antworten. Lando erkennt, dass das

bürgerlich-städtische Zeitalter nach neuen
Formen religiöser und apostolischer Orden ruft.
Weit gereist, setzt er den eigenen Ordensgründer,

dem das frühmittelalterliche Europa nach
der Völkerwanderung wesentlich seine
Evangelisierung und den kulturellen Aufbau
verdankt, in Parallele zum neuen Ordensgründer,
der zur Hoffnungsgestalt ins neue bürgerliche
Zeitalter wird. Das Fresko der Gregorskapelle
lässt den Frater Fmnciscus'im Jahr 1228
künstlerisch an die Wiege des klassischen Mönchsordens

kommen: jenen Poverello, der die Wiege

seines schnell wachsenden Brüderordens
auf benediktinischem Boden belassen wollte -
in jener Portiuncula des Subasio-Klosters, von
der aus die Minderbrüder ihre vitale Expansion

in die neu anbrechende Welt des bürgerlichen

Zeitalters antraten. Die bildliche
Verbindung des «Franciscus — alter Benedictus»

(«Franz, ein zweiter Benedikt») lässt sich aus
der wachen Geschichtsinterpretation eines
welterfahrenen Abtes erklären, der den Bruder
aus Assisi über Hugolin schätzen lernte und
die Bedeutung seiner Bewegung erfasste. Es ist
durchaus möglich, dass er Franziskus irgendwann

zwischen 1217 und 1224 auch persönlich

nach Subiaco, an den Ursprungsort des

alten Mönchtums geladen hat.

142


	Franz von Assisi - ein zweiter Benedikt? : Was den Mönchsvater und den Bettelbruder unterscheidet - und was sie verbindet

