Zeitschrift: Die Glocken von Mariastein
Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 84 (2007)

Heft: 5

Artikel: Mit dem Wort den Menschen dienen : vor 1600 Jahren starb der heilige
Johannes Chrysostomus

Autor: Roten, Philippe de

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1032632

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1032632
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Mit dem Wort den Menschen dienen
Vor 1600 Jahren starb der heilige Johannes Chrysostomus

P. Philippe de Roten OP

Ein starkes Band der Einheit zwischen den so
unterschiedlichen Kirchen des Westens und des
Ostens bilden die Heiligen. Unter ibnen spielen
die Viter der Alten Kirche eine herausragende
Rolle. Ihre Schriften und ibre Wirkungsgeschich-
te gehiren zur dkumenischen Basis der Christen-
heit. Einer von ihnen, der hl. Johannes Chrysos-
tomus, starb vor genau 1600 Jabren. Er hat
der Kirche ein gewaltiges Werk hinterlassen, da-
zu die «Heilige Liturgier, die seinen Namen
trigt. Die lateinische Kirche gedenkt seiner am
13. September. (Red.).

Die Liebe zum Wort

Johannes Chrysostomus, Sohn christlicher
Eltern, kam in Antiochien (im Nordwesten
Syriens) zur Welt, wahrscheinlich im Jahr 354.
Bald schon verliert er seinen Vater, doch dank
den Bemiihungen seiner Mutter erhilt er
eine ausgezeichnete klassische Bildung, unter
anderem bei Libanius, dem berithmtesten
Redner (lat. orator, griech. Rbetor) seiner Zeit.
Damit lernt Johannes in der Schule grosser

P Philippe de Roten (51), in Sitten VS auf
gewachsen, trat nach dem Studium der Altphi-
lologie in den Predigerorden (Dominikaner) ein.
In seiner Dissertation setzte er sich einge-
hend mit Johannes Chrysostomus auseinander:
«Baptéme et mystagogie. Enquéte sur l'initiation
chrétienne selon s. Jean Chrysostome» (LWQF
91). Miinster 2005. 498 S. I Philippe lebt und
arbeitet in Freiburg 1. Ue. (Der Artikel ist aus
dem Franzosischen iibersetzt),

184

Meister wie Euripides oder Demosthenes den
Umgang mit dem Wort, der darin besteht, das
Ohr der Zuhorer zu entziicken durch die
Schénheit der Sprache, den Geist zu unter-
weisen und den Seelengrund zu bewegen —
movere, docere, delectare nannten die Lateiner
diese Kunst.

Doch Johannes will mehr als die Laufbahn ei-
nes Redners, denn er geht auch beim Christen
Diodor von Tarsus (gest. ca. 390) zur Schule,
der ihn einfithrt in die Heilige Schrift. Hier
erlernt er das Gespiir fiir die Feinheiten der
Sprache, fiir die Bildersprache, welche Altes
und Neues Testament verbindet, fiir den
Wortsinn des biblischen Textes auch, so be-
zeichnend fiir die Bibelausleger Antiochiens.
Doch vor allem geht er durch eine eigentliche
Lebensschule, in der die Bibel desto besser ver-
standen wird, je mehr sie im Leben angewen-
det wird. In dieser Zeit, vermutlich ums Jahr
377, empfingt er die Taufe.

Um die bei Diodor erworbene geistliche Er-
fahrung zu vertiefen, begibt sich Johannes ein
paar Jahre spiter zu den Ménchen, die in den
Bergen rund um Antiochien leben. Vier Jahre
lang lebt er unter der Leitung eines alten
Ménchsvaters, zwei weitere Jahre zieht er
sich als Eremit ganz in die Einsamkeit zuriick.
Das bietet ihm die Gelegenheit, noch inniger
mit der Bibel vertraut zu werden: Er liest
sie, wiederkiuend, meditierend, Tag fiir Tag.
Gleichzeitig entdeckt er das Ménchsleben
in seiner schonsten Ausprigung, als Schule
des Erbarmens.

Doch dann kehrt er nach Antiochien zuriick.
Sowohl die Bitte des Bischofs Meletius wie
die infolge iiberstrenger Aszese angeschlagene



Gesundheit mégen bei diesem Entscheid mit-
gespielt haben. Doch ausschlaggebend war
zweifellos jene glithende apostolische Liebe,
die er spiter dem Monch Stelechius in Erin-
nerung rufen wird:

«Dass du dir keine Hlusionen wmachst und
meinst, durch den Riickzug auf die Gipfel der
Berge, in Wiilder und Schluchten und unzu-
gingliche Einédden kinnest du deiner aufge-
wiihlten Seele Rube verschaffen — all das bringt
nichts! Dazu braucht es vielmehr jene Glur, die
Christus im Herzen des Paulus entflammt hat»

(an Stelechius, 2,2: PG 47,413B).

Johannes weiss sehr wohl um die Gefihrdun-
gen einer ganz auf sich selbst ausgerichteten
Suche nach Vollkommenheit in der Abge-
schiedenheit. Aus eigener Erfahrung kann er
den Einsiedlern ihre apostolischen Pflichten
anmahnen:

«Wie sebr ist es zu bedauern, wenn Christen, die
nach Vollkommenheit streben, einfach ausstei-
gen, Welt und Gesellschaft verlassen, sich nicht
mehr kiimmern um das Wohlergehen der Men-
schen, und sich stattdessen in die Berge zuriick-
ziehen. Fragr man nach den Motiven ihres Ver-
haltens, werden sie dir antworten: <Um ja nicht
nachzulassen im Bemiihen um ein tugendhpaftes
Lebenh— Nun gut, es wéire wohl eher angebracht,
sie wiirden sich darum bemiihen, Seelen zu
gewinnen, selbst auf die Gefabr hin, dadurch
an Eifer einzubiissen, anstatt zuzuschauen, wie
ihre Briider zugrunde geben, wihrend sie selber
in der Abgeschiedenheit ihren Frieden habeny
(Predigten zu 1 Kor, 6,4: PG 61,53C-54A).

Fruchtbare Predigttitigkeit

Dieser letzte Satz bringt vielleicht am besten
das tiefste Anliegen zum Ausdruck, von dem
Johannes Chrysostomus beseelt ist: das Heil
der Mitmenschen, von dem seine ganze Pre-
digteitigkeit beredtes Zeugnis gibt.

Um 381 kehrt Johannes zuriick nach Antio-
chien. Bischof Meletius weiht ihn zum Dia-
kon, ein paar Jahre spiter, 380, erteilt ihm Bi-
schof Flavian die Priesterweihe. Von da an hilt
er regelmissig Homilien zur Heiligen Schrift.

Vor einer bunt zusammengewiirfelten und
schwierigen Horerschaft legt er die biblischen
Texte aus, wihrend der Eucharistiefeier oder
beim Stundengebet. Die Zuhérer sind bloss
rudimentir mit dem Evangelium vertraut, vie-
le von ihnen, vielleicht gar die Hilfte, sind
Taufbewerber (Katechumenen), kaum darauf
erpicht, sich den moralischen Anforderungen
der Taufe zu unterziechen. Aber es sind Antio-
chener! Als eine der bedeutendsten unter den
grossen Stidten des rémischen Imperiums
nahm Antiochien bereits die Apostel auf, die
Junger Jesu wurden hier zum erstenmal
«Christen» genannt (vgl. Apg 11,26). Noch
leben zahlreiche Heiden in der Stadt, die
Juden bilden eine einflussreiche Minderheit,
die Christen sind zwar die Mehrheit, doch
sind sie unter sich gespalten. Dariiber hinaus
fronen die Antiochener dem Theaterbesuch,
geben sich einer fatalistischen Einstellung
hin, und vor allem sind sie nur schwer von
etwas zu iiberzeugen. Stattdessen sind sie es
gewohnt, neue Ideen des langen und breiten
zu diskutieren und in Frage zu stellen.

In seinen Predigten ldsst sich Johannes auf
diese Herausforderung ein. Stets brillant,
aber niemals oberflichlich, beherrscht er die
Vortragskunst in souveriner Art und wahrt
dabei trotzdem die Natiirlichkeit. Weiss er
doch, dass der Prediger seine Aufgabe profes-
sionell wahrnehmen muss, will er den welt-
lichen Spektakeln ebenbiirtig sein. Selbst auf
die Gefahr hin, und dessen ist er sich durch-
aus bewusst, damit auch Leute anzuziehen, die
eher auf Unterhaltung als auf Bekehrung aus
sind. Darum legt er so grosses Gewicht auf
eine gediegene Ausbildung der Prediger:

«Um die Seelen zu beilen, steht, nebst dem Bei-
spiel der guten Tat, nur ein Mittel, ein einziger
Weg zur Verfiigung: Die Belehrung durch das
Worz. Sie ist das richtige Werkzeug, die eigentli-
che Nahrung, das gedeibliche Klima. Das Wort
ist Medizin, Feuer und Eisen, wenn es denn ni-
tig wird, etwas auszubrennen oder abzuschnei-
den. Wenn das Wort nichts vermag, dann har
alles andere keinen Wert ... Deshalb muss der
Priester unbedingt alles daran setzen, diese Fi-
higkeit im Umgang mit dem Wort zu erlangen»

185



(Uber das Priestertum 4,3: SC 272, S. 250—
253.262f; BKV'IV, 8. 193.199).

Aber mehr als alles ist Johannes voller Leiden-
schaft fiir das Wort Gottes. Unauthérlich legt
er es mit grosster Sorgfalt aus, ohne jemals
pedantisch zu werden. Er méchte die Liebe
zur Heiligen Schrift wecken, dass sie ergriffen
und begriffen, gelesen und bedacht werde
auch von Leuten, die ganz andere Interessen
haben:

«Fragst du sie, wer Amos ist, oder Obadja, oder
die Zahl der Propheten oder jene der Apostel,
so tun sie den Mund nicht auf. Doch (bei den
Wagenrennen) grossartig diskutieren iiber die
Pferde und die Wagenlenker — das kinnen sie
besser als die Philosophen und Rednerl»(Predig-
ten zu Joh, 58,4: PG 59,321A).

Dem, der sagt, er habe dazu keine Zeit, hilt
Johannes entgegen:

«Was sagst du, Mensch? Es sei nicht dein Ge-
schiift, die Heilige Schrift zu lesen, da du genug
anderes zu tun bast? Gerade deshalb hast du
die Bibel weir nitiger (als die Minche). Diese
sind néimlich nicht so auf die Hilfe der gottlichen
SChriﬁen angewiesen wie jene, die mitten
im Betrieb und in der Geschiftigkeir stehen.
Die Minche haben sich abgesetzt vom Lirm
des Marktplatzes, ibre Zelte in der Einsambkeit
aufgeschlagen, ruben im sicheren Hafen ... Wir
hingegen treiben gleichsam im aufgewiihlten
Meer und sind, 0b wir wollen oder nicht, unzdih-
ligen Siinden ausgesetzt, bediirfen darum stin-
dig und allezeit des Trostes der Heiligen Schrift.
Sie, die Mdinche, sind weir weg von
allen Streitigkeiten, miissen daher nicht mit
vielen Verletzungen rechnen. Du aber, der du
obne Unterlass im Getiimmel drin steckst, der
du hiufig Hiebe ecinstecken musst, brauchst
darum umso dringender eine passende Arznei.
Sei es, dass deine Gattin dir auf die Nerven
geht, sei es, dass du Arger hast mit den Kindern
und der Zorn in dir hochsteigt oder der Gegner
dir auflavert, oder dein Freund neidisch ist
auf dich, oder der Nachbar es auf dich abgesehen
hat oder dein Arbeitskollege dich  binter-
geht... Kurz und gut: so viel Anlass zum Zorn,

186

so viel Grund zu Sorgen, zu Niedergeschlagen-
heit und Kummer haben wir, allseits sind
wir der Uberheblichkeit und dem Unverstand
ausgesetzt, von allen Seiten miissen wir unzih-
lige Hiebe einstecken: Wie dringend brauchen
wir da ununterbrochen die Hilfe der Heiligen
Schriftly (Predigten diber Lazarus, 3,1: PG
48,992C).

Wir finden bei Johannes Chrysostomus eine
«Laienspiritualitit», die umso ausgeprigter
ausfillt, je mehr seelsorgerliche Erfahrungen
er sammelt. Auf keinen Fall méchte er, nun da
seine eigene asketische Phase hinter ihm liegt,
die Laien zum Monchsleben animieren, so als
wire dieses besser als das Leben der Verhei-
rateten. Im Gegenteil: Wer in der Familie,
mitten in den alltiglichen Verpflichtungen,
und mogen sie noch so weltlich erscheinen,
das Gebet pflegt, erwirbt sich grossere Ver-
dienste als die Ménche.

Paulus, das uniibertroffene Vorbild

In seiner Begeisterung fiir das Wort Gottes
und fiir die Verkiindigung in der Predigt
hat Johannes Chrysostomus ein {iberragen-
des Vorbild, auf das er ohne Unterlass Bezug
nimmt und fiir das er eine grenzenlose Be-
wunderung empfindet: Paulus, der Volker-
apostel! Mit ihm identifiziert er sich in
geradezu iiberschwinglicher Weise:

«Dass es mir doch vergonnt wiire, den Leib des
Paulus zu umarmen, einen Kuss auf sein Grab-
mal zu driicken, den Staub jenes Leibes zu
schauen, der das an sich erginzt hat, was den
Leiden Christi noch fehlte [vgl. Kol 1,24], der
Christi Wundmale trug und den Samen des
Evangelium alliiberall ausstreute... Den Staub
jenes Mundes michte ich sehen, durch den
Christus selber sprach ... Ja, sehen michte ich
den Staub jenes Mundes, durch den Christus so
grosse und geheimnisvolle Dinge ausgesprochen
hat, grissere als durch seinen eigenen; denn
geradeso wie Christus grossere Dinge durch seine
Jiinger vollbrachte [vgl. Joh 14,12], so sprach er
solche auch durch sie aus . .. » (Predigten zu Rom,

32,3: PG 60,678D; BKV VI, S. 296f).



et om0

Die Tkone zeigr von links nach rechts die drei Bischife Basilius den Grossen (330-379), Gregor von
Nuzianz («der Theologer; 329-389) und, in der Mitte, Johannes Chrysostomus (354—407). Neben
ihnen die Arzte Kosmas und Damian («Anargyroi», d.h. die kein Honorar annehmen fiir die

Behandlung). Hinter ibnen stehen die heiligen Soldaten Georg (der Drachentiter) und Dimitrios.
(18. Jabrhundert; Zentralrussland; 31 X 27 cm).

187




Ein weiteres hervorstechendes Kennzeichen in
der Predigttitigkeit von Johannes Chrysosto-
mus: Er legt grosstes Gewicht auf die innige
Verbindung zwischen tiglichem Leben und
der Feier der Eucharistie, die fiir ihn hdchster
Ausdruck der Menschenliebe Gottes ist. Denn
Jesus von Nazareth und der in der Eucharistie
gegenwirtige Jesus und der mystische Leib
Christi, der durch die Feier des Sakramentes
heranwichst — das ist ein und dasselbe, so sehr,
dass der Altar, auf dem das eucharistische Op-
fer dargebracht wird, und der Altar, darauf
sich die Nichstenliebe verwirklicht, die glei-
che Wiirde haben:

«Willst du den Alrar Christi sehen?» fragt Johan-
nes. «Nicht Bezalel [vgl. Ex 35,30ff] noch ir-
gendein anderer Kiinstler hat ihn gebaut, son-
dern Gott selbst, nicht aus Steinen, sondern aus
einem Material, das schiner glinzt als der Him-
mel, néimlich aus vernunftbegabren Men-
schen ... Dieser Altar besteht aus den Gliedern
Christi; der Leib des Herrn selbst wird dein
Altar. Nabe ibm also mit Ebrfurcht... Der
Altar in der Kirche ist ehrwiirdig, weil er, 0b-
wohl aus Steinen erbaut, durch die Aufnahme
des (eucharistischen) Leibes Christi gebeiligt
wird — doch der Mensch, dem du deine Barm-
herzigkeit erweist, ist der ebrwiirdigere Altar,
weil es der Leib Christi selber ist. Also ehrfurcht-
gebietender als der Altar in der Kirche ist jener,
zu dem du als heran trittst. .. Den Altar in der
Kirche ebrst du, weil er den (eucharistischen)
Leib Christi tréigt; und den Altar, der selbst
Christi Leib ist — deinen Mitmenschen — ver-
schmiéibst du und lisst ibn zugrunde gehen! Die-
sen Altar kannst du iiberall in den Strassen und
auf dem Markte sehen und zu jeder Stunde auf
ihm das Opfer darbringen. Denn wirklich wird
hier geopfert: wie in der Kirche der Priester am
Altar steht und den beiligen Geist herab-flehs, so
ziehst auch du den Geist herab, nicht durch Wor-
te, sondern durch Werke ... Siehst du also einen
armen Christen, so denke, du sihest einen Altar.
Siehst du einen diirftigen Gliubigen, so verach-
te ihn nicht, sondern erweise ibm Ebrfurcht ...»
(Predigten zu 2 Kor, 20,3: PG 61,540A).
Aufgabe der Christen ist es, diesen Leib, den
Leib Christi, in seinen Gliedern zu bekleiden,

188

zu nihren und zu pflegen, denn es besteht
eine mystische Einheit zwischen Christus und
dem Armen, zwischen dem Opfer, das dem
einen wie dem andern dargebracht wird.

Konflikte in Konstantinopel

Gliicklich waren sie, die Jahre seines kirchli-
chen Dienstes in Antiochien! Doch der Erfolg
fithrte zu neuer Verantwortung, zu neuen Sor-
gen auch. Nektarius, der als Nachfolger von
Gregor von Nazianz (329-389) Bischof von
Konstantinopel gewesen war, starb am 27.
September 397. Daraufhin wurde Johannes,
dessen Ruf als glinzender Redner bis in die
Reichshauptstadt gedrungen war, auf Betrei-
ben des ostromischen Kaisers nach Konstanti-
nopel geholt. Johannes blieb keine andere
Wahl, man holte ihn weg von Antiochien und
brachte ihn nach Konstantinopel (das vorma-
lige Byzanz; heute Istanbul), wo Theophil, der
machtbewusste Patriarch von Alexandrien
(385-412), der einen anderen Kandidaten
vorgezogen hitte, ihn am 15. Dezember zum
Bischof weihen musste, wihrend die Inthroni-
sation erst zwei Monate spiter, am 26. Februar
398, erfolgte.

Auf Johannes wartet eine dusserst undankbare
Aufgabe, denn Nektarius hat ein schwieriges
Erbe hinterlassen. Johannes muss einschrei-
ten gegen Kleriker, die mit gottgeweihten
Jungfrauen zusammenlebten, simonistische
Bischofe absetzen, die Hilfswerke der Didzese
reorganisieren. Als Bischof von Konstantino-
pel verfiigt er tiber Vermégen und betrichtli-
chen Grundbesitz. Er scheut sich nicht, einen
Teil des kirchlichen Reichtums zu veriussern,
um die Armen zu unterstiitzen. Er selber lebt
in Armut und reagiert heftig und schonungs-
los gegeniiber dem kaiserlichen Hof und den
Grossen, die mit ihrem Reichtum protzen in
einer Gesellschaft, die sich gern «christlich»
nennt. Diesen Eifer empfinden viele als st6-
rend, womit sich Johannes schliesslich auch
die Feindschaft der Kaiserin Eudoxia einhan-
delt. Als die Kaiserin einmal zu ihren Gunsten
einen Weinberg enteignen lisst, verteidigt Jo-
hannes Chrysostomus die Rechte der enteig-



neten Person! Die Kaiserin ist in héchstem
Mass aufgebracht. Unzufriedene Leute wissen
das zu nutzen und spannen hinter den Kulis-
sen zusammen, angefithrt von Theophil von
Alexandrien, der gegen Johannes sowieso
schon voreingenommen ist und nun, nach
einem weiteren Zwischenfall, endgiiltig sein
erbitterter Gegner wird.

Agyptlsche Monche nimlich, die mit ithrem
Bischof Theophil gebrochen hatten, kamen
nach Konstantinopel, um sich unter den
Schutz des Johannes zu stellen. Dieser vermied
es zwar, sich festzulegen, doch die Ménche
wandten sich an Kaiser Arkadius, und dieser
setzte Johannes ein als Richter iiber Theophil!
Das nun wurde von diesem als Affront emp-
funden, und sogleich lancierte er eine Ver-
leumdungskampagne gegen Johannes Chry-
sostomus. Tatsichlich gelang es ihm, mit
allerlei Rinken und mit viel Geld, den Spiess
umzudrehen: In der «Fichen-Villa» bei der
Stadt Chalcedon, am andern Ufer des Bos-
porus, berief er eine Synode ein, die sich aus
erklirten Gegnern des Johannes zusammen-
setzte und diesen auch prompt auf die Ankla-
gebank setzte (diese Bischofs-Versammlung
sollte als «Eichen-Synode» in die Geschichre
eingehen).

Es ist das Jahr 403. Johannes weigert sich, vor
der Synode zu erscheinen, und wird daher in
Abwesenheit verurteilt. Die gegen ihn erhobe-
nen Anklagen betreffen unterschiedliche Din-
ge. Nicht nur, dass Johannes als Anhiénger des
grossen Theologen, nun aber, am Ende des 4.
Jahrhunderts verfemten Origenes (185-254)
gilt; er verhalte sich auch wie ein Egoist, denn
«er ldsst sich das Bad im Bischofshaus heizen
nur zum eigenen Gebrauch, anschliessend
muss Serapion das Badebecken leeren, damit
es von niemand anderem benutzt werden
kann». Ein anderes Beispiel: «Er isst fiir sich
allein und gibt sich der Gefrissigkeit hin und
lebt nach Art der Zyklopen.» Zudem ver-
schleudere er die Giiter der Kirche: «Er hat
haufenweise kirchliche Wertgegenstinde ver-
kauft ... er verkaufte den Marmor, mit dem
Bischof Nectarius die Kirche der hl. Anastasia
hatte ausschmiicken lassen.» Und natiirlich:

«Niemand weiss, wohin die Einnahmen der
Kirche fliessen.» Bemingelt wird auch, dass
seine Bezichungen mit dem Klerus und den
Bischéfen gespannt seien: «Er hat Kleriker
beschimpft und sie gescholten, sie seien ehr-
lose Leute, fithrten ein ausschweifendes Leben
und seien zu nichts tauglich.»

Tod in der Verbannung

Am Ende des Prozesses wird Johannes Chry-
sostomus ein erstes Mal in die Verbannung ge-
schickt. Aber ein Vorkommnis im kaiserlichen
Haus — moglicherweise eine Fehlgeburt der
Kaiserin — bewirkt, dass er zuriickgerufen
wird. Trotzdem wendet sich das Blatt erneut,
nur zwei Monate nach seiner feierlichen
Heimkehr. Kaiserin Eudoxia ndmlich organi-
sierte Festspiele anlisslich der feierlichen Ein-
weihung einer in Silber gefassten Statue, die
ihr zu Ehren gegeniiber der Sophia-Kirche
und dem Bischofshaus aufgestellt wurde.
Es scheint, dass Johannes sich von der Kanzel
herab gegen diese Vergeudung und gegen den
heidnischen Charakter solcher Vergniigungen
ausgesprochen hat. Noch schlimmer: Bald
wird ihm vorgeworfen, er habe die Kaiserin
personlich angegriffen, die jetzt erst recht
seinen Kopf fordert. Wieder wird eine Synode
einberufen, die iiber Johannes urteilen soll.
Die Dinge ziehen sich in die Linge. Dann,
kurz vor Ostern, verbietet ihm der Kaiser
den Zugang zur Hagia-Sophia-Kirche. Da ge-
schiehtes, dass Johannes mitten aus der Oster-
nacht-Vigil, die er im Freien feiert und in de-
ren Verlauf er Tausenden von Katechumenen
die Taufe spenden soll, weggeschleppt wird,
was nicht ohne Gewalttitigkeiten und Profa-
nierungen abgeht. Zunichst wird er unter
Hausarrest gestellt, doch am 9. Juni 404 muss
er, als ein Opfer seiner unnachgiebigen Treue
zum Evangelium, endgiiltig die Hauptstadt
verlassen. Johannes war nicht gewieft genug,
zu wenig angepasst ans Spiel der Intrigen und
Kompromisse, die unerldsslich gewesen wi-
ren, um in Konstantinopel zu reiissieren.

Auch gab ihm sein soziales Umfeld nicht jenen
Riickhalt, auf den beispielsweise der hl. Am-

189



brosius oder der hl. Basilius sich abstiitzen
konnten, um sich gegen ihre Gegner zu be-
haupten.

Johannes wird also in den hintersten Winkel
Kleinasiens verbannt. Aus dieser Zeit ist uns
die bewegende Korrespondenz iiberliefert, die

Die Kirchenviiter Basilius (links) und Chrysos-
tomus sind oft auf der «Konigstiir» dargestellt,
dem mittleren Teil der Tkonostase, die in den
orthodoxen Kirchen den Altarbereich und das
Schiff verbindet. Dariiber ist die Verkiindigung
zu sehen (16. Jahrbundert; Nowgorod).

190

er mit den Frauen aus der besseren Gesell-
schaft Konstantinopels fithrte, die ihm bis
zum Ende die Treue hielten (unter ihnen ist
Olympias die bekannteste). Zugrunde ge-
richtet durch die vielen Ortswechsel, stindig
den Angriffen riuberischer Banden ausgesetzt,
aber auch der extremen Kilte, muss Johannes
von Kukusos (im heutigen Ostanatolien), dem
Ort seiner Verbannung, noch einmal auf-
brechen und wird damit regelrecht in den Tod
getrieben; er stirbt am 14. September 407 in
Kumana im Pontus, nicht weit von der Kiiste
des Schwarzen Meeres. «Gepriesen sei Gott
fiir alles!», sollen seine letzten Worte gewesen
sein.

Die Anhinger des Johannes wurden noch
wihrend Jahren weiter verfolgt. Erst 438 kehr-
ten seine sterblichen Uberreste im Triumph
nach Konstantinopel zuriick und fanden in
der Apostelkirche ihre letzte Ruhestitte.
Schon im 6.Jahrhundert wurde ihm der
Ehrenname «Chrysostomus» zuteil, der sein

Wirken in einem Wort zusammenfasst:
«Goldmund».

Ausstellung Mai—Oktober 2007
Hinterglasbilder und Ikonen

Aus der Sammlung des Klosters Maria-
stein werden Hinterglasbilder und Iko-
nen prisentiert.

Die Ausstellung befindet sich beim
Abgang zur Gnadenkapelle; gedffnet an
Sonn- und Feiertagen (an Werktagen
sich an der Pforte melden).



	Mit dem Wort den Menschen dienen : vor 1600 Jahren starb der heilige Johannes Chrysostomus

