
Zeitschrift: Die Glocken von Mariastein

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 84 (2007)

Heft: 5

Artikel: Mit dem Wort den Menschen dienen : vor 1600 Jahren starb der heilige
Johannes Chrysostomus

Autor: Roten, Philippe de

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1032632

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1032632
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Mit dem Wort den Menschen dienen
Vor 1600 Jahren starb der heilige Johannes Chrysostomus

P. Philippe de Roten OP

Ein starkes Band der Einheit zwischen den so

unterschiedlichen Kirchen des Westens und des

Ostens bilden die Heiligen. Unter ihnen spielen
die Väter der Alten Kirche eine herausragende
Rolle. Ihre Schriften und ihre Wirkungsgeschichte

gehören zur ökumenischen Basis der Christenheit.

Einer von ihnen, der hl. Johannes Chrysostomus,

starb vor genau 1600 Jahren. Er hat
der Kirche ein gewaltiges Werk hinterlassen, dazu

die «Heilige Liturgie», die seinen Namen
trägt. Die lateinische Kirche gedenkt seiner am
13. September. (Red.).

Die Liebe zum Wort

Johannes Chrysostomus, Sohn christlicher
Eltern, kam in Antiochien (im Nordwesten
Syriens) zur Welt, wahrscheinlich im Jahr 354.
Bald schon verliert er seinen Vater, doch dank
den Bemühungen seiner Mutter erhält er
eine ausgezeichnete klassische Bildung, unter
anderem bei Libanius, dem berühmtesten
Redner (lat. orator, griech. Rhetor) seiner Zeit.
Damit lernt Johannes in der Schule grosser

P. Philippe de Roten (51), in Sitten VS
aufgewachsen, trat nach dem Studium der Altphilologie

in den Predigerorden (Dominikaner) ein.
In seiner Dissertation setzte er sich eingehend

mit Johannes Chrysostomus auseinander:
«Baptême et mystagogie. Enquête sur l'initiation
chrétienne selon s. Jean Chrysostome» (LWQF
91). Münster 2005. 498 S. P. Philippe lebt und
arbeitet in Freiburg i. Ue. (Der Artikel ist aus
dem Französischen übersetzt).

184

Meister wie Euripides oder Demosthenes den

Umgang mit dem Wort, der darin besteht, das

Ohr der Zuhörer zu entzücken durch die
Schönheit der Sprache, den Geist zu
unterweisen und den Seelengrund zu bewegen -
movere, docere, delectare nannten die Lateiner
diese Kunst.
Doch Johannes will mehr als die Laufbahn
eines Redners, denn er geht auch beim Christen
Diodor von Tarsus (gest. ca. 390) zur Schule,
der ihn einführt in die Heilige Schrift. Hier
erlernt er das Gespür für die Feinheiten der
Sprache, für die Bildersprache, welche Altes
und Neues Testament verbindet, für den
Wortsinn des biblischen Textes auch, so
bezeichnend für die Bibelausleger Antiochiens.
Doch vor allem geht er durch eine eigentliche
Lebensschule, in der die Bibel desto besser
verstanden wird, je mehr sie im Leben angewendet

wird. In dieser Zeit, vermutlich ums Jahr
377, empfängt er die Taufe.
Um die bei Diodor erworbene geistliche
Erfahrung zu vertiefen, begibt sich Johannes ein

paar Jahre später zu den Mönchen, die in den

Bergen rund um Antiochien leben. Vier Jahre
lang lebt er unter der Leitung eines alten
Mönchsvaters, zwei weitere Jahre zieht er
sich als Eremit ganz in die Einsamkeit zurück.
Das bietet ihm die Gelegenheit, noch inniger
mit der Bibel vertraut zu werden: Er liest
sie, wiederkäuend, meditierend, Tag für Tag.
Gleichzeitig entdeckt er das Mönchsleben
in seiner schönsten Ausprägung, als Schule
des Erbarmens.
Doch dann kehrt er nach Antiochien zurück.
Sowohl die Bitte des Bischofs Meletius wie
die infolge überstrenger Aszese angeschlagene



Gesundheit mögen bei diesem Entscheid
mitgespielt haben. Doch ausschlaggebend war
zweifellos jene glühende apostolische Liebe,
die er später dem Mönch Stelechius in
Erinnerung rufen wird:
«Dass du dir keine Illusionen machst und
meinst, durch den Rückzug aufdie Gipfel der

Berge, in Wälder und Schluchten und
unzugängliche Einöden könnest du deiner
aufgewühlten Seele Ruhe verschaffen — all das bringt
nichts! Dazu braucht es vielmehr jene Glut, die
Christus im Herzen des Paulus entflammt hat»

(an Stelechius, 2,2: PG 47,4l3B).

Johannes weiss sehr wohl um die Gefährdungen

einer ganz auf sich selbst ausgerichteten
Suche nach Vollkommenheit in der
Abgeschiedenheit. Aus eigener Erfahrung kann er
den Einsiedlern ihre apostolischen Pflichten
anmahnen:
«Wie sehr ist es zu bedauern, wenn Christen, die
nach Vollkommenheit streben, einfach aussteigen,

Welt und Gesellschaft verlassen, sich nicht
mehr kümmern um das Wohlergehen der
Menschen, und sich stattdessen in die Berge zurückziehen.

Fragt man nach den Motiven ihres
Verhaltens, werden sie dir antworten: <Um ja nicht
nachzulassen im Bemühen um ein tugendhaftes
Leben!>— Nun gut, es wäre wohl eher angebracht,
sie würden sich darum bemühen, Seelen zu
gewinnen, selbst auf die Gefahr hin, dadurch

an Eifer einzubüssen, anstatt zuzuschauen, wie
ihre Brüder zugrunde gehen, während sie selber

in der Abgeschiedenheit ihren Frieden haben»

(Predigten zu 1 Kor, 6,4: PG 6l,53C—54A).

Fruchtbare Predigttätigkeit

Dieser letzte Satz bringt vielleicht am besten
das tiefste Anliegen zum Ausdruck, von dem
Johannes Chrysostomus beseelt ist: das Heil
der Mitmenschen, von dem seine ganze
Predigttätigkeit beredtes Zeugnis gibt.
Um 381 kehrt Johannes zurück nach Antiochien.

Bischof Meletius weiht ihn zum
Diakon, ein paar Jahre später, 386, erteilt ihm
Bischof Flavian die Priesterweihe. Von da an hält
er regelmässig Homilien zur Heiligen Schrift.

Vor einer bunt zusammengewürfelten und
schwierigen Hörerschaft legt er die biblischen
Texte aus, während der Eucharistiefeier oder
beim Stundengebet. Die Zuhörer sind bloss
rudimentär mit dem Evangelium vertraut, viele

von ihnen, vielleicht gar die Hälfte, sind
Taufbewerber (Katechumenen), kaum darauf
erpicht, sich den moralischen Anforderungen
der Taufe zu unterziehen. Aber es sind Antio-
chener! Als eine der bedeutendsten unter den

grossen Städten des römischen Imperiums
nahm Antiochien bereits die Apostel auf, die

Jünger Jesu wurden hier zum erstenmal
«Christen» genannt (vgl. Apg 11,26). Noch
leben zahlreiche Heiden in der Stadt, die
Juden bilden eine einflussreiche Minderheit,
die Christen sind zwar die Mehrheit, doch
sind sie unter sich gespalten. Darüber hinaus
frönen die Antiochener dem Theaterbesuch,
geben sich einer fatalistischen Einstellung
hin, und vor allem sind sie nur schwer von
etwas zu überzeugen. Stattdessen sind sie es

gewohnt, neue Ideen des langen und breiten
zu diskutieren und in Frage zu stellen.
In seinen Predigten lässt sich Johannes auf
diese Herausforderung ein. Stets brillant,
aber niemals oberflächlich, beherrscht er die

Vortragskunst in souveräner Art und wahrt
dabei trotzdem die Natürlichkeit. Weiss er
doch, dass der Prediger seine Aufgabe professionell

wahrnehmen muss, will er den
weltlichen Spektakeln ebenbürtig sein. Selbst auf
die Gefahr hin, und dessen ist er sich durchaus

bewusst, damit auch Leute anzuziehen, die
eher auf Unterhaltung als auf Bekehrung aus
sind. Darum legt er so grosses Gewicht auf
eine gediegene Ausbildung der Prediger:
« Um die Seelen zu heilen, steht, nebst dem
Beispiel der guten Tat, nur ein Mittel, ein einziger
Weg zur Verfugung: Die Belehrung durch das

Wort. Sie ist das richtige Werkzeug, die eigentliche

Nahrung, das gedeihliche Klima. Das Wort
ist Medizin, Feuer und Eisen, wenn es denn nötig

wird, etwas auszubrennen oder abzuschneiden.

Wenn das Wort nichts vermag, dann hat
alles andere keinen Wert Deshalb muss der
Priester unbedingt alles daran setzen, diese

Fähigkeit im Umgang mit dem Wort zu erlangen»

185



(Über das Priestertum 4,3: SC 272, S. 250—

253.262f; BKVPV, S. 193.199).

Aber mehr als alles ist Johannes voller Leidenschaft

für das Wort Gottes. Unaufhörlich legt
er es mit grösster Sorgfalt aus, ohne jemals
pedantisch zu werden. Er möchte die Liebe

zur Heiligen Schrift wecken, dass sie ergriffen
und begriffen, gelesen und bedacht werde
auch von Leuten, die ganz andere Interessen
haben:
«Fragst du sie, wer Arnos ist, oder Obadja, oder
die Zahl der Propheten oder jene der Apostel,
so tun sie den Mund nicht auf. Doch (bei den

Wagenrennen) grossartig diskutieren über die
Pferde und die Wagenlenker — das können sie
besser als die Philosophen und Redner!»(Predig¬
ten zu Joh, 58,4: PG 59,321A).

Dem, der sagt, er habe dazu keine Zeit, hält
Johannes entgegen:
«Was sagst du, Mensch? Es sei nicht dein
Geschäft, die Heilige Schrift zu lesen, da du genug
anderes zu tun hast? Gerade deshalb hast du
die Bibel weit nötiger (als die Mönche). Diese
sind nämlich nicht so aufdie Hilfe dergöttlichen
Schriften angewiesen wie jene, die mitten
im Betrieb und in der Geschäftigkeit stehen.

Die Mönche haben sich abgesetzt vom Lärm
des Marktplatzes, ihre Zelte in der Einsamkeit
aufgeschlagen, ruhen im sicheren Hafen... Wir
hingegen treiben gleichsam im aufgewühlten
Meer undsind, ob wir wollen oder nicht, unzähligen

Sünden ausgesetzt, bedürfen darum ständig

und allezeit des Trostes der Heiligen Schrift.
Sie, die Mönche, sind weit weg von
allen Streitigkeiten, müssen daher nicht mit
vielen Verletzungen rechnen. Du aber, der du
ohne Unterlass im Getümmel drin steckst, der
du häufig Hiebe einstecken musst, brauchst
darum umso dringender eine passende Arznei.
Sei es, dass deine Gattin dir auf die Nerven
geht, sei es, dass du Arger hast mit den Kindern
und der Zorn in dir hochsteigt oder der Gegner
dir auflauert, oder dein Freund neidisch ist
aufdich, oder der Nachbar es aufdich abgesehen
hat oder dein Arbeitskollege dich hintergeht.

Kurz und gut: so viel Anlass zum Zorn,

so viel Grund zu Sorgen, zu Niedergeschlagenheit

und Kummer haben wir, allseits sind
wir der Überheblichkeit und dem Unverstand

ausgesetzt, von allen Seiten müssen wir unzählige

Hiebe einstecken: Wie dringend brauchen

wir da ununterbrochen die Hilfe der Heiligen
Schrift!» (Predigten über Lazarus, 3,1: PG
48,992C).

Wir finden bei Johannes Chrysostomus eine

«Laienspiritualität», die umso ausgeprägter
ausfällt, je mehr seelsorgerliche Erfahrungen
er sammelt. Auf keinen Fall möchte er, nun da
seine eigene asketische Phase hinter ihm liegt,
die Laien zum Mönchsleben animieren, so als

wäre dieses besser als das Leben der
Verheirateten. Im Gegenteil: Wer in der Familie,
mitten in den alltäglichen Verpflichtungen,
und mögen sie noch so weltlich erscheinen,
das Gebet pflegt, erwirbt sich grössere
Verdienste als die Mönche.

Paulus, das unübertroffene Vorbild

In seiner Begeisterung für das Wort Gottes
und für die Verkündigung in der Predigt
hat Johannes Chrysostomus ein überragendes

Vorbild, auf das er ohne Unterlass Bezug
nimmt und für das er eine grenzenlose
Bewunderung empfindet: Paulus, der Völkerapostel!

Mit ihm identifiziert er sich in
geradezu überschwänglicher Weise:
«Dass es mir doch vergönnt wäre, den Leib des

Paulus zu umarmen, einen Kuss aufsein Grabmal

zu drücken, den Staub jenes Leibes zu
schauen, der das an sich ergänzt hat, was den
Leiden Christi noch fehlte [vgl. Kol 1,24], der
Christi Wundmale trug und den Samen des

Evangelium allüberall ausstreute... Den Staub

jenes Mundes möchte ich sehen, durch den
Christus selber sprach Ja, sehen möchte ich
den Staub jenes Mundes, durch den Christus so

grosse und geheimnisvolle Dinge ausgesprochen
hat, grössere als durch seinen eigenen; denn
geradeso wie Christus grössere Dinge durch seine

Jünger vollbrachte [vgl. Joh 14,12], so sprach er
solche auch durch sie aus...» (Predigten zu Rom,
32,3: PG 60,678D; BKVVL, S. 296f).

186



Die Ikone zeigt von links nach rechts die drei Bischöfe Basilius den Grossen (330—379), Gregor von
Nazianz («der Theologe»; 329—389) und, in der Mitte, Johannes Chrysostomus (354-407). Neben
ihnen die Arzte Kosmas und Damian («Anargyroi», d.h. die kein Honorar annehmen für die
Behandlung). Hinter ihnen stehen die heiligen Soldaten Georg (der Drachentöter) und Dimitrios.
(18. Jahrhundert; Zentralrussland; 31 X 27 cm).

187



Ein weiteres hervorstechendes Kennzeichen in
der Predigttätigkeit von Johannes Chrysosto-
mus: Er legt grösstes Gewicht auf die innige
Verbindung zwischen täglichem Leben und
der Feier der Eucharistie, die für ihn höchster
Ausdruck der Menschenliebe Gottes ist. Denn
Jesus von Nazareth und der in der Eucharistie
gegenwärtige Jesus und der mystische Leib
Christi, der durch die Feier des Sakramentes
heranwächst - das ist ein und dasselbe, so sehr,
dass der Altar, auf dem das eucharistische Opfer

dargebracht wird, und der Altar, darauf
sich die Nächstenliebe verwirklicht, die gleiche

Würde haben:
« Willst du den Altar Christi sehen?» fragtJohannes.

«Nicht Bezalel [vgl. Ex 35,30jfj noch

irgendein anderer Künstler hat ihn gebaut,
sondern Gott selbst, nicht aus Steinen, sondern aus
einem Material, das schöner glänzt als der Himmel,

nämlich aus vernunftbegabten Menschen

Dieser Altar besteht aus den Gliedern
Christi; der Leib des Herrn selbst wird dein
Altar. Nahe ihm also mit Ehrfurcht... Der
Altar in der Kirche ist ehrwürdig, weil er,
obwohl aus Steinen erbaut, durch die Aufnahme
des (eucharistischen) Leibes Christi geheiligt
wird - doch der Mensch, dem du deine
Barmherzigkeit erweist, ist der ehrwürdigere Altar,
weil es der Leib Christi selber ist. Also ehrfurcht-
gebietender als der Altar in der Kirche ist jener,
zu dem du als heran trittst... Den Altar in der
Kirche ehrst du, weil er den (eucharistischen)
Leib Christi trägt; und den Altar, der selbst

Christi Leib ist — deinen Mitmenschen —

verschmähst du und lässt ihn zugrunde gehen! Diesen

Altar kannst du überall in den Strassen und
aufdem Markte sehen und zu jeder Stunde auf
ihm das Opfer darbringen. Denn wirklich wird
hier geopfert: wie in der Kirche der Priester am
Altar steht und den heiligen Geist herab-fleht, so

ziehst auch du den Geist herab, nicht durch Worte,

sondern durch Werke... Siehst du also einen

armen Christen, so denke, du sähest einen Altar.
Siehst du einen dürftigen Gläubigen, so verachte

ihn nicht, sondern erweise ihm Ehfurcht...»
(Predigten zu 2 Kor, 20,3: PG 6l,540A).
Aufgabe der Christen ist es, diesen Leib, den
Leib Christi, in seinen Gliedern zu bekleiden,

zu nähren und zu pflegen, denn es besteht
eine mystische Einheit zwischen Christus und
dem Armen, zwischen dem Opfer, das dem
einen wie dem andern dargebracht wird.

Konflikte in Konstantinopel

Glücklich waren sie, die Jahre seines kirchlichen

Dienstes in Antiochien! Doch der Erfolg
führte zu neuer Verantwortung, zu neuen Sorgen

auch. Nektarius, der als Nachfolger von
Gregor von Nazianz (329-389) Bischof von
Konstantinopel gewesen war, starb am 27.
September 397. Daraufhin wurde Johannes,
dessen Ruf als glänzender Redner bis in die
Reichshauptstadt gedrungen war, auf Betreiben

des oströmischen Kaisers nach Konstantinopel

geholt. Johannes blieb keine andere
Wahl, man holte ihn weg von Antiochien und
brachte ihn nach Konstantinopel (das vormalige

Byzanz; heute Istanbul), wo Theophil, der
machtbewusste Patriarch von Alexandrien
(385-412), der einen anderen Kandidaten

vorgezogen hätte, ihn am 15. Dezember zum
Bischofweihen musste, während die Inthronisation

erst zwei Monate später, am 26. Februar
398, erfolgte.
AufJohannes wartet eine äusserst undankbare
Aufgabe, denn Nektarius hat ein schwieriges
Erbe hinterlassen. Johannes muss einschreiten

gegen Kleriker, die mit gottgeweihten
Jungfrauen zusammenlebten, simonistische
Bischöfe absetzen, die Hilfswerke der Diözese
reorganisieren. Als Bischof von Konstantinopel

verfügt er über Vermögen und beträchtlichen

Grundbesitz. Er scheut sich nicht, einen
Teil des kirchlichen Reichtums zu veräussern,
um die Armen zu unterstützen. Er selber lebt
in Armut und reagiert heftig und schonungslos

gegenüber dem kaiserlichen Hof und den
Grossen, die mit ihrem Reichtum protzen in
einer Gesellschaft, die sich gern «christlich»
nennt. Diesen Eifer empfinden viele als
störend, womit sich Johannes schliesslich auch
die Feindschaft der Kaiserin Eudoxia einhandelt.

Als die Kaiserin einmal zu ihren Gunsten
einen Weinberg enteignen lässt, verteidigt
Johannes Chrysostomus die Rechte der enteig-

188



neten Person! Die Kaiserin ist in höchstem
Mass aufgebracht. Unzufriedene Leute wissen
das zu nutzen und spannen hinter den Kulissen

zusammen, angeführt von Theophil von
Alexandrien, der gegen Johannes sowieso
schon voreingenommen ist und nun, nach
einem weiteren Zwischenfall, endgültig sein
erbitterter Gegner wird.
Ägyptische Mönche nämlich, die mit ihrem
Bischof Theophil gebrochen hatten, kamen
nach Konstantinopel, um sich unter den
Schutz des Johannes zustellen. Dieser vermied
es zwar, sich festzulegen, doch die Mönche
wandten sich an Kaiser Arkadius, und dieser

setzte Johannes ein als Richter über Theophil!
Das nun wurde von diesem als Affront
empfunden, und sogleich lancierte er eine
Verleumdungskampagne gegen Johannes Chry-
sostomus. Tatsächlich gelang es ihm, mit
allerlei Ränken und mit viel Geld, den Spiess
umzudrehen: In der «Eichen-Villa» bei der
Stadt Chalcedon, am andern Ufer des

Bosporus, berief er eine Synode ein, die sich aus
erklärten Gegnern des Johannes zusammensetzte

und diesen auch prompt auf die
Anklagebank setzte (diese Bischofs-Versammlung
sollte als «Eichen-Synode» in die Geschichte
eingehen).
Es ist das Jahr 403. Johannes weigert sich, vor
der Synode zu erscheinen, und wird daher in
Abwesenheit verurteilt. Die gegen ihn erhobenen

Anklagen betreffen unterschiedliche Dinge.

Nicht nur, dass Johannes als Anhänger des

grossen Theologen, nun aber, am Ende des 4.

Jahrhunderts verfemten Origenes (185—234)

gilt; er verhalte sich auch wie ein Egoist, denn
«er lässt sich das Bad im Bischofshaus heizen

nur zum eigenen Gebrauch, anschliessend

muss Serapion das Badebecken leeren, damit
es von niemand anderem benutzt werden
kann». Ein anderes Beispiel: «Er isst für sich
allein und gibt sich der Gehässigkeit hin und
lebt nach Art der Zyklopen.» Zudem
verschleudere er die Güter der Kirche: «Er hat
haufenweise kirchliche Wertgegenstände
verkauft er verkaufte den Marmor, mit dem
Bischof Nectarius die Kirche der hl. Anastasia
hatte ausschmücken lassen.» Und natürlich:

«Niemand weiss, wohin die Einnahmen der
Kirche fliessen.» Bemängelt wird auch, dass

seine Beziehungen mit dem Klerus und den
Bischöfen gespannt seien: «Er hat Kleriker
beschimpft und sie gescholten, sie seien ehrlose

Leute, führten ein ausschweifendes Leben
und seien zu nichts tauglich.»

Tod in der Verbannung

Am Ende des Prozesses wird Johannes Chry-
sostomus ein erstes Mal in die Verbannung
geschickt. Aber ein Vorkommnis im kaiserlichen
Haus - möglicherweise eine Fehlgeburt der
Kaiserin - bewirkt, dass er zurückgerufen
wird. Trotzdem wendet sich das Blatt erneut,
nur zwei Monate nach seiner feierlichen
Heimkehr. Kaiserin Eudoxia nämlich organisierte

Festspiele anlässlich der feierlichen
Einweihung einer in Silber gefassten Statue, die
ihr zu Ehren gegenüber der Sophia-Kirche
und dem Bischofshaus aufgestellt wurde.
Es scheint, dass Johannes sich von der Kanzel
herab gegen diese Vergeudung und gegen den
heidnischen Charakter solcher Vergnügungen
ausgesprochen hat. Noch schlimmer: Bald
wird ihm vorgeworfen, er habe die Kaiserin
persönlich angegriffen, die jetzt erst recht
seinen Kopf fordert. Wieder wird eine Synode
einberufen, die über Johannes urteilen soll.
Die Dinge ziehen sich in die Länge. Dann,
kurz vor Ostern, verbietet ihm der Kaiser
den Zugang zur Hagia-Sophia-Kirche. Da
geschieht es, dass Johannes mitten aus der
Osternacht-Vigil, die er im Freien feiert und in
deren Verlauf er Tausenden von Katechumenen
die Taufe spenden soll, weggeschleppt wird,
was nicht ohne Gewalttätigkeiten und
Profanierungen abgeht. Zunächst wird er unter
Hausarrest gestellt, doch am 9. Juni 404 muss
er, als ein Opfer seiner unnachgiebigen Treue

zum Evangelium, endgültig die Hauptstadt
verlassen. Johannes war nicht gewieft genug,
zu wenig angepasst ans Spiel der Intrigen und
Kompromisse, die unerlässlich gewesen
wären, um in Konstantinopel zu reüssieren.
Auch gab ihm sein soziales Umfeld nicht jenen
Rückhalt, auf den beispielsweise der hl. Am-

189



brosius oder der hl. Basilius sich abstützen
konnten, um sich gegen ihre Gegner zu
behaupten.

Johannes wird also in den hintersten Winkel
Kleinasiens verbannt. Aus dieser Zeit ist uns
die bewegende Korrespondenz überliefert, die

Die Kirchenväter Basilius (links) und Chrysos-
tomus sind oft auf der «Königstür» dargestellt,
dem mittleren Teil der Ikonostase, die in den
orthodoxen Kirchen den Altarbereich und das

Schiffverbindet. Darüber ist die Verkündigung
zu sehen (16. Jahrhundert; Nowgorod).

190

er mit den Frauen aus der besseren Gesellschaft

Konstantinopels führte, die ihm bis

zum Ende die Treue hielten (unter ihnen ist
Olymp ias die bekannteste). Zugrunde
gerichtet durch die vielen Ortswechsel, ständig
den Angriffen räuberischer Banden ausgesetzt,
aber auch der extremen Kälte, muss Johannes
von Kukusos (im heutigen Ostanatolien), dem
Ort seiner Verbannung, noch einmal
aufbrechen und wird damit regelrecht in den Tod
getrieben; er stirbt am 14. September 407 in
Kumana im Pontus, nicht weit von der Küste
des Schwarzen Meeres. «Gepriesen sei Gott
für alles!», sollen seine letzten Worte gewesen
sein.
Die Anhänger des Johannes wurden noch
während Jahren weiter verfolgt. Erst 438 kehrten

seine sterblichen Überreste im Triumph
nach Konstantinopel zurück und fanden in
der Apostelkirche ihre letzte Ruhestätte.
Schon im 6. Jahrhundert wurde ihm der
Ehrenname «Chrysostomus» zuteil, der sein
Wirken in einem Wort zusammenfasst;
«Goldmund».

Ausstellung Mai—Oktober 2007

Hinterglasbilder und Ikonen

Aus der Sammlung des Klosters Mariastein

werden Hinterglasbilder und Ikonen

präsentiert.

Die Ausstellung befindet sich beim
Abgang zur Gnadenkapelle; geöffnet an
Sonn- und Feiertagen (an Werktagen
sich an der Pforte melden).


	Mit dem Wort den Menschen dienen : vor 1600 Jahren starb der heilige Johannes Chrysostomus

