
Zeitschrift: Die Glocken von Mariastein

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 84 (2007)

Heft: 6

Artikel: Der Hahn auf dem Kreuz des Kirchturms

Autor: Niederberger, Basilius

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030461

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030461
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Hahn auf dem Kreuz des Kirchturms

Abt Basilius Niederberger (1893-1977)

Am 14. Dezember 2006 wurde aufder Turmspitze

der Mariasteiner Basilika ein neuer
Turmhahn installiert (vgl. «Mariastein» Nr. 2/
2007, S. 56). Vor 30 Jahren, kurz vor seinem
Tod am 17. November 1977, publizierte altAbt
Basilius Niederberger (Abt von 1937 bis 1971)
unter obigem Titel einen Beitrag zu diesem Thema

(«Mariastein» Nr. 6, September/Oktober
1977, S. 188ff.). Den Artikel veröffentlichen
wir in dankbarer Erinnerung an Abt Basilius,
aber auch wegen der interessanten Informationen

über den Turmhahn. (Red.)

Auf dem Kirchplatz von Mariastein stand
im Sommer 1976 eine Dame aus Wien. Sie

betrachtete aufmerksam die Fassade der
Basilika und fragte: «Warum habt ihr auf dem
Turmkreuz einen Hahn? Bei uns sieht man das

nicht. Ist das evangelisch (protestantisch)?»
Die gleiche Frage haben auch schon andere

gestellt. Die erste Frage ist sogar recht alt
und hat auch den Klerus beschäftigt. In einem
lateinischen Gedicht, das dem beginnenden

15. Jahrhundert zugeteilt wird, steht die
Strophe:

«Multi suntpresbyteri
qui ignorant quare
super domum Domini
gallus solet stare. »

In deutscher Prosa heisst das: «Viele Priester
wissen nicht, warum auf dem Haus des Herrn
gewöhnlich ein Hahn steht.» — Nun, die
nächste Antwort könnte lauten: «Wir haben
einen Hahn auf dem Kirchturm, weil wir eine
Windfahne brauchen.»

Der Hahn ist Windwart

Dass er für dieses Amt schon sehr früh — lange

vor der Reformation — ausersehen wurde,
erfahren wir aus einer poetischen Beschreibung

der Kathedrale von Winchester aus dem
Ende des 10.Jahrhunderts, wo gesagt wird,
der Hahn in der Höhe drehe sich - nicht faul
— und biete den regenbringenden Winden die
Stirne.
Windfahnen kann man aus einer Blechplatte
schneiden und so auf luftiger Höhe montieren,

dass sie sich unter dem Einfluss des
Winddruckes um eine senkrechte Achse drehen.
Der Goldglanz sorgt dafür, dass man sie von
weitem sehen kann. Windfahnen - sie dienen
auch zur Zierde der Giebel - gibt es in
mannigfachen Ausführungen. Engel mit Posaune,
Drachen, Sonne, Mond und Sterne, Fahnen
und Flaggen, Monogramme, Jahrzahlen usw.
können die Windrichtung anzeigen. Wenn
der Hahn auf dem Turm von Mariastein
nach der St. Anna-Kapelle schaut, ist der
Wind günstig, wir haben schönes Wetter.
Nach Nouveau Larousse universel hatte
ursprünglich der Adel das Vorrecht, Windfahnen

auf seinen Schlössern anzubringen. Als
man auch der Kirche dieses Recht einräumte,
musste sie sich um ein geeignetes Emblem
umsehen. Warum hat sie gerade den Hahn
ausgesucht? — Darüber gibt uns die Symbolkunde

Auskunft.
Im Mittelalter konnten die wenigsten Leute
lesen. Um sie in den Glaubenswahrheiten zu
unterrichten, predigte man nicht nur, man
bemalte ganze Kirchenwände mit Bildern aus
der Bibel und aus dem Leben von Heiligen.

243



Beim Besuch des Gotteshauses liess man sich
die schriftlosen Bilder erklären. Also auch auf
visuellem Weg wurde das Volk mit dem
Christentum vertraut.
Viel früher als diese «Bilderschrift» — Armenbibel

nannte man sie - entstand der Brauch
des Symbols. Auch das Symbol ist eine bildliche

Darstellung, besteht aber nur aus einer
einzigen Figur. Diese Figur will zum
Nachdenken anregen, denn sie weist auf etwas
Bedeutsames hin. Die Beziehung zu diesem
Etwas soll der Beschauer leicht erraten, sonst
muss man ihn darauf aufmerksam machen.
In den Katakomben sieht man zum Beispiel
oft auf den Gräbern von Christen eine Taube
dargestellt. Sie hält einen Ölzweig im Schnabel.

Unwillkürlich erinnert man sich hier jener
Taube, die mit grünendem Ölzweig in die
Arche Noah zurückkehrte. Die Taube ist das

Symbol der Seele, und die ersten Christen
wollten mit ihr die Bitte und Hoffnung
ausdrücken, die hingeschiedene Seele möge zu
Gott zurückfinden. Kann auch der Hahn ein
Symbol sein?

Vielfältiges Symbol

Den Griechen und Römern war der Streithahn

das Sinnbild kühner Kampfeslust. Auch
die Christen der Frühzeit übernahmen den
Streithahn als Symbol, deuteten aber den
Hahnenkampf, den sie immer wieder in der
Arena sahen, als den guten Kampf, den der
Christ wie Sankt Paulus kämpfen muss (2 Tim
4,7). Der Hahn auf den Sarkophagen und die
Inschrift In Pace sollten daran erinnern, dass

der Verstorbene den guten Kampf siegreich
bestanden habe und nun in Frieden ruhe.
Wir Menschen des 20. Jahrhunderts sind in
den Errungenschaften der Technik aufgewachsen

und haben vielfach den Kontakt mit der
Natur verloren. Wir können uns nur schwer
sternenlose Nächte vorstellen, in die kein
Strahl künstlichen Lichtes dringt und kein
Glockenschlag sagt, wie fern der Morgen noch
ist.
Anders waren die Menschen in der Antike
und in den ersten christlichen Jahrhunderten

Der neue Mariasteiner Turmhahn, kurz vor der Montage.
Er misst 111 x 105 x 12 cm und wiegt 7 kg. Vergoldet wurde er

von der Firma Muff(Sursee).

244



daran. Für sie bedeutete der Hahnenschrei

Orientierung. Es fällt auf, wie viel Sympathie
der Hahn deswegen bei Dichtern und selbst
in der Hierarchie genoss, und wir staunen,
dass sie sich durch ihn auf so viele Dinge
aufmerksam machen Hessen.

Vor allem hat der heilige Ambrosius (gest.
397) gern auf den Hahnenschrei geachtet und
sich Rechenschaft gegeben, wem er ein Signal
geben wolle. Der Hahn weckt die Schläfer, tröstet

den verirrten Wanderer, dass er bald die richtige

Fährte finde, verscheucht die Mörder und
Räuber. Der Schiffer ängstigt sich nicht mehr,
der Kranke atmet auf, die Fieber sinken. Der
Hahn ruft auch zu Gebet und Studium, die
Gefallenen mahnt er, wie Petrus die Schuld zu
bereuen. Sankt Peter mit dem Hahn ist in den
Katakomben oft dargestellt. Diese realistischen

Überlegungen haben den Dichter
Ambrosius zum Lied Aeterne rerum Conditor
angeregt, einem Lied von acht Strophen, das die
Kirche im vollen Umfang in ihr Stundengebet
eingereiht hat, zu den Laudes an den Sonntagen

im Jahreskreis. Der Hahn ist der Herold
des Tages. Der immer Wache, der sich nie
verschläft, ist für Ambrosius Symbol der
Wachsamkeit.

Prudentius (gest. nach 403), ein Spanier, der

grösste Dichter des altchristlichen Abendlandes,
hat Ambrosius noch übertroffen. Sein

Hahnengesang Ales diei nuntius zählt 25 Strophen.
Auch Prudentius rühmt den Hahn wie der
Bischof von Mailand und findet noch ein neues
Lob für ihn. Die Finsternis ist die Stunde der
Dämonen, wenn der Hahn kräht, schleichen sie

weg, denn es naht jener, den sie fürchten:

«Drum haben wir zum Glauben Grund,
dass Christus einst in stiller Stund,
da froh der Hahn zum Sang anhebt,

aus seinem Grab erstand und lebt. »

Der Hahnenschrei erinnert also an Christus,
den Sieger über Sünde, Tod und Hölle. An
Christus wendet sich nun der Dichter:

«Du Christ, verscheuch die Schläfrigkeit,
Du brich die Macht der Finsternis,

245



Du lösch die alte Sünde aus
und neues Lichtgiess in uns ein.»

Der Hahn wird zum Symbol des Auferstandenen.

Das Hahnenlied wird zum Christushymnus.

Damit ist der Symbolcharakter des Hahnes
noch nicht erschöpft. Nach Bischof Eucherius

von Lyon (gest. um 450) und nach Gregor
dem Grossen (gest. 604) kann der Hahn auch
auf die Preferhinweisen, die das kommende
Licht — Gericht und Glorie - ankünden. Die
Frage Gottes an Job: «Wer hat dem Hahn
Verstand gegeben?» (Job 38,36) veranlasste Gregor,

den geheimnisvollen Tagesherold noch
tiefer zu erforschen, und er fand, dass der
Hahn Symbolder Diskretion sei, denn er erhebt
immer zur rechten Zeit — nicht zu früh und
nicht zu spät — seine Stimme. Dadurch belehrt
er die Prediger, zu gegebener Stunde und mit
dem passenden Wort der Ubernatur die
Zuhörer aufzurütteln. Vielleicht hat dieses

Hahnenlob den Bischof Honorius von Autun
(gest. im 12. Jh.) bewogen, den Priester «Hahn
Gottes» {Gallus Dei) zu nennen.
Über den Symbolcharakter des Hahnes hat
keiner so ausführlich geschrieben wie Hugo
von St. Viktor in Paris (gest. 1141). Der häufiger

zitierte Bischof Wilhelm Durand von
Mende (gest. 1296) geht ganz auf ihn zurück.
Sie beide wissen, dass der Hahn dem Prediger
noch eine Mahnung gibt. Ehe er sich hören
lässt, schlägt nämlich der Hahn sich selbst mit
den Flügeln. So soll auch der Prediger zuerst
sich in Zucht nehmen, bevor er an andere
Forderungen stellt, eingedenk des Wortes Pauli:
«Ich züchtige meinen Leib, damit ich nicht
selbst verworfen werde, während ich andern
Heroldsdienste leiste» (1 Kor 9,27).
Auch als Windfahne ist der Hahn Symbol.
Der Hahn trotzt den stürmischen Winden. So

soll auch der Prediger den Rebellen (gemeint
sind wohl die Irrlehrer) mutig entgegentreten.
Der darfnicht fliehen, wenn er den Wolf kommen

sieht. Man scheint sich daran gestossen
zu haben, dass der Hahn aufà&m Kreuz steht.
Natürlich verlangt die Aufgabe der Windfahne

den obersten Standort, doch suchte man

auch dafür noch mystische Gründe. Hugo von
St. Viktor sagt, der Eisenstab, der dem Hahn
Halt gibt, wolle den Prediger mahnen, sich
immer aufChristus zu stützen. Nie dürfe er
eigene Weisheit verkünden. Überdies bedeutet
der Hahn auf der höchsten Spitze, dass das

Wort der Schrift durch das Kreuz abgeschlossen

und vollendet ist. Hier wird der Hahn
sogar Symbol Christi. Schon Eucharius hat
erklärt: Gallus Dominus, der Hahn (ist) der
Herr.

Wie kam der Hahn auf den Kirchturm?

Wir sind überrascht, dass man den Hahn zu
so vielen Dingen in Beziehung gebracht hat.
Vielleicht haben wir Mühe, in allem zu folgen.
Aber das Symbol entspricht im Grunde doch
der menschlichen Denkart, die Übernatürliches

und Abstraktes durch sinnlich
Wahrnehmbares auszudrücken oder anzudeuten
sucht. Auf den mittelalterlichen Menschen
stürzten nicht die tausend Eindrücke aus den
Ätherwellen herein, wie auf uns heute. Um
ihn war es noch stille und er hatte Zeit zum
Sinnieren. Angesichts so vieler Empfehlungen
von höchsten Stellen ist es leicht zu verstehen,
dass man gerade den Hahn als Windfahne auf
die Kirchtürme setzte.
Wann man mit diesem Brauch begonnen hat,
ist kaum festzustellen. Vielleicht begann man
damit schon bald, nachdem man Glockentürme

baute, und solche lassen sich seit dem
8. Jahrhundert nachweisen. Bischof Rampert
von Brescia liess anno 820 einen Hahn aus
Bronze giessen und aufdem Giebel seiner Kirche

mit einer Inschrift anbringen.
Der Hahn auf den Kirchtürmen ist vor allem
in Nord- und Mittelfrankreich zu sehen.

Weniger häufig begegnet man ihm im Süden.
Aber auch in Italien fand der Hahn den Platz
auf den Kirchtürmen. Der heilige Karl Bor-
romäus (gest. 1584) wollte in der Erzdiözese
Mailand nicht darauf verzichten, und auch
sein Neffe, Kardinal Federico Borromeo, er-
liess eine (diesbezügliche) Verordnung für seine

Titelkirche Nicolai in Carcere Tulliano.
Der Hahn krönt auch Kirchen in Spanien,

246



England, Belgien und Westdeutschland. Und
in der Schweiz?
In diesem Zusammenhang ist eine Nachricht
in der Chronik Ekkeharts IV. aufschlussreich.
Beim Einfall der Ungarn ins Kloster St. Gallen
am 1. und 2. Mai 926 meinten die plündernden

Horden, der Hahn (lateinisch gallus) auf
dem Kirchturm sei der Schutzgott des Ortes
und sei aus Gold oder doch mindestens aus

teurem Metall. Zwei Verwegene kletterten
hinauf, um sich des Hahnes zu bemächtigen. Sie

mussten ihre Freveltat mit dem Leben büssen,
denn beide stürzten herab. Wir hören also

hier, dass der Hahn im Gebiet der heutigen
Schweiz bereits im 10. Jahrhundert als Windfahne

verwendet wurde.

Heute hält der Hahn Wache auf dem Turm
der Kathedrale des Bistums Basel, der ehrwürdigen

St. Ursen-Kirche in Solothurn, und
auch auf dem Land sind in der Nordwestschweiz

noch da und dort katholische Kirchen
mit dem Hahn geziert. Der Brauch scheint aus

Burgund in die Schweiz gekommen zu sein.
Auf die Kombination von Kreuz und Hahn
wird schon seit geraumer Zeit verzichtet. Die
Katholiken krönen ihre neuen Gotteshäuser
mit dem Kreuz allein. Die Protestanten
hingegen überlassen dem symbolreichen Hahn
ohne Kreuz immer noch die Warte auf ihren
Glockentürmen.

Im Sommer 1931 wurde im
Rahmen der Gesamtrenovation
der St. Ursenkathedrale in
Solothurn ein neuer «Santursegüg-
gel» auf die Turmspitze gesetzt.
Im Bild die Baukommission
(dritter von links: Vater von P.

Peter; hinter ihm Stadtpfarrer
Curt Andreas Michel).

247


	Der Hahn auf dem Kreuz des Kirchturms

