
Zeitschrift: Die Glocken von Mariastein

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 84 (2007)

Heft: 6

Artikel: "Das, was mich singen machet" : Zum 400. Geburtstag von Paul
Gerhardt (1607-1676)

Autor: Bär, Markus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030459

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030459
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Das, was mich singen machet»
Zum 400. Geburtstag von Paul Gerhardt (1607-1676)

P. Markus Bär

«Es ist gut, Paul-Gerhardt-Lieder zu lesen und
auswendig zu lernen, wie ich es jetzt tue»,
schreibt Dietrich Bonhoeffer (1906-1945)
am 14. April 1943 aus dem Gefängnis an seine

Eltern. Seit seiner Kindheit war er mit Paul
Gerhardt vertraut, und wir wissen aus anderen
Äusserungen Bonhoeffers, dass ihm diese
Texte eine grosse Hilfe während seiner
Gefangenschaft gewesen sind. So schreibt er an
seinen Freund Eberhard Bethge (1909-2000):
«In den ersten 12 Tagen, in denen ich hier als

Schwerverbrecher abgesondert und behandelt
wurde — meine Nachbarzellen sind bis heute
fast nur mit gefesselten Todeskandidaten
belegt —, hat sich Paul Gerhardt in ungeahnter
Weise bewährt.»
Mit der spirituellen Kraft seiner Lieder wie
«Nun danket all und bringet Ehr» oder «O

Haupt voll Blut und Wunden» oder «Ich steh an
deiner Krippe hier» oder «Geh aus mein Herz
und suche Freud» hat Paul Gerhardt über die
Jahrhunderte hinweg Menschen getröstet und
in ihnen hoffnungsvolle Zuversicht geweckt.
Die Bedeutung und Wirkung von Paul
Gerhardt gründet auf einem schmalen Werk von
139 Liedern und Gedichten; etwa 40 davon
haben in Kirchen- und Kulturgeschichte
besonders nachhaltig gewirkt. Seine Persönlichkeit

ist nicht leicht greifbar. Es gibt nämlich
nur wenige Briefe von ihm, und diese haben
meist keinen persönlichen, sondern amtlichen
Charakter. Auch hat er keine Aufzeichnungen,
Tagebücher oder Ähnliches hinterlassen, und
es scheint, dass er gar nicht darauf bedacht

war, für seinen Nachruhm zu sorgen.
Wir kennen aber den Hintergrund seiner
Lebensdaten (1607-1676): dieZeitdes Dreis-

sigjährigen Krieges (1618—1648) und der
Nachkriegsjahre. Wir wissen auch um die
geistigen Strömungen und um die konfessionellen
Kämpfe, in die er hineingezogen wurde und
die ihn geprägt haben.

Herkunft und Jugend

Abseits der grossen Städte wird Paul Gerhardt
am 12. März 1607 in Gräfenhainichen bei

Wittenberg in gut situierte Verhältnisse hinein
geboren. Sein Vater, Christian Gerhardt,
gehört zu den angesehenen Bürgern der Stadt
und ist einer der drei Bürgermeister, die sich

jährlich im Amt abwechseln. Seine Mutter
Dorothea stammt aus einer Pastorenfamilie
im nahen Eilenburg. Dem Ehepaar wird 1606
der ältere Sohn Christian und ein Jahr später
der zweite Sohn Paul geboren; ihnen folgen
zwei Schwestern Anna und Agnes. In diesem
Geschwisterkreis wächst Paul Gerhardt auf
und besucht die Schule, wo ausser Lesen und
Schreiben auch die lateinische Sprache
unterrichtet wird. Die musikalische Erziehung
nimmt einen breiten Raum ein, und in den
Gottesdiensten kommt der junge Paul
Gerhardt intensiv in Kontakt mit Kirchenlied und
Kirchenmusik.

Konfessionelle Auseinandersetzungen

Kirchliche und religiöse Fragen beschäftigten
in dieser Zeit Menschen und Gesellschaft.
Innerhalb des Luthertums kam es in den
Jahrzehnten nach Luthers Tod (1546) immer
wieder zu heftigen Auseinandersetzungen. Es

ging zum Beispiel um Philipp Melanchthon,

230



den Freund und Weggefährten Luthers, der
gegenüber den Schweizer Reformatoren
Zwingli und Calvin sehr aufVermittlung und
Ausgleich bedacht war. Er wurde von manchen

lutherischen Theologen verdächtigt, in
wichtigen Fragen vom reinen Luthertum
abzuweichen. Wegen solcher Streitpunkte wurde
es notwendig, die wichtigsten Lehrsätze des

lutherischen Bekenntnisses gültig und
unangreifbar zu formulieren.
Es gab bereits die Confessio Augustana, das

Augsburger Bekenntnis, das Melanchthon
verfasst hatte, wo einerseits die evangelische
Lehre und andererseits die Unterschiede zum
katholischen Glauben dargelegt waren.
Melanchthon nahm aber in den folgenden Jahren
immer wieder Änderungen vor, so zum
Beispiel in der Abendmahlslehre. Dieses veränderte

Augsburger Bekenntnis, die Confessio

Augustana variata, wurde dann auch von Calvin

anerkannt. Allerdings griffen die streng
lutherischen Theologen nach Melanchthons
Tod wieder auf die ursprüngliche Confessio

Augustana zurück.
Um die Unklarheiten zu beenden, verfassten
führende Theologen aufAnordnung des
Kurfürsten August von Sachsen 1577 die
sogenannte Konkordienformel, ein Dokument, das

im Leben von Paul Gerhardt eine bedeutende
Rolle spielen wird. Darin wurde zum Beispiel
die lutherische Lehre bekräftigt, dass im
Abendmahl der Leib und das Blut Christi
«wahrhaftig und wesentlich gegenwärtig sei,

mit Brot und Wein wahrhaftig ausgeteilet und
empfangen werde». Verworfen wurde die Lehre

Calvins, dass «Brot und Wein mit dem
Munde, der Leib Christi aber allein geistlich
durch den Glauben empfangen werde». Damit

war eine Trennungslinie zwischen Lutheranern

und Calvinisten gezogen, wie sie in dieser

Schärfe bisher nicht vorhanden war, und in
den folgenden Jahren vergrösserte sich die
Kluft zwischen den beiden reformatorischen
Konfessionen immer mehr.
Nach dem Tod des Kurfürsten, der dem
lutherischen Bekenntnis treu geblieben war,
kam 1586 sein Sohn Christian I. an die
Regierung. Er kümmerte sich mehr um gutes

Paul Gerhardt — Lieddichter des Glaubens
(Gemälde aus der St. Thomas-Kirche Berlin-
Kreuzberg von Emil Fröhlich (1862—1950).

Essen und Trinken als um religiöse
Angelegenheiten. Diese überliess er seinem Kanzler
Nikolaus Krell, der dem Calvinismus positiv
gegenüber stand und den jungen Kurfürsten
allmählich auf seine Seite zog.
Gegen diese Entwicklung empörte sich
Bevölkerung und Geistlichkeit, allen voran der
Dresdner Hofprediger Martin Mirus. Er hatte
sich mit dem verstorbenen Kurfürsten für das

Konkordienwerk eingesetzt und richtete nun
in seinen Predigten heftige Angriffe gegen den
Kanzler und seine religionspolitischen
Veränderungen. Daraufhin wurde er verhaftet, mehrere

Wochen gefangen gehalten und schliesslich

des Landes verwiesen.
Ein wichtiger Angriffspunkt des Kanzlers
und seiner calvinistischen Anhänger war der
«Exorzismus» bei der Taufe. Von Seiten der

Regierung wurde 1591 den Geistlichen verboten,

die Absage an den Teufel auszusprechen,
die Luther in seinem «Taufbüchlein» aus der

231



katholischen Taufliturgie übernommen hatte.
Von Calvin war diese Formel als «Restbestand

aus der römisch-katholischen Ära» verworfen
worden und sollte nun auch in Kursachsen
abgeschafft werden. Dagegen gab es wütenden
Protest. So sei ein Metzger in Dresden bei der
Taufe seines Kindes mit einer Axt erschienen

um zu erzwingen, dass sein Kind richtig
getauft würde.
Die Geistlichen, die dem kurfürstlichen
Befehl nicht gehorchten, wurden wie der
Hofprediger Mirus aus dem Amt vertrieben. Auch
Paul Gerhardts Grossvater leistete als Pfarrer
von Eilenburg Widerstand und musste sein
Amt und die Stadt verlassen. Bestimmt hat
Paul Gerhardts Mutter von der Bekenntnistreue

ihres Vaters und von seiner Standhaftig-
keit öfters erzählt, und Paul Gerhardt erinnerte

sich daran, als er später vor ähnlichen
Entscheidungen stand.
Die Verbannung der Geistlichen dauerte aber
nicht lange. Noch im Herbst 1591 starb
Kurfürst Christian I. ganz plötzlich. Für seinen
kleinen Sohn Christian II. übernahm ein
Vormund die Regierung, der wieder auf der Seite
der Lutheraner stand. Schlagartig wendete
sich das Blatt, und die vertriebenen Pfarrer
kehrten nach nur drei Monaten Exil wieder in
ihre Gemeinden zurück.
Die neue Regierung ging gegen die Calvinis-
ten mit grosser Härte vor. Kanzler Krell und
seine Anhänger wurden inhaftiert. Als Christian

II. zehn Jahre später mündig geworden
war, wurde Krell zum Tode verurteilt und auf
dem Marktplatz in Dresden enthauptet. Um
den calvinistischen Einfluss einzudämmen,
erklärte der neue Kurfürst das Konkordienbuch
wieder zur verpflichtenden Richtschnur für alle

Geistlichen und Lehrer. Einerseits wurde
damit das Luthertum in Sachsen gestärkt,
andererseits aber die Feindschaft zwischen Lutheranern

und Calvinisten vertieft. Die Spannungen

zwischen Sachsen und Anhalt, wohin die

Anhänger und Angehörigen des hingerichteten
Kanzlers geflüchtet waren, nahmen zu. Die
konfessionellen Kämpfe und das tiefe
Misstrauen gegenüber den Calvinisten bilden den

Hintergrund von Paul Gerhardts Kindheit.

Ausbildung in Grimma und Wittenberg

Als Paul Gerhardt zwölfjährig ist, stirbt sein
Vater, und zwei Jahre darauf auch seine Mutter. ''

So erfährt er schon in jungen Jahren Trauer und
Leid und den Schmerz der Trennung von
Eltern und Geschwistern. Er folgt seinem älteren
Bruder auf die Fürstenschule nach Grimma.
Die neunjährige Anna kommt zu Verwandten
in Thüringen, die jüngere Schwester Agnes
bleibt in Gräfenhainichen bei ihrer Tante.
In Grimma, 30 km südöstlich von Leipzig,
bleibt Paul Gerhardt für die nächsten sechs

Jahre. Die einzige Verbindung zu seinem
früheren Leben ist sein Bruder Christian. Aber bei
der genauen Tageseinteilung der Schule haben
die Brüder nur wenig Gelegenheit, einander zu
sehen. — Die Aufnahmebedingungen für die
Schule sind anspruchsvoll. Der Bewerber muss
die lateinische Erklärung zu Luthers Katechismus

beherrschen und eine lateinische Epistel
schreiben können; denn es wird ausschliesslich
Latein gesprochen. Ziel der Schule ist es, nach
der Einführung der Reformation eine neue
Schicht von evangelischen Pfarrern, Lehrern
und Verwaltungsbeamten heranzubilden.
Als religiöses Erziehungsziel galt die Pietas, die
Frömmigkeit, die den Schülern als innerer
Besitz für ihr ganzes Leben vermittelt werden
soll. Grundlage dieser Ausbildung war das

Compendium des Wittenberger Professors
Leonhard Hutter, das eine Zusammenfassung
der lutherischen Lehre auf der Grundlage der
Konkordienformel enthielt, und als einziges
theologisches Lehrbuch neben dem lutherischen

Katechismus zugelassen war. Sechs Jahre

arbeitete Paul Gerhardt mit diesem Buch;
der grosse Einfluss dieser klaren Glaubensaussagen

lässt sich in seinen Gedichten leicht
erkennen.
Nach den Abschlussprüfungen im Herbst
1627 beginnt Paul Gerhardt in Wittenberg
das Studium der Theologie. In dieser Zeit der
konfessionellen Spannungen wird streng
darauf geachtet, dass die Reinheit und Einheit
der lutherischen Lehre erhalten bleibt. Die
Studenten aller Fakultäten müssen sich zur
unveränderten Confessio Augustana bekennen,

232



und die Studenten der Theologie werden
zusätzlich auf das Konkordienbuch verpflichtet.
Die Wittenberger Professoren legen grossen
Wert darauf, die Unterschiede zur Lehre Calvins

herauszustellen, was auch für Paul
Gerhardt nicht ohne Wirkung bleibt. Er wird
durch sein Studium in Wittenberg zu einem
überzeugten Anhänger und Verteidiger des

Luthertums.
Es gibt aber auch Professoren, die den
Studenten mehr zu bieten haben als theologische
Konfrontationen; Paul Röber ist einer von
ihnen. Seine überlieferten Predigten zeigen, wie
gekonnt er Glaubenslehre und praktisches
Leben verbinden konnte. In der freundlichen
Art, mit der er den Menschen begegnete, spürt
man die Nähe zu einer Frömmigkeitsbewegung,

die mit dem Namen Johann Arndt
verbunden ist. Arndts Bücher - dazu gehört auch
das berühmte Gebetbuch «Paradiesgärtlein» -
sind in dieser Zeit stark verbreitet und bleiben
über Jahrhunderte viel gelesene Erbauungsschriften.

Paul Gerhardt kannte diese Bücher
und hat manche dieser Texte als Grundlage für
seine Lieder genommen.

Hauslehrer in Wittenberg und Berlin

Nach dem Theologiestudium bleibt Paul
Gerhardt in Wittenberg und nimmt die Stelle
eines Hauslehrers an. Für junge Theologen ist
diese Art Tätigkeit die übliche Überbrückung
zwischen Studium und Pfarramt. Warum aber
der inzwischen bereits 35-jährige Gerhardt nicht
in ein Pfarramt wechselte, sondern 1642 als

Hauslehrer nach Berlin geht, wissen wir nicht.
Wollte er sich der Verantwortung entziehen,
oder gab es wegen der wirtschaftlich schwierigen

Nachkriegsjahre zu wenige Pfarrstellen?
So kommt Paul Gerhardt in die Familie des

Advokaten Andreas Berthold und gewinnt
damit Zutritt zu einflussreichen Kreisen der
Stadt. Unter anderem trifft er den Kantor der
St. Nikolai-Kirche, Johann Crüger, wodurch es

zu einer kongenialen Zusammenarbeit
zwischen Dichter und Musiker kommt. Bereits
1640 veröffentlichte Johann Crüger ein
Gesangbuch unter dem Titel «Neues vollkömmli-

ches Gesangbuch Augsburgischer Konfession».
1647 erschien eine erweiterte Ausgabe unter
dem Titel Praxis Pietatis Melica, die bereits 18
Lieder Gerhardts mit Melodien von Crüger
enthielt. Im Laufe der Jahre umfasste dieses

Gesangbuch über 80 Lieder von Paul Gerhardt
und wurde zu einem der wichtigsten Bücher in
der evangelischen Gesangbuchgeschichte.

Dichtkunst und Dreissigjähriger Krieg

Seit 1618 war ein unheilvoller Krieg zwischen
den Anhängern der katholischen und evangelischen

Konfession im Gang, der als Dreissigjähriger

Krieg in die Geschichte eingegangen
ist. Wittenberg wurde zwar nicht eingenommen,

aber viele Flüchtlinge drängten sich in
die schützenden Mauern der Stadt, auch solche

aus Gräfenhainichen, der zerstörten
Heimatstadt Paul Gerhardts. So hat er unmittelbar

vom harten Schicksal seiner Verwandten
erfahren, und viele seiner Trostlieder sind auf
diesem Hintergrund entstanden.
Es mag erstaunen, dass gerade in der Zeit des

Dreissigjährigen Krieges die deutsche Dichtung

einen neuen Aufschwung genommen
hat. Lange Zeit wurde nur lateinische Poesie

gepflegt, wie es Paul Gerhardt in Grimma
gelernt hatte. Jetzt wurden die Menschen von
neuen Themen bedrängt, die ausgesprochen
und dichterisch gestaltet werden wollten: Tod
und Vergänglichkeit werden mit der Wahrheit
des Glaubens und mit der Hoffnung aufEwigkeit

in Zusammenhang gebracht. Weltliche
und geistliche Dichtung sind nicht mehr zu
trennen. Mit grosser Klarheit charakterisiert
Paul Gerhardt diese Zeit:

Wir rennen, laufen, sorgen viel,
und eh wirs uns versehen,
da kommt der Tod, steckt uns das Ziel,
und da ists denn geschehen.

Und gegen alle Scheinsicherheiten dichtet er:

Menschliches Wesen was ist's? Gewesen.

In einer Stunde geht es zu Grunde,
sobald das Lüfilein des Todes drein bläst.

233



Alles in allen muss brechen undfallen,
Himmel und Erden die müssen das werden,

was sie vor ihrer Erschöpfung gewest.

Aber die dunkle Todespforte bleibt für den
Dichter trotz allem ein Durchgang zum Licht,
wo Hoffnung und Zuversicht zu finden sind:

Alles vergehet, Gott aber stehet
ohn alles Wanken; seine Gedanken,
sein Wort und Willen hat ewigen Grund,
sein Heil und Gnaden, die nehmen nicht Schaden,
heilen im Herzen die tödlichen Schmerzen,
halten uns zeitlich und ewig gesund.

Paul Gerhardt hat darauf verzichtet, die Schrecken

des Todes oder die Höllenqualen
auszumalen, wie es andere Dichter und Prediger des

Barock getan haben. Er spricht in einem anderen

Ton und mit biblischen Hofifnungsbildern
von den letzten Dingen: «Wo sollein Christauch
anders hin / als in den Himmel fallen?» oder

«Gott spricht: willkommen, du liebes Kind, /dich
will ich bei mir haben /undewig reichlich laben. »

Weil alle Glaubenden in Gott verbunden bleiben,

sind sie auch untereinander verbunden:

Da in den Engelscharen
mein Eltern und Vorfahren,
auch Schwestern, Freund und Brüder
jetzt singen ihre Lieder.

Paul Gerhardt ist ein grosser Tröster der
Menschheitsgeschichte. In seinen Liedern gibt
er zwar keine letzte Erklärung des Leides. Aber
er zeigt, wie man mit Not und Tod umgehen
kann. Das macht ihn zum Helfer gerade dort,
wo Menschen an ihre Grenzen kommen.
Auch dann, wenn nichts mehr oder nur noch
wenig zu hoffen ist, hören Paul Gerhardts Lieder

nicht auf zu trösten:

Gottes Kinder säen zwar / traurig und mit Tränen,
aber endlich bringt das Jahr, / wonach sie sich
sehnen;
denn es kommt die Erntezeit, / da sie Gottes
Garben machen,

da wird all ihr Gram und Leid / lauter Freud
und Lachen.

1648 kommt es mit dem Westfälischen Frieden

zum lang ersehnten Ende des Dreissigjährigen
Krieges. Unendliche Erleichterung ergreift die
Menschen, auch wenn ihnen noch eine schwere

Nachkriegszeit bevorsteht. Im ganzen Land
läuten die Glocken, und Paul Gerhardt dichtet
sein «Danklied für die Verkündigung des
Friedens», wo er in der 1. Strophe sagt:

Gott Lob! Nun ist erschollen / das edle
Fried- und Freudenwort,
dass nunmehr ruhen sollen / die Spiess und
Schwerter und ihr Mord.
Wohlaufund nimm nun wieder / dein
Saitenspiel hervor,
o Deutschland, und sing Lieder / im hohen
vollen Chor.
Erhebe dein Gemüte /zu deinem Gott undsprich:
Herr, deine Gnad und Güte / bleibt dennoch

ewiglich.

Pfarrer in Mittenwalde und Berlin

Paul Gerhardt ist inzwischen 44-jährig und
immer noch Hauslehrer. Die Pfarrstellen sind
rar, viele Kirchen und Pfarrhäuser sind zerstört
und die Gemeinden ausgeplündert.
Wahrscheinlich ist, dass Paul Gerhardt seine Zeit
gerne mit Dichten ausfüllte und ihm beruf-

(Bild rechts) Mit der Bibelstelle aus dem Buch
Exodus Kap. 15 wurde im 17. Jahrhundert gerne

das kirchliche Musizieren begründet: Nach
ihrer Errettung am Schiljrneer sang Mose mit
den Israeliten dem Herrn ein Lied; die Prophetin

Mirjam, Aarons Schwester, nahm die Pauke
in die Hand, und alle Frauen zogen mit
Paukenschlag und Tanz hinter ihr her (Titelkupfer
zu einerAusgabe des Gesangbuchs «Praxis Pieta-
tis Melica»),

234





licher Ehrgeiz fern lag. — Ohne sein Zutun
wird ihm 1651 die Pfarrstelle in Mittenwalde,
25 km südlich von Berlin, angetragen, und zu
Weihnachten tritt er seinen Dienst an. Möglich,

dass er zu diesem Anlass das folgende
Weihnachtslied gedichtet hat:

Fröhlich soll mein Herze springen
dieser Zeit,
da vor Freud
alle Engel singen.
Hört, hört, wie mit vollen Chören
alle Luft
laute ruft:
Christus ist geboren!

Diese besonders kunstvolle Strophenform mit
dem hüpfenden Versmass hat Paul Gerhardt
erfunden: sie bringt ausgezeichnet die
Weihnachtsfreude zum Ausdruck! In Mittenwalde
steht die aus dem 13. Jahrhundert stammende
St. Moritzkirche. Das Schmuckstück ist ein
geschnitzter Flügelaltar aus dem Jahr 1514, in
dessen Mittelteil die Beweinung Christi
dargestellt ist. Darunter ist als Sockelgemälde das
Schweisstuch der Veronika zu sehen: von zwei
Engeln gehalten, zeigt es das dornengekrönte
Haupt Christi. Ob Paul Gerhardt dieses Bild
vor Augen hatte, als er das Lied «O Haupt voll
Blut und Wunden» verfasste? Es ist Teil eines

Zyklus von sieben Gedichten auf die
Gliedmassen des leidenden Christus (Füsse, Knie,
Hände, Seite, Brust, Herz und Haupt) und
wurde zum bekanntesten Passionslied:

Wann ich einmal soll scheiden, / so scheide

nicht von mir;
wann ich den Tod soll leiden, / so tritt du dann
herfür.
Wann mir am allerbängsten / wird um
das Herze sein,

so reiss mich aus den Ängsten / kraft deiner

Angst und Pein.

Da Paul Gerhardt nun über ein Pfarramt
verfügte, dachte er auch daran zu heiraten, zumal
er sich längst eine Frau auserkoren hatte. Es

war Anna Maria Berthold, die jüngste Tochter

der Familie, bei der er in Berlin als Hauslehrer
tätig gewesen war. Die beiden heirateten
1655. Von den fünf Kindern ihrer Ehe starben 3?
vier bereits im Säuglingsalter. Diesen grossen
Schmerz hat Paul Gerhardt in mehreren
Gedichten thematisiert, wo er das Elend und die
Trauer von Eltern beschreibt und verarbeitet,
wie zum Beispiel:

Ach, es ist ein bittres Leiden
und ein rechter Myrrhentrank,
sich von seinen Kindern scheiden
durch den schweren Todesgang!
Hier geschieht ein Herzensbrechen,
das kein Mund recht kann aussprechen.

Nach 13 Jahren Ehe musste er auch seine erst
45-jährige Ehefrau zu Grabe tragen. Trotz vieler

schmerzhafter Erfahrungen erreichte Paul
Gerhardt in Mittenwalde den Höhepunkt seines

dichterischen Schaffens. Hier entstanden
so berühmte Lieder wie: Befiehl du deine Wege
oder Ich steh an deiner Krippe hieroder Wie soll
ich dich empfangen oder sein wohl bekanntestes

Lied:

Geh aus, mein Herz, und suche Freud
in dieser lieben Sommerzeit
an deines Gottes Gaben;
schau an der schönen Gärten Zier
und siehe, wie sie mir und dir
sich ausgeschmücket haben.

Es ist erstaunlich, welche Zukunftshoffnung
diese Zeilen zum Ausdruck bringen, sind sie

doch in der Nachkriegszeit entstanden,
angesichts zerstörter Dörfer und Städte und trotz
der Wunden an Leib und Seele, die der Krieg
hinterlassen hat. In einer Zeit, da andere

verstummten, hat Paul Gerhardt zu grossen
dichterischen Aussagen gefunden:

Abend und Morgen
sind seine Sorgen;

segnen und mehren,

Unglück verwehren
sind seine Werke und Taten allein.
Wenn wir uns legen,

23 6



so ist er zugegen,
wenn wir aufstehen,
so lässt er aufgehen
über uns seiner Barmherzigkeit Schein.

Als 1656 der Propst an der St. Nikolai-Kirche
in Berlin starb, wurde Paul Gerhardt als Nachfolger

berufen. So bekam er Gelegenheit, wieder

mit Johann Crüger, dem Kantor der Kirche,

zusammenzuarbeiten. Es war dann nicht
nur für das Musikleben Berlins, sondern auch
für Paul Gerhardt ein grosser Verlust, als

Johann Crüger 1662 starb.

Streit um das Toleranzedikt

Im gleichen Jahr begann für die lutherischen
Pfarrer in Berlin eine schwere Zeit, die auch
Paul Gerhardt zu spüren bekam. Kurfürst
Friedrich Wilhelm wollte seine verstreuten
Ländereien besser vereinen, und deshalb war
ihm an einer Einheit in Glaubensfragen
gelegen. Er, ein überzeugter Calvinist, erliess
das sogenannte Toleranzedikt und verbot mit
diesem Erlass alle Gehässigkeiten zwischen
den Konfessionen. Was nach aussen hin positiv

und versöhnlich klang, wurde von den
lutherischen Geistlichen als Affront verstanden.
Sie sahen durch die faktische Gleichberechtigung

von Reformierten und Lutheranern ihre
Position geschwächt, denn unter den
aufgezählten Bekenntnisschriften fehlte ausgerechnet

die Konkordienformel. Der Kurfürst hatte
sie absichtlich in der Verfügung weggelassen
und angedroht, wer sich weigere, seinen Erlass
anzunehmen, verliere seine Pfarrstelle und
müsse das Land verlassen. In einem zweiten
Erlass, der die Lutheraner vollends empörte,
verbot er das Studium in Wittenberg, weil
dort die Quelle des religiösen Unfriedens sei.

Um die Situation zu klären, verlangte der
Kurfürst ein Religionsgespräch zwischen den
reformierten und lutherischen Geistlichen. Paul
Gerhardt stand diesem Vorhaben skeptisch
gegenüber, weil er darin eine kirchenpolitische
Massnahme zugunsten der Calvinisten sah.

Nach insgesamt 17 Besprechungen waren die
Fronten so verhärtet, dass die Gespräche abge¬

brochen wurden. Paul Gerhardt war Schriftführer

und warf den Reformierten vor, sie
bezeichneten die Konkordienformel, die für ihn
von grösster Bedeutung war, als «Schand- und
Lästerbuch». Wo sein lutherisches Bekenntnis
aufdem Spiel stand, gab es für ihn keine
Kompromisse. - Nach dem Scheitern der Gespräche

legte der Kurfürst 1664 eine härtere Gangart

ein. Er verfügte, dass die Lutheraner aufdie

Konkordienformel und auf den Exorzismus bei
der Taufe zu verzichten haben. Die Bestürzung
unter der Pfarrerschaft war gross. Aber die
meisten Pfarrer unterschrieben den kurfürstlichen

Erlass aus Angst um ihre Pfarrstelle.
Nicht so Paul Gerhardt, der deshalb als Pfarrer

abgesetzt wurde. Die Bevölkerung wehrte
sich für ihn. Aber der Kurfürst blieb hart. Erst
ein Jahr später wurde nach weiteren Interventionen

die Unterschriftspflicht aufgehoben,
und Paul Gerhardt konnte seine Tätigkeit wieder

aufnehmen. Er aber weigerte sich aus
Gewissensgründen, weil für ihn die kurfürstlichen

Erlasse einem Verrat an der lutherischen
Lehre gleichkamen. So wurde seine Stelle
1668 mit einem anderen Pfarrer besetzt.

In dieser Zeit der Auseinandersetzung
erschien das erste Heft einer Gesamtausgabe seiner

Lieder, herausgegeben von Johann Georg
Ebeling, dem Nachfolger Johann Crügers als

Kantor an der St. Nikolai-Kirche. In der schweren

Zeit nach dem erzwungenen Ausscheiden
aus dem kirchlichen Dienst war für ihn die
Sammelausgabe seiner Werke eine grosse
Genugtuung. Insgesamt 120 Lieder stellte Ebeling
zusammen, die er nacheinander in 10 Heften
zu je 12 Liedern erscheinen liess. Zu den meisten

hatte er selber eigene neue Melodien
geschrieben. Er widmete die einzelnen Hefte
verschiedenen Berufsgruppen, so sinnigerweise
den Ärzten und Apothekern ein Heft mit Ster-
beliedem. Dazu bemerkte er, dass die Ärzte in
der «guten alten Zeit» die Musik als wichtiges
Heilmittel «gegen Gicht, Kopfweh, Raserei
und dergleichen» gebraucht hätten; die Musik
entfalte therapeutische Kräfte, wie das

Beispiel des schwermütigen Königs Saul zeige, der
durch das Saitenspiel Davids geheilt wurde.

237



Letzte Jahre in Lübben

Die harten kirchlichen Auseinandersetzungen
hatte Paul Gerhardts Frau Anna Maria aus
nächster Nähe miterlebt. Ihr Beistand und ihre

Treue waren ihm in dieser Zeit eine grosse
Stütze. Ihr Tod im März 1668 war für ihn,
nach dem Verlust von vier Kindern, ein weiterer

schwerer Schlag. Und doch musste er sich
mit 52 Jahren wieder nach einer neuen Aufgabe

umsehen. Es fiel ihm sehr schwer, aus Berlin

wegzugehen, wo er viele Beziehungen und
Freundschaften leben konnte. Aber im
Herrschaftsbereich des Kurfürsten Friedrich
Wilhelm gab es für ihn nach allem, was vorgefallen

war, kein Bleiben. So war er froh, dass er
das Pfarramt in Lübben, etwa 90 km von Berlin

entfernt, übernehmen konnte. Zusammen
mit ihm gingen sein sechsjähriger Sohn Paul
Friedrich und seine Schwägerin, die ihm seit
dem Tod seiner Frau den Haushalt besorgte.
Über Paul Gerhardts Leben in Lübben ist wenig

bekannt. Er lebte zurückgezogen, ermüdet
von den Kämpfen der vergangenen Jahre.
Auch seine schöpferische Kraft scheint
aufgebraucht zu sein. Kein einziges Lied aus jener
Zeit ist bekannt. Hat er vielleicht Ebelings
Gesamtausgabe seiner Lieder als Schlusspunkt
seines poetischen Schaffens angesehen, dem er
nichts mehr hinzufügen wollte?
Am 27. Mai 1676 starb Paul Gerhardt. Er soll
nach zuverlässiger Quelle «bei seiner letzten
Ohnmacht sich damit ermuntert haben, was
er anderen zu Lehr und Trost geschrieben hat»
und den Vers aus seinem Lied «Warum sollt ich
mich denn grämen» zitiert haben:

Kann uns doch kein Tod nicht töten,
sondern reisst unsern Geist

aus viel tausend Nöten;
schleusst das Tor des bittern Leiden
und macht Bahn, da man kann
gehen zur Himmelsfreuden.

Beigesetzt wurde Paul Gerhardt im Altarraum
der Kirche in Lübben, die seit 1931 seinen
Namen trägt.

Paul Gerhardts bleibende Bedeutung

Nach allem, was wir wissen, war Paul
Gerhardt ein bescheidener und stiller Mensch, ein

tüchtiger und beliebter Seelsorger und Prediger.

Unbeirrt folgte er der Stimme seines
Gewissens und bewies dabei grosse Standfestigkeit.

In der Auseinandersetzung mit dem
Kurfürsten nahm er lieber persönliche Nachteile

in Kauf, als dass er Abstriche an seinem
Glauben und an seiner Überzeugung machte.
Er wurde in eine Zeit hineingeboren, die von
leidenschaftlichen konfessionellen Streitigkeiten

und vom Dreissigjährigen Krieg geprägt
war. Wie Leitmotive tauchen gewisse Begriffe
immer wieder in seiner Dichtung auf: das
felsenfeste Vertrauen aufdie Führung Gottes, die
Freude am Lob Gottes und an seiner Schöpfung,

die Gewissheit der Erlösung durch Jesus
Christus und die sichere Hoffnung auf ein
Leben nach dem Tod.
Für Menschen, die keine eigenen Worte
mehr finden, hat Paul Gerhardt kraftvolle
Texte bereitgestellt. Auch Fragen und Zweifel

hat er zugelassen und nicht durch billige
Erklärungen abgeschwächt. Seine Gedichte

und Lieder stiften Vertrauen und tragen
in Zeiten der Unsicherheit — damals wie heute

— zur Orientierung und inneren Festigkeit
bei.
Die meisten Lieder Paul Gerhardts enden
mit einem Blick auf die Ewigkeit und mit
dem Voraushören himmlischer Lobgesänge.
Das häufig vorkommende Stichwort «singen»

weist darauf hin, dass die meisten seiner

Texte von vornherein zum Singen
bestimmt waren. Durch die Verbindung mit
Musik gewinnen sie an Ausdruck und prägen

sich leichter dem Gedächtnis ein. Zudem
gilt nach der Vorstellung des Barock: Wer
singt und musiziert, schwingt sich ein in die
vorgegebene Harmonie der Schöpfung und
nimmt teil an der Schöpferfreude Gottes.

Du meine Seele, singe,

wohlauf, und singe schön

dem, welchem alle Dinge
zu Dienst und Willen stehn.



Ich will den Herren droben
hierpreisen aufder Erd,
und will ihn herzlich loben,

solang ich leben werd.

Beim natürlichen Klang von Paul Gerhardts
Gedichten darf man nicht vergessen, wie sehr
sie durch rhetorische Planung und gezielte
Sprachkunst geprägt sind. Meisterhaft hat er
die Versreform des Martin Opitz umgesetzt,
welche den bis dahin angewandten holprigen
Knittelvers durch neue Versmasse ersetzte.
Was bei Paul Gerhardt schlicht und einfach
wirkt, ist kunstvoll gestaltet. Eine grosse
dichterische Leistung ist es, dass er in seinen 139
Liedern und Gedichten 57 verschiedene
Strophenformen gebraucht hat; mindestens sieben
davon lassen sich von ihm nicht nachweisen.
Wer mit Paul-Gerhardt-Liedern umgeht, dem
können sie zu guten Freunden werden. In
seinen Liedern spart er zwar alles Persönliche aus,
aber er öffnet so den Raum für menschliche
Grunderfahrungen. Deshalb haben seine Lieder

bis heute eine kraftvolle Frische bewahrt
und die Jahrhunderte überdauert. Noch bis

zur Mitte des 20. Jahrhunderts gehörten sie

zum eisernen Bestand auswendig gelernter
Texte. Sie helfen reden und meditieren, klagen

und beten, sie ermuntern und sprechen von
Hoffnung, wenn das Leben trostlos und dunkel

erscheint:

Mein Herze geht in Sprüngen und kann
nicht traurig sein

ist voller Freud und Singen, sieht lauter
Sonnenschein.

Die Sonne, die mir lachet, ist mein Herr
Jesu Christ;
das, was mich singen machet, ist, was im
Himmel ist.

Mariasteiner Konzerte

«Te Deum laudamus»
Musik zu Christkönig

Freitag, 23. November 2007, 20.00 Uhr:
Gregorianik und Orgel; Werke von Tour-
nemire, Bach und Alain. Ausführende:
Benedikt Rudolf von Rohr (Orgel);
Choralschola Mariastein, Leitung: P.

Armin Russi. - Eintritt frei, Kollekte.

Erst die Sängerinnen
und Sänger hauchen
den Liedern Leben
ein! Im Bild: Der
Basler Gesangverein
beim Einsingen in
der Eingangshalle des

Klosters. Der Chor

sang am Eidg. Bettag
2007 um 9.30 Uhr
die «Missa brevis»

von Palästrina.

239


	"Das, was mich singen machet" : Zum 400. Geburtstag von Paul Gerhardt (1607-1676)

