
Zeitschrift: Die Glocken von Mariastein

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 84 (2007)

Heft: 4

Artikel: Von der Aktualität der Gottesfrucht : die Benediktsregel als
theologisches Programm

Autor: Holzherr, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030450

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030450
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Von der Aktualität der Gottesfurcht
Die Benediktsregel als theologisches Programm

Abt Georg Holzherr OSB

Eigentlich stehen einem Jünger des heiligen
Benedikt Zurückhaltung und Demut gut an.
So dachte ich, als sich herumsprach, dass Abt
Lukas Schenker darauf verzichtet, eine Mitra
zu tragen. Zwar macht nicht die Kutte den
Mönch; und die erst seit dem Mittelalter
übliche Mitra der Abte ist nicht automatisch ein
Zeichen von Hochmut, aber die Demut ist
wirklich ein zentraler Wert für das Evangelium,

für Paulus und für die Regel Benedikts.
Demut soll vor allem das Verhältnis zu Gott
prägen und ist jedenfalls nicht mit
Minderwertigkeitsgefühlen zu verwechseln. Doch
Bescheidenheit und Demut stehen heute nicht
hoch im Kurs; ebenso wenig wird die Gottesfurcht

geschätzt. Sie wird von den Seelsorgern
kaum empfohlen, sonst würden die Leute
kopfscheu.

Georg Holzherr (80) war von 1969 bis 2001
Abt des Klosters Einsiedeln. Heute wirkt er
als Spiritual im Benediktinerinnenkloster St.

Lazarus in Seedorf UR. Von ihm ist das

Buch: Die Benediktsregel. Eine Anleitung zu
christlichem Leben. 6. Aufl. Paulusverlag, Fri-
bourg 2005- 452 S. (besprochen von Abt Lukas
Schenker in «Mariastein» 4/2006, S. 132).
Abt Georg betreibt eine eigene Webseite mit Hin-
lueisen für die tägliche Feier der Liturgie
(www.gotteswort. ch).
Der vorliegende Beitrag ist ein Auszug aus einem

Vortrag, den Abt Georg am Monastischen Institut

in S. Anselmo in Rom gehalten hat («Tesori
nascosti della Regula Benedicti»),

Wider die Gottvergessenheit

Als Novize fragte ich mich: Warum betont
der heilige Benedikt so sehr die «Demut» und
speziell die «Gottesfurcht»? Etwa 20-mal
spricht er von ihr. Pflegt er eine Spiritualität
der Furcht? Erst viel später habe ich realisiert,
dass Benedikt mit diesem Begriff ein grösseres
und hochaktuelles Problem anspricht. Der
heutige Mensch lebt, ac si Deus non daretur -
«als ob es Gott gar nicht gäbe». Er lebt und
macht sich kaum Gedanken über Gott. Zwar
bekreuzigen sich die Fussballspieler in den
Stadien, was vor Jahren noch undenkbar
gewesen wäre. Doch geben wir uns keiner
Täuschung hin! Solche Gesten haben nicht selten
etwas Magisches an sich. Wir sprechen heute
von der «Rückkehr der Religion», aber nach

Jürgen Habermas handelt es sich um eine
Allerweltsreligion. In einzelnen modischen
Verhaltensweisen offenbart sich vielleicht
die heimliche Sehnsucht nach einer echten,
aber unverbindlichen Religiosität. Trotz der
Behauptung vieler, sie glaubten an ein
höheres Wesen, herrscht weitgehend der
praktische Atheismus. Gott wird vergessen. Schweizer

Bischöfe sagen, bei uns sei der Deismus die
herrschende Auffassung geworden. Die grosse
Mehrheit nimmt an, es gebe vielleicht einen
Gott, der einst die Welt in Bewegung gesetzt
hat. Mehr nicht. Gott ist abwesend. So wird er
weder gefürchtet noch geliebt...
Benedikt dagegen schreibt: «Erste Stufe der
Demut: Der Mensch hält sich Gott stets
mit Ehrfurcht vor Augen (timor Dei) und
hütet sich entschieden, Gott je zu vergessen
(oblivio Dei)» (RB 7,10). Nach diesen von

128



Benedikt betont an den Anfang seiner
ausführlichen Demutslehre gesetzten Worten
darf es keine Gottvergessenheit geben. Diese
ist für Benedikt identisch mit mangelnder
Gottesfurcht.
Aber wer ist Gott? Unsere Kenntnisse des

Makrokosmos und Mikrokosmos haben
ungeheuer zugenommen. Die Milchstrasse, zu
der unser Sonnensystem gehört, zählt 100
Milliarden Sterne. Doch unsere Galaxie ist
nur eine unter 100 Milliarden. Mit dem «big
bang» vor etwa 14 Milliarden Jahren begann
die Evolution mit Energie, Schwingungen,
Materie, Raum und Zeit. Wir kennen den
menschlichen Organismus und das Leben der
Natur unvergleichlich besser als frühere
Generationen. Auch unser Wissen über den
Mikrokosmos hat sich unglaublich geweitet und
erstreckt sich sowohl auf die subatomare Welt,
ihre Teilchen und Verknüpfungen wie auf die
Grundelemente des Lebens und seine Vorstufen.

Im gleichen Mass wie das Wissen wachsen
aber auch die Probleme. Der Schöpfergott ist
unendlich grösser, als wir ihn uns vorstellen.
Aber zugleich scheint er für viele in die Ferne

zu rücken und zu verstummen, und auch die
Menschen scheinen ihm gegenüber sprachlos.
Eine Prise Religion, etwas religiöse Folklore,
ein wenig Magie und Esoterik - das mag ja
angehen; aber sich persönlich Gott anzuvertrauen

und gegenwärtige oder unbekannte künftige

Probleme im Gebet vor ihm zur Sprache zu
bringen, welchen Sinn soll das haben? Wir
verfügen schliesslich über die medizinische
Wissenschaft, und versichert sind wir auch So

wird Gott vergessen oder in Klammern gesetzt.
Ein solches Ausklammern Gottes ist freilich
nichts Neues. In der Zeit Benedikts bestritt
niemand die Existenz Gottes. Aber P. Adalbert
de Vogüe kommt in einer Studie über die
literarischen Zeitgenossen Benedikts zu dem
Schluss, dass in den damaligen Texten kaum
vom Glauben die Rede ist. In den höheren
Kreisen der Gesellschaft galt ein Unglück zwar
als Strafe Gottes für ein moralisches
Fehlverhalten. Doch das ist bei weitem nicht der
Glaube des Evangeliums. Dagegen herrschte
damals in breiten Schichten viel Aberglauben.

Überall wurden Dämonen und Wunder
gewittert. Vogûé hat jüngst gezeigt, dass ein
übertriebener Wunderglaube auch in kirchlichen

Kreisen verbreitet war. Bei Gregor von
Tours (f 594) wie auch in den «Dialogen»
und Briefen des heiligen Gregor des Grossen

(f 604) finden sich dafür zahllose Beispiele.
Diese Vorliebe für das Wunderbare — «le goût
du merveilleux», wie Vogûé sagt — springt je-

Die Wahrheit mit Herz undMund
bekennen.

Nicht Böses mit Bösem
vergelten.

Nicht Unrecht tun, vielmehr
Erlittenes geduldig ertragen.

Die Feinde lieben.

Die uns verfluchen, nicht auch
verfluchen, sondern - mehr noch -
sie segnen.

Verfolgung leiden um der
Gerechtigkeit willen.

Nicht stolz sein.

Nicht trunksüchtig sein.

Nichtgefrässig sein.

Nicht schlafsüchtig sein.

Nichtfaul sein.

Nicht murren.

Nicht verleumden.

Seine Hoffnung Gott anvertrauen.

Sieht man etwas Gutes bei sich, es

Gott zuschreiben, nicht sich selbst.

Das Böse aber immer als eigenes ^Werk erkennen, sich selbst
zuschreiben.





dem in die Augen, der die Briefe des grossen
Papstes oder seine «Dialoge» liest.
Wie reagiert Benedikt auf die Tendenz, Gott
praktisch aus dem eigenen Bewusstsein
auszuklammern? Im Wortschatz unserer Regel
finden sich auffallend viele Begriffe fur ein
gewissenhaftes Verhalten vor Gott. Der heute

geläufige Begriff «Gewissen» kommt zwar bei
Benedikt nur einmal vor, aber sein Gehalt
taucht in anderen Wörtern deutlich auf:
«bedenken», «überlegen», «beachten», «sich

hüten», «sich erinnern», «unterscheiden»,
«beurteilen». Jedes dieser Wörter kommt zehnmal
und öfters vor, das Wort scire («wissen») sogar
dreissigmal. Wenn auch mit einem anderen
Wortschatz als dem uns vertrauten, verkündet
Benedikt eine hochaktuelle Botschaft: «sich

ganz und gar davor hüten, gedankenlos zu
leben», das heisst «Gott zu vergessen» (RB
7,10). - Benedikt ist ein Mensch, der Grundsätze

hochhält, aber er übertreibt nicht. Ich
glaube nicht, dass er verlangt, man solle ständig

ausdrücklich an Gott denken. Der Gedanke

an Gott soll vielmehr das ganze Leben

durchdringen, so wie man alle Speisen würzen,

aber nicht versalzen soll.

Das Kloster — Haus Gottes

Wie setzt Benedikt sein Vorhaben um, die
memoria Dei, also ein lebendiges Gottesbe-
wusstsein, im Alltag gegenwärtig zu halten?
Er errichtet eine domus Dei, also ein «Gotteshaus».

Im Kloster soll Gott padrone di casa,

der wahre Herr im Hause sein. Benedikt
bezieht das ganze Leben auf ihn, der alles mit
seiner Gegenwart erfüllt. - Wenn ein Abt zu
wählen ist, soll die Gemeinschaft «in Gottesfurcht

dem Haus Gottes einen würdigen
Verwalter bestellen» (RB 64,1.5).
Der Cellerar (Ökonom) soll «gottesfürchtig»
sein und sich um alle Brüder kümmern, auch

um die Bedürfnisse der einzelnen, «denn
niemand soll verwirrt werden im Haus Gottes».
«Die Gastwohnung werde einem Bruder
anvertraut, dessen Seele von Gottesfurcht erfüllt
ist» (RB 53,21), denn «das Haus Gottes soll

von Weisen weise verwaltet werden» (RB

31,2.19). - Diese Sicht gilt nicht nur für
Personen, sondern selbst für Dinge. Der Cellerar
«betrachte alle Geräte und den ganzen Besitz
des Klosters als heiliges Altargerät» (RB
31,10). Damit ist vermutlich auf Sacharja
14,20 angespielt: «An jenem Tag wird auf den
Pferdeschellen stehen: <Dem Herrn heilig.)
Die Kochtöpfe im Hause des Herrn werden
gebraucht wie die Opferschalen vor dem
Altar.» Für den Propheten Sacharja wird Gott
beim Kommen seines Reiches selbst der wahre

Hausherr in Jerusalem sein. Dann werden
auch die alltäglichen Geräte heilige Dinge
sein. In ähnlicher Weise ist das Kloster «Haus
Gottes». Gott ist nicht ein abstraktes, fernes
Wesen. «In ihm leben wir, bewegen wir uns
und sind wir» (Apg 17,28).
Konkret fordert Benedikt zur Feier des opus
Dei (Gottesdienst) auf und gibt ihm den

Vorrang. Gebetsstunden bestimmen den
Rhythmus des ganzen Tages. Benedikt
begründet: «Wir wollen unserem Schöpfer den
Lobpreis darbringen» (RB 16,5). Keine andere

Uhr als der Lauf der Sonne bestimmte
damals den Zeitansatz. Heute haben wir allen
Grund, uns noch tiefer vor dem Schöpfer
zu verneigen, weil wir sein Werk umfassender

kennen. Am Schluss der Regel drückt
Benedikt den Wunsch aus, dass wir «auf
geradem Weg zu unserem Schöpfer gelangen»
(RB 73,4).
Die Motivation zu einem Leben in der be-
wussten Gegenwart Gottes wächst aus der
Meditation. Benedikt sieht für die lectio divi-
na («Heilige Lesung», RB 48,1) mehr Zeit vor
als die Verfasser anderer Klosterregeln. Er
versteht darunter das betende Lesen oder Hören
des Wortes Gottes, also der Bibel wie auch
entsprechender Autoren.
In seiner Tagesordnung räumt Benedikt auch
der Arbeit einen breiten Raum ein, wobei er
aber gegen übermässige Belastungen Vorsorge
trifft. In einem Kapitel, das geschäftliche
Aspekte der handwerklichen Arbeit regelt,
erklärt Benedikt, ganz im Licht seiner
gläubigen Sicht eines Lebens in der Gegenwart
Gottes: «damit in allem Gott verherrlicht
werde» (RB 57,9).

131



«Der Geist ergründet die Tiefen Gottes»
(1 Kor 2,10)

Nach der Wahl Benedikts XVT. sprach ein
Schweizer Bischof die Hoffnung aus, dass die
erste Enzyklika des Papstes nicht eine Einzelfrage

der Moral- oder Pastoraltheologie behandeln

sollte, sondern das Grundthema: Gott
selbst. Zu Recht, denn die Kirche steckt in
einer Krise, deren Ursachen teils aus der Gesellschaft

und ihrer Moral kommen, teils aus der
eigenen Unbeweglichkeit und dem Unvermögen,

den Kern des Glaubens zu vermitteln
(während Randfragen oft überbetont wurden).
Doch der tiefste Grund ist die Krise der
Spiritualität, genauer die «Gotteskrise», die sich im
praktischen Atheismus zeigt. Papst Benedikt
XVI. zielt mit seiner Enzyklika Deus Caritas est

treffsicher auf den Kern dieser Krise. Er stellt
die Fragen: Wer ist Gott? Wer sind wir? (Nr. 2).
Zum Kern des Gottesbildes der Bibel, sagt
der Papst: «Das eigentlich Neue des Neuen
Bundes liegt nicht in neuen Ideen, sondern in
der Gestalt Christi, der den Begriffen Fleisch
und Blut verleiht - ein unerhörter Realismus»
(Nr. 12).
Wenn wir von Papst Benedikt zur Regel Benedikts

gehen, finden wir programmatische
Ausdrücke wie «Christus, dem wahren König
dienen» (RB Prol 3) oder «eine Schule für den
Dienst des Herrn» (RB Prol 45). Theoretische
Ausführungen über Christus bietet die Regel
nicht; doch der Name Christi kommt etwa
20-mal ausdrücklich vor. Sein Königstitel
dominus erscheint etwa 60-mal; dazu kommt
etwa 20-mal das abgeleitete Adjektiv dominions.

- Das ist noch nicht alles. Der emeritierte
Abt von Schweikelberg, Christian Schütz,
nennt zu Recht die ganze Mönchsregel eine

«Christus-Regel». Nicht nur einzelne Verse,
sondern die gesamte Regel von Anfang bis
Ende, knüpft ein Netz von teilweise verborgenen

«Christus-Stellen». Das bereits erwähnte

Wort Benedikts XVI. lässt sich auf die
Christozentrik der Benediktsregel anwenden:
Die «Gestalt Christi» gibt der Regel und dem
monastischen Leben «Fleisch und Blut — ein
unerhörter Realismus!» Hier liegt die christli¬

che Alternative zur Gottvergessenheit oder
zum praktischen Atheismus, der seit einiger
Zeit in der westlichen Welt herrscht und oft zu
Orientierungslosigkeit oder Angst führt.
Wenn Christus in der Mitte unseres Denkens
steht, eröffnet sich auch ein Weg aus der
bedrängenden Theodizeefrage, vor der bereits

Ijob stand: Wie kann ein allmächtiger und
unendlich guter Gott eine so mangelhafte Welt
erschaffen? Wie kann er stumm bleiben gegenüber

dem Schrei der Armen und dem inständigen

und vertrauenden Beten der Juden im Getto

von Warschau? Wie kann er schreckliche
Naturkatastrophen und zahlreiche menschliche

Grausamkeiten zulassen? Hier an Strafen
Gottes oder an eine göttliche Pädagogik zu
denken, die wir nicht kennen, ist unzureichend,

wenn nicht falsch. Auch wenn solche
Antworten nicht gegeben werden, können
allein schon Fragen schwere Zweifel oder falsche

Schuldgefühle auslösen: Warum bestraft Gott
mich? In der Folge pflegen viele Gott
auszuklammern oder gar den Glauben zu verlieren.
Dies ist der schwerwiegendste Vorgang für den
Glauben heute. Doch es gibt eine göttliche
Antwort auf unsere Fragen: die kenosis

(«Erniedrigung») Christi, der «sich erniedrigte und
gehorsam war bis zum Tod, bis zum Tod am
Kreuz» (Phil 2,8). In Jesus, der wahrer Gott
und zugleich wahrer Mensch ist, hat Gott alles
Elend der natürlichen Ordnung und der
Menschenwelt in sich aufgenommen. In seinem
leidenden Knecht hat Gott sogar den Tod und im
descensus ad inferos («Hinabsteigen ins Reich
des Todes») dem Mysterium des Karsamstags,
die tiefste Demut verkostet. Im Licht dieses

Glaubens löst sich die Angst vor einem Gott
auf, der helfen könnte, aber stumm bleibt, ja
teilnahmslos erscheint.
Die Gegenwart eines Gottes, der Mit-Leid hat
mit der Welt der Menschen, kommt in der

Benediktusregel wiederholt zum Ausdruck. Im
Vorwort zur Regel lesen wir: «Wir wollen in
Geduld an den Leiden Christi teilnehmen»
(RB Prol 50). Auf den ersten Blick können
Demut und Kreuz Angst machen, aber im Licht
des Glaubens werden sie zu einem Geheimnis
der Liebe. Diese Sicht begegnet uns ausdrück-

132



lieh noch einmal im Kapitel über die Demut:
«Die dritte Stufe der Demut: Aus Liebe zu Gott
unterwirft sich der Mönch dem Oberen in vollem

Gehorsam. So ahmt er den Herren nach,

von dem der Apostel sagt: <Er war gehorsam bis

zum Tod>» (RB 7,34). Indem Benedikt dem
Text des Magisters, seines Vorgängers, die Worte

pro Dei amore («aus Liebe zu Gott») hinzufügt,

vollzieht er eine Kehrtwendung: Der
Abstieg der Demut bedeutet Aufstieg (RB 7,7).
Aus der Furcht erhebt sich der Mensch zur
Gottesliebe; aus dem Gedenken an einen Gott,
der sich für uns erniedrigt hat, steigen wir auf
zur Liebe zu diesem Gott.
In seiner Enzyklika denkt Papst Benedikt über
dieses dramatische Handeln Gottes nach. Der
Papst geht sogar so weit, nicht nur von einem

göttlichen Drama zu sprechen, sondern von
einer Wende Gottes gegen sich selbst: «In seinem
Tod am Kreuz erfüllt sich jene Wende Gottes

gegen sich selbst, indem er sich ihnen gibt, um
den Menschen zu erhöhen und zu erlösen. Das
ist Liebe in ihrer radikalsten Form» (Dens Ca¬

ritas est, 12). Eberhard Jüngel, ein führender
evangelischer Theologe, unterstreicht die
«Radikalität» dieser Formel des Papstes. Wir müssen

wegkommen von einer metaphysischen
Vorstellung eines Philosophen-Gottes, der heute

mehr als früher die Menschen erschreckt
oder ratlos zurücklässt.
Wer die ungeheuchelte Demut Gottes kennen
lernt, beginnt den Gott zu lieben, der «herzliche

Zuneigung und Erbarmen» (Phil 2,1)
empfindet. Benedikt greift auf, was Johannes sagt
(vgl. 1 Joh 4,18): in der Demut «gelangt der
Mönch zu jener vollendeten Gottesliebe, die
alle Furcht vertreibt» (RB 7,67). Die Demut
drückt nicht nieder, ganz im Gegenteil: «die

Selbsterniedrigung der Demut lässt aufsteigen»
(RB 7,7). Nur auf diesem Weg kann der
Mensch Gott vertrauen, der in so vielen
Hinsichten unbegreiflich erscheint. Gott befreit:
im Geheimnis seiner Erniedrigung gibt er uns
zu verstehen, dass diese Welt nicht absurd ist
und dass auch mein persönliches, sterbliches
Leben einen tiefen Sinn hat.

133


	Von der Aktualität der Gottesfrucht : die Benediktsregel als theologisches Programm

