Zeitschrift: Die Glocken von Mariastein
Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 84 (2007)

Heft: 4

Artikel: Eine furchtbare Spannung : die Klostergemeinschatft in der Ortskirche
Autor: Koch, Kurt

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1030448

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1030448
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Eine fruchtbare Spannung

Die Klostergemeinschaft in der Ortskirche

Bischof Kurt Koch

Wenn der heutige Mensch von Spannungen
in der Kirche hort, denkt er unwillkiirlich
an Auseinandersetzungen und Konflikte. Von
solchen wird in diesem kleinen Artikel zum
70. Geburtstag von Abt Lukas keineswegs die
Rede sein; und fiir solche besteht auch kein
Anlass. Die Beziehung zwischen dem Kloster
Mariastein und dem Bistum Basel ist viel
mehr eine Bezichung der Freundschaft als der
Spannungen. Diese Freundschaft hat sich
auch in kirchlichen Auseinandersetzungen in
unseren Tagen bewihrt.

Kirche ist mehr als Pfarrei

Spannungen und Konflikte zwischen Bischs-
fen und Ordensgemeinschaften hat es im Lauf
der Kirchengeschichte zwar in der Tat gege-
ben. Aber es ist aufschlussreich auch fiir die
heutige Situation, ihren Ursachen nachzuge-
hen. Diese Konflikte riihren schon in den An-
fingen der Ménchsbewegung von daher, dass
diese ein neues kirchliches Lebenszentrum ge-
schaffen hat, mit dem die grundlegende orts-
kirchliche Struktur der nachapostolischen
Kirche zwar nicht aufgehoben worden, aber
auf der anderen Seite auch nicht einfach mit

Bischof Kurt Koch (57) war Professor fiir Dog-
matik und Liturgie an der Theologischen Fa-
kultit Luzern, bis ibm 1996 die Leitung des
Bistums Basel anvertraut wurde. Seir Beginn
dieses Jabres ist er auch Président der Schweize-
rischen Bischofskonferenz. Er ist Verfasser zahl-
reicher Biicher zu aktuellen theologischen und
kirchenpolitischen Themen.

ihr identisch gewesen, sondern als belebende
und erneuernde Kraft in ihr wirksam gewor-
den ist. Ordensgemeinschaften sind zudem
zumeist in neuralgischen Situationen der Kir-
che entstanden; und sie haben ihre Sendung
darin gesehen, in die stechenden Gewisser des
volkskirchlichen Lebens und der schlifrig ge-
wordenen Ortskirchen neue geistliche Bewe-
gung zu bringen und sich die Freiheit heraus-
zunehmen, die Taufe konsequent zu leben. In
diesem Sinne haben sie, um mit dem katholi-
schen Theologen Johann B. Metz zu reden, als
«Schocktherapie des Heiligen Geistes» in der
verbiirgerlichten Grosskirche gewirkt. Darin
war selbstverstindlich ein gewisses Konflikt-
potenzial angelegt, das sich aber zuletzt immer
wieder als fruchtbare und belebende Span-
nung herausgestellt hat.

Man kann diese historische Erscheinung bes-
ser verstehen, sobald man feststellt, dass wir
heute ein analoges Phinomen in Spannungen
zwischen Pfarreien und neuen kirchlichen
Bewegungen und geistlichen Gemeinschaften
beobachten. Diese haben ihre Ursache darin,
dass im durchschnittlichen Bewusstsein der
Glaubenden heute Kirche und Pfarrei weithin
identifiziert werden, sodass ausserhalb der
Pfarrei kaum kirchliches Leben wahrgenom-
men wird. Dieses Bewusstsein wird in der
Kirche in der deutschsprachigen Schweiz zu-
sitzlich gefordert durch das staatskirchen-
rechtliche System, das mit dem — helvetischen,
aber keineswegs katholischen — Prinzip der
Kirchgemeindeautonomie steht oder fillt.
Zwar bildet in der Tat in der Erfahrungswelt
der Glaubenden die Pfarrei den ersten Ver-
wirklichungsort von Kirche. Denn auch der

119






katholische Christ erfihrt im Normalfall im
pfarreilichen Umfeld seines Lebensalltags, sei-
nes Bekannten- und Freundeskreises und auch
in der Begegnung mit der sonntiglichen Got-
tesdienstgemeinschaft emotional seine kirchli-
che Beheimatung. Dennoch darf Kirche nicht
einfach mit Pfarrei identifiziert werden. Kir-
che lebt zwar in der Pfarrei, kann und darfsich
aber nicht in ihr erschopfen: Kirche ist immer
auch mehr als Pfarrei.

Darauf weist eine Klostergemeinschaft bereits
durch ihre blosse Existenz hin; und fiir dieses
Ausweiten des Katholischen innerhalb der
Ortskirche bin ich auch und gerade dem Klos-
ter Mariastein von Herzen dankbar. Ein Klos-
ter erinnert die Pfarreien sogar an die ur-
spriingliche Bedeutung ihrer Selbstbezeich-
nung. Das Wort «Pfarrei» leitet sich nimlich
her vom griechischen paroikia, was genau
{ibersetzt «Fremdsein in der Welt» heisst. Es
bringt damit das Selbstverstindnis der friihen
Christen zum Ausdruck, die sich als «Fremd-
linge» und «Pilger» in dieser Welt verstanden.
In ihr empfanden sie sich «im Exil», «fern vom
Herrn», bei dem sie ihre eigentliche Heimat
wussten (2 Kor 5,6). Die friithchristlichen
Menschen verstanden sich so sehr als «Paro-
ken», dass sich aus ihrem Selbstverstindnis he-
raus auch die Bezeichnung fiir ihre Gemein-
schaftsform entwickeln konnte, nimlich
«Paroikien» und «Parochien». Wenn wir dieses
Wort ernst nehmen, dann wire eine christli-
che Pfarrei eine Gemeinschaft von Menschen,
die sich in dieser Welt nie zu Hause fiithlen
kénnen, die vielmehr auf der irdischen Wan-
derschaft sind — unterwegs zu ihrer wahren
Heimat im Himmel. Eine Pfarrei wire im
buchstiblichen Sinn eine in einem fremden
Land lebende Fliichtlingsgemeinde.

Spezialisten fiir Gottes Gegenwart

Daran erinnert eine Klostergemeinschaft be-
reits durch ihr Dasein. Denn Ordenschristen
sind zunichst nicht erwihlt, etwas Spezifisches
zu tun, sondern vielmehr etwas Spezifisches zu
sein. Sie sind zunichst nicht berufen, dies oder
jenes zu tun; sie sind viel grundlegender beru-

fen, in der heutigen Welt und auch in der ge-
genwirtigen Kirche prophetische Zeichen fiir
die Gegenwart Gottes und seines Reiches zu
sein. Der schéne Sinn des Ordenslebens liegt
weniger in dem, was Ordenschristen fiir die
Menschen tun, als vielmehr in dem, was sie fiir
die Menschen sind: Zeichen der Gegenwart
Gottes und jenes tiefsten Lebenssinnes, den
die Menschen auch heute — bewusst oder un-
bewusst — suchen. Mit Recht hat Papst Paul
VI. die Ordenschristen als «Spezialisten fiir
Gott» bezeichnet. Denn ihr besonderes Cha-
risma besteht darin, exemplarisch vorzuleben,
dass die Kirche es mit Gott zu tun hat und dass
Gott in ihr lebendig ist, ja dass die Kirche
selbst eine «Epiphanie» Gottes ist. Ordens-
christen sind deshalb berufen, Gottes Gegen-
wart in unserer Welt und im Leben der Men-
schen glaubwiirdig darzustellen.

Dies gilt in besonderer Weise von einer Klos-
tergemeinschaft, die im Geist und in der Tra-
dition des heiligen Benedikt lebt, jenes grossen
Mitbegriinders des christlichen Ordenslebens,
der mit Recht «Vater des Abendlandes» und
«Patron Europas» genannt wird. Das Geheim-
nis seines monastischen Lebens leuchtet auf
im vierten Kapitel seiner Regel, in dem er den
Kern des klgsterlichen Lebens mit diesen aus-
drucksstarken Worten umschrieben hat: Es als
«sicher wissen, dass Gott uns {iberall im Auge
behilt» und jedem tiefes An-Sehen schenk,
und sich dessen bewusst sein, «dass Gott vom
Himmel aus immer, zu jeder Stunde nach ihm
umsieht, und dass sein Tun und Lassen von
Gottes Auge an allen Orten geschaut und von
den Engeln zu jeder Stunde gemeldet wird»
(RB 4,49; 7,13). Mit dieser entschiedenen Be-
tonung des Vorrangs des Seins und des Von-
Gott-angesehen-Werdens vor dem Machen
hat Benedikt das Leben im Kloster treffend
auf den Punkt gebracht: Klgsterliche Existenz
heisst Leben in und aus der Gegenwart Gottes
— ut in omnibus glorificetur Deus («damit in
allem Gott verherrlicht werde», RB 57,9).
Solche lebendige Zeichen der Gegenwart
Gottes sind in der heutigen Zeit und Kirche
lebensnotwendig, in der das Gottesbewusst-
sein immer mehr zu verdunsten droht, sodass

121



man von einer tiefen Krise des Gottesglaubens
sprechen muss. Diese findet heute zwar in
einer sehr religionsfreundlichen Atmosphire
statt. Doch in ihrem harten Kern besagt sie,
dass man sich einen Gott weithin nicht mehr
vorstellen kann, der sich um den einzelnen
Menschen kiimmert und in der heutigen Welt
handelt. «Religion ja — ein persénlicher Gott
nein»: Auf diese Kurzformel kénnte man das
durchschnittliche Empfinden des heutigen
Menschen bei der Gottesfrage bringen. Dem-
gegeniiber zeichnet sich ein Ordenschrist da-
durch aus, dass er berufen ist, mit seinem gan-
zen Leben ein sprechender Hinweis und
beredter Fingerzeig auf Gott als die wirklichs-
te Wirklichkeit zu sein.

Als Geheimnis Gottes leben

Das zweifellos deutlichste Zeichen fiir dieses
unbedingte Setzen auf die Wirklichkeit Gottes
sind die monastischen Geliibde, auf denen das
Ordensleben aufruht und die man auch als
«Losigkeiten» bezeichnen kann: die Besitz-
Losigkeit der Armut, die Macht-Losigkeit des
Gehorsams und die Jungfriulichkeit der Ehe-
Losigkeit. Diese Geliibde fiigen dem Ordens-
leben eigentlich nichts Neues hinzu; sie haben
vielmehr nur den einen Sinn, das Grundge-
libde des Lebens in der Gegenwart Gottes
auszufalten und zu konkretisieren, um auf
diesem Weg zu erméglichen, Gott den Herrn
und Meister iiber das Leben der Ordenschris-
ten in allen seinen Ausserungen sein zu lassen.
Dies gilt in besonders zugespitzter Weise vom
Geliibde der Ehelosigkeit, das in der heutigen
Welt und selbst in der Kirche kaum mehr ver-
standen wird, wie die permanenten Diskussio-
nen iiber den sogenannten «Pflichtzslibat» der
Priester zeigen. Diese haben freilich zunichst
einen konkreten Grund: Der Priestermangel
ist in unseren Breitengraden derart gross ge-
worden, dass auch der Ruf nach der Abschaf-
fung der Zélibatsverpflichtung iiberlaut ge-
worden ist. Dass hinter den heute zahllosen
Postulaten und Forderungen nach verheirate-
ten Priestern eine echte pastorale Sorge steht,

steht fiir mich ausser Zweifel. Je intensiver ich

122

aber die offentlichen Diskussionen und die
vielen diesbeziiglichen Texte, die mir zuge-
stellt werden und in denen nicht selten sogar
Hassgefiihle gegen die Ehelosigkeit der Pries-
ter durchscheinen, verfolge, umso mehr kom-
me ich zur Uberzeugung, dass dahinter noch
ein tieferes Problem verborgen liegt. Der ka-
tholische Neutestamentler Gerhard Lohfink
hat den Mut gehabt, dieses heikle Problem
anzusprechen und auf den Punkt zu bringen:
«Eines ist sicher: Ohne Exodus, wie immer er
im einzelnen aussieht, kann keine Gemeinde
entstehen. Genau hier hat die Ehelosigkeit der
katholischen Priester ihren Ort. Sie macht in
den Gemeinden — trotz aller Bedringnisse ih-
rer Pfarrer — etwas vom Evangelium sichtbar:
von den Jiingern, die ihre Familie verliessen,
um Jesus nachzufolgen. Sollte den Pfarreien
auch noch dieses letzte Stiick <Exodus» ver-
loren gehen, werden sie endgiiltig verbiirger-
lichen, und ihre Priester werden nur noch
Funktionire und Beamten sein.»

Dieses Urteil ist hart und sehr unbequem.
Dessen bin ich mir durchaus bewusst. Doch
wer mochte bestreiten, dass die Gefahr der
Verbiirgerlichung der Kirche und des Funk-
tiondrstums der Priester nicht auch und ge-
rade bei uns in einer im Vergleich zu anderen
Regionen der Welt sehr reichen Kirche gege-
ben ist und dass wir auch gegeniiber dieser Ge-
fihrdung wachsam auf der Hut sein miissen?
In dieser Situation kann das Ordensleben hel-
fen, dass in der Kirche der tiefe Sinn des ehe-
losen Lebens wiederentdeckt werden kann.
Denn das Ordensleben kennt per definitionem
keinen «Pflichtzolibar; die Ehelosigkeit ist
vielmehr mit dem Ordensleben identisch. Der
eigentliche Sinn und damit auch der Dienst,
den ehelos lebende Ordenschristen der heu-
tigen Kirche und Welt erweisen kénnen, be-
steht darin, dass sie sich in Ewigen Geliibden
binden, fiir Gott offen zu sein, und dass sie
durch ihr Dasein den Menschen «beweisenn,
dass Gott so wirklich ist, dass er ein ganzes Le-
ben auszufiillen vermag. Denn ein Christ, der
aus freien Stiicken auf eine Ehe verzichtet, der
verzichtet gerade nicht aus Mangel an Liebe,
sondern weil er auf eine Vollendung der Liebe



setzt, die iiber jede menschliche Erfiillung
hinausgeht, und weil er in einer ganz person-
lichen Beziehung mit Jesus Christus lebt und
darauf hofft, dass selbst der Tod diese Freund-
schaftsbeziehung nicht beenden kann. Die
Lebensform der Ehelosigkeit bedeutet deshalb
in ihrem innersten Kern, von Gott unbedingt
angegangen und von ihm so in Beschlag ge-
nommen zu werden, dass unser Leben sinnlos
wiirde, wenn Gott nicht existierte.

Qase des Gebetes

Die Wahr-Nehmung der Gegenwart Gottes
im Leben des Alltags kann freilich nur gelin-
gen, wenn Ordenschristen ihre Nahrung im-
mer wieder im Gebet suchen und finden.
Denn das Leben in und aus der Gegenwart
Gottes wird nirgendwo so handgreiflich wie
im Gebet und noch radikaler in der Anbetung
Gottes. Im Gebet vergewissern sich Ordens-
christen der Gegenwart Gottes in ihrem eige-
nen Leben und in der Welt. Deshalb wissen sie
sich berufen, niemanden aus dem Gebet aus-
zuschliessen, sondern alle in es einzuschlies-
sen. Stellvertretend fiir die Kirche und die
ganze Welt bitten Ordensgemeinschaften
Gott und iiben so ihren elementaren priester-
lichen Dienst aus: Sie bringen in ihrem Gebet
die Welt vor Gott und Gott in die Welt hinein,
damit die Welt nicht Gott-los und Gott nicht
Welt-los wird. So leben sie die intimste Bezie-
hung zwischen Kirche und Welt, die iiber-
haupt denkbar ist. Ihr Einzug in die Abge-
schiedenheit einer klgsterlichen Gemeinschaft
bedeutet deshalb keinen Riickzug in eine an-
geblich heilere Welt des Klosters; sie nehmen
ja die ganze Welt in ihr Gebet hinein. Da-
durch zeigen sie, was wahre Mystik des christ-
lichen Glaubens ist: Sie flieht nicht aus der
Welt; sie flieht vielmehr zusammen mit der
Welt zu Gott und bringt sie vor ihm in die
Sprache des Gebetes.

Dies gilt in besonderer Weise, wenn das Or-
densleben im Geist und in der Tradition des
heiligen Benedikt gestaltet und seinem geist-
lichen Motto nachgelebt wird, dass Gott in
allem verherrlicht wird und dass dem Gottes-

lob nichts vorgezogen werden darf. Dass so
viele Glaubende, aber auch sogenannt welt-
liche Menschen immer wieder die Gottes-
dienstgemeinschaft oder das stille Gebet am
Wallfahrtsort Mariastein  aufsuchen, zeigt,
dass sie das Kloster als eine Oase des Gebetes
mitten in der heutigen hektischen Welt erle-
ben, an der sie zur Ruhe kommen und inner-
lich aufatmen kdnnen.

Die Klostergemeinschaft Mariastein ist eine
kostbare geistliche Lunge in der Ortskirche
Basel. Vor allem darin erblicke ich die frucht-
bare Spannung, die zwischen ihr und dem Bis-
tum besteht. Fiir diesen Dienst bin ich genau-
so dankbar wie fiir die vielen seelsorgerlichen
Aufgaben, die die Patres in verschiedenen
Pfarreien im Bistum wahrnehmen, und die
Pflege der lateinischen Gottesdienstsprache
und des Gregorianischen Chorals, von dem
Papst Benedike XVI. in seinem Apostolischen
Schreiben Sacramentum caritatis erneut in Er-
innerung gerufen hat, dass er «der eigentliche
Gesang der romischen Liturgie» ist.

Gerne nehme ich den 70. Geburtstag von Abt
Lukas zum willkommenen Anlass, ihm Gottes
Segen zu wiinschen und ihm und der ganzen
Klostergemeinschaft fiir ihr Dasein und ihre
briiderliche Verbundenheit mit dem Bistum
und mit mir als Bischof aufrichtig zu danken.
Ich weiss, dass ich dies auch stellvertretend
fiir sehr viele Glaubende tun darf, die ange-
sichts so vieler Witren in der heutigen Kirche
im Kloster Mariastein eine neue geistliche
Heimat gefunden haben. Die Prisenz der
Klostergemeinschaft Mariastein im Bistum
Basel ist ein wirkliches Prisent, fiir das ich

dankbar bin.




	Eine furchtbare Spannung : die Klostergemeinschaft in der Ortskirche

