
Zeitschrift: Die Glocken von Mariastein

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 84 (2007)

Heft: 4

Artikel: Eine furchtbare Spannung : die Klostergemeinschaft in der Ortskirche

Autor: Koch, Kurt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030448

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030448
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Eine fruchtbare Spannung
Die Klostergemeinschaft in der Ortskirche

Bischof Kurt Koch

"Wenn der heutige Mensch von Spannungen
in der Kirche hört, denkt er unwillkürlich
an Auseinandersetzungen und Konflikte. Von
solchen wird in diesem kleinen Artikel zum
70. Geburtstag von Abt Lukas keineswegs die
Rede sein; und für solche besteht auch kein
Anlass. Die Beziehung zwischen dem Kloster
Mariastein und dem Bistum Basel ist viel
mehr eine Beziehung der Freundschaft als der

Spannungen. Diese Freundschaft hat sich
auch in kirchlichen Auseinandersetzungen in
unseren Tagen bewährt.

Kirche ist mehr als Pfarrei

Spannungen und Konflikte zwischen Bischöfen

und Ordensgemeinschaften hat es im Lauf
der Kirchengeschichte zwar in der Tat gegeben.

Aber es ist aufschlussreich auch für die

heutige Situation, ihren Ursachen nachzugehen.

Diese Konflikte rühren schon in den
Anfängen der Mönchsbewegung von daher, dass

diese ein neues kirchliches Lebenszentrum
geschaffen hat, mit dem die grundlegende
ortskirchliche Struktur der nachapostolischen
Kirche zwar nicht aufgehoben worden, aber
auf der anderen Seite auch nicht einfach mit

BischofKurt Koch (57) war Professorfür Dog-
matik und Liturgie an der Theologischen Fa-
kidtät Luzern, bis ihm 1996 die Leitung des

Bistums Basel anvertraut wurde. Seit Beginn
dieses Jahres ist er auch Präsident der Schweizerischen

Bischofskonferenz. Er ist Verfasser
zahlreicher Bücher zu aktuellen theologischen und
kirchenpolitischen Themen.

ihr identisch gewesen, sondern als belebende
und erneuernde Kraft in ihr wirksam geworden

ist. Ordensgemeinschaften sind zudem
zumeist in neuralgischen Situationen der Kirche

entstanden; und sie haben ihre Sendung
darin gesehen, in die stehenden Gewässer des

volkskirchlichen Lebens und der schläfrig
gewordenen Ortskirchen neue geistliche Bewegung

zu bringen und sich die Freiheit
herauszunehmen, die Taufe konsequent zu leben. In
diesem Sinne haben sie, um mit dem katholischen

Theologen Johann B. Metz zu reden, als

«Schocktherapie des Fieiligen Geistes» in der

verbürgerlichten Grosskirche gewirkt. Darin
war selbstverständlich ein gewisses Konfliktpotenzial

angelegt, das sich aber zuletzt immer
wieder als fruchtbare und belebende Spannung

herausgestellt hat.
Man kann diese historische Erscheinung besser

verstehen, sobald man feststellt, dass wir
heute ein analoges Phänomen in Spannungen
zwischen Pfarreien und neuen kirchlichen
Bewegungen und geistlichen Gemeinschaften
beobachten. Diese haben ihre Ursache darin,
dass im durchschnittlichen Bewusstsein der
Glaubenden heute Kirche und Pfarrei weithin
identifiziert werden, sodass ausserhalb der
Pfarrei kaum kirchliches Leben wahrgenommen

wird. Dieses Bewusstsein wird in der
Kirche in der deutschsprachigen Schweiz
zusätzlich gefördert durch das staatskirchen-
rechtliche System, das mit dem - helvetischen,
aber keineswegs katholischen - Prinzip der
Kirchgemeindeautonomie steht oder fällt.
Zwar bildet in der Tat in der Erfahrungswelt
der Glaubenden die Pfarrei den ersten
Verwirklichungsort von Kirche. Denn auch der

119





katholische Christ erfährt im Normalfall im
pfarreilichen Umfeld seines Lebensalltags, seines

Bekannten- und Freundeskreises und auch
in der Begegnung mit der sonntäglichen
Gottesdienstgemeinschaft emotional seine kirchliche

Beheimatung. Dennoch darf Kirche nicht
einfach mit Pfarrei identifiziert werden. Kirche

lebt zwar in der Pfarrei, kann und darf sich
aber nicht in ihr erschöpfen: Kirche ist immer
auch mehr als Pfarrei.
Daraufweist eine Klostergemeinschaft bereits
durch ihre blosse Existenz hin; und für dieses

Ausweiten des Katholischen innerhalb der
Ortskirche bin ich auch und gerade dem Kloster

Mariastein von Herzen dankbar. Ein Kloster

erinnert die Pfarreien sogar an die
ursprüngliche Bedeutung ihrer Selbstbezeichnung.

Das Wort «Pfarrei» leitet sich nämlich
her vom griechischen paroikia, was genau
übersetzt «Fremdsein in der Welt» heisst. Es

bringt damit das Selbstverständnis der frühen
Christen zum Ausdruck, die sich als «Fremdlinge»

und «Pilger» in dieser Welt verstanden.
In ihr empfanden sie sich «im Exil», «fern vom
Herrn», bei dem sie ihre eigentliche Heimat
wussten (2 Kor 5,6). Die frühchristlichen
Menschen verstanden sich so sehr als «Parö-
ken», dass sich aus ihrem Selbstverständnis
heraus auch die Bezeichnung für ihre
Gemeinschaftsform entwickeln konnte, nämlich
«Paroikien» und «Parochien». Wenn wir dieses

Wort ernst nehmen, dann wäre eine christliche

Pfarrei eine Gemeinschaft von Menschen,
die sich in dieser Welt nie zu Hause fühlen
können, die vielmehr auf der irdischen
Wanderschaft sind - unterwegs zu ihrer wahren
Heimat im Himmel. Eine Pfarrei wäre im
buchstäblichen Sinn eine in einem fremden
Land lebende Flüchtlingsgemeinde.

Spezialisten für Gottes Gegenwart

Daran erinnert eine Klostergemeinschaft
bereits durch ihr Dasein. Denn Ordenschristen
sind zunächst nicht erwählt, etwas Spezifisches
zu tun, sondern vielmehr etwas Spezifisches zu
sein. Sie sind zunächst nicht berufen, dies oder
jenes zu tun; sie sind viel grundlegender beru¬

fen, in der heutigen Welt und auch in der

gegenwärtigen Kirche prophetische Zeichen für
die Gegenwart Gottes und seines Reiches zu
sein. Der schöne Sinn des Ordenslebens liegt
weniger in dem, was Ordenschristen für die
Menschen tun, als vielmehr in dem, was sie für
die Menschen sind: Zeichen der Gegenwart
Gottes und jenes tiefsten Lebenssinnes, den
die Menschen auch heute - bewusst oder un-
bewusst — suchen. Mit Recht hat Papst Paul
VT. die Ordenschristen als «Spezialisten für
Gott» bezeichnet. Denn ihr besonderes
Charisma besteht darin, exemplarisch vorzuleben,
dass die Kirche es mit Gott zu tun hat und dass

Gott in ihr lebendig ist, ja dass die Kirche
selbst eine «Epiphanie» Gottes ist. Ordenschristen

sind deshalb berufen, Gottes Gegenwart

in unserer Welt und im Leben der
Menschen glaubwürdig darzustellen.
Dies gilt in besonderer Weise von einer
Klostergemeinschaft, die im Geist und in der
Tradition des heiligen Benedikt lebt, jenes grossen
Mitbegründers des christlichen Ordenslebens,
der mit Recht «Vater des Abendlandes» und
«Patron Europas» genannt wird. Das Geheimnis

seines monastischen Lebens leuchtet auf
im vierten Kapitel seiner Regel, in dem er den
Kern des klösterlichen Lebens mit diesen
ausdrucksstarken Worten umschrieben hat: Es als

«sicher wissen, dass Gott uns überall im Auge
behält» und jedem tiefes An-Sehen schenkt,
und sich dessen bewusst sein, «dass Gott vom
Himmel aus immer, zu jeder Stunde nach ihm
umsieht, und dass sein Tun und Lassen von
Gottes Auge an allen Orten geschaut und von
den Engeln zu jeder Stunde gemeldet wird»
(RB 4,49; 7,13). Mit dieser entschiedenen

Betonung des Vorrangs des Seins und des Von-
Gott-angesehen-Werdens vor dem Machen
hat Benedikt das Leben im Kloster treffend
auf den Punkt gebracht: Klösterliche Existenz
heisst Leben in und aus der Gegenwart Gottes
— ut in omnibus glorificetur Deus («damit in
allem Gott verherrlicht werde», RB 57,9).
Solche lebendige Zeichen der Gegenwart
Gottes sind in der heutigen Zeit und Kirche
lebensnotwendig, in der das Gottesbewusst-
sein immer mehr zu verdunsten droht, sodass

121



man von einer tiefen Krise des Gottesglaubens
sprechen muss. Diese findet heute zwar in
einer sehr religionsfreundlichen Atmosphäre
statt. Doch in ihrem harten Kern besagt sie,
dass man sich einen Gott weithin nicht mehr
vorstellen kann, der sich um den einzelnen
Menschen kümmert und in der heutigen Welt
handelt. «Religion ja - ein persönlicher Gott
nein»: Auf diese Kurzformel könnte man das

durchschnittliche Empfinden des heutigen
Menschen bei der Gottesfrage bringen.
Demgegenüber zeichnet sich ein Ordenschrist
dadurch aus, dass er berufen ist, mit seinem ganzen

Leben ein sprechender Hinweis und
beredter Fingerzeig auf Gott als die wirklichste

Wirklichkeit zu sein.

Als Geheimnis Gottes leben

Das zweifellos deutlichste Zeichen für dieses

unbedingte Setzen aufdie Wirklichkeit Gottes
sind die monastischen Gelübde, auf denen das

Ordensleben aufruht und die man auch als

«Losigkeiten» bezeichnen kann: die Besitz-

Losigkeit der Armut, die Macht-Losigkeit des

Gehorsams und die Jungfräulichkeit der Ehe-

Losigkeit. Diese Gelübde fügen dem Ordensleben

eigentlich nichts Neues hinzu; sie haben
vielmehr nur den einen Sinn, das Grundgelübde

des Lebens in der Gegenwart Gottes
auszufalten und zu konkretisieren, um auf
diesem Weg zu ermöglichen, Gott den Herrn
und Meister über das Leben der Ordenschristen

in allen seinen Äusserungen sein zu lassen.

Dies gilt in besonders zugespitzter Weise vom
Gelübde der Ehelosigkeit, das in der heutigen
Welt und selbst in der Kirche kaum mehr
verstanden wird, wie die permanenten Diskussionen

über den sogenannten «Pflichtzölibat» der
Priester zeigen. Diese haben freilich zunächst
einen konkreten Grund: Der Priestermangel
ist in unseren Breitengraden derart gross
geworden, dass auch der Ruf nach der Abschaffung

der Zölibatsverpflichtung überlaut
geworden ist. Dass hinter den heute zahllosen
Postulaten und Forderungen nach verheirateten

Priestern eine echte pastorale Sorge steht,
steht für mich ausser Zweifel. Je intensiver ich

aber die öffentlichen Diskussionen und die
vielen diesbezüglichen Texte, die mir zugestellt

werden und in denen nicht selten sogar
Hassgefühle gegen die Ehelosigkeit der Priester

durchscheinen, verfolge, umso mehr komme

ich zur Uberzeugung, dass dahinter noch
ein tieferes Problem verborgen liegt. Der
katholische Neutestamentier Gerhard Lohfink
hat den Mut gehabt, dieses heikle Problem
anzusprechen und auf den Punkt zu bringen:
«Eines ist sicher: Ohne Exodus, wie immer er
im einzelnen aussieht, kann keine Gemeinde
entstehen. Genau hier hat die Ehelosigkeit der
katholischen Priester ihren Ort. Sie macht in
den Gemeinden — trotz aller Bedrängnisse
ihrer Pfarrer - etwas vom Evangelium sichtbar:
von den Jüngern, die ihre Familie verliessen,

um Jesus nachzufolgen. Sollte den Pfarreien
auch noch dieses letzte Stück <Exodus>
verloren gehen, werden sie endgültig verbürgerlichen,

und ihre Priester werden nur noch
Funktionäre und Beamten sein.»
Dieses Urteil ist hart und sehr unbequem.
Dessen bin ich mir durchaus bewusst. Doch
wer möchte bestreiten, dass die Gefahr der

Verbürgerlichung der Kirche und des Funk-
tionärstums der Priester nicht auch und
gerade bei uns in einer im Vergleich zu anderen

Regionen der Welt sehr reichen Kirche gegeben

ist und dass wir auch gegenüber dieser
Gefährdung wachsam auf der Hut sein müssen?
In dieser Situation kann das Ordensleben helfen,

dass in der Kirche der tiefe Sinn des
ehelosen Lebens wiederentdeckt werden kann.
Denn das Ordensleben kennt per definitionem
keinen «Pflichtzölibat»; die Ehelosigkeit ist
vielmehr mit dem Ordensleben identisch. Der
eigentliche Sinn und damit auch der Dienst,
den ehelos lebende Ordenschristen der
heutigen Kirche und Welt erweisen können,
besteht darin, dass sie sich in Ewigen Gelübden
binden, für Gott offen zu sein, und dass sie

durch ihr Dasein den Menschen «beweisen»,
dass Gott so wirklich ist, dass er ein ganzes
Leben auszufüllen vermag. Denn ein Christ, der
aus freien Stücken auf eine Ehe verzichtet, der
verzichtet gerade nicht aus Mangel an Liebe,
sondern weil er auf eine Vollendung der Liebe

122



setzt, die über jede menschliche Erfüllung
hinausgeht, und weil er in einer ganz persönlichen

Beziehung mit Jesus Christus lebt und
darauf hofft, dass selbst der Tod diese Freund-
schaftsbeziehung nicht beenden kann. Die
Lebensform der Ehelosigkeit bedeutet deshalb
in ihrem innersten Kern, von Gott unbedingt
angegangen und von ihm so in Beschlag
genommen zu werden, dass unser Leben sinnlos
würde, wenn Gott nicht existierte.

Oase des Gebetes

Die Wahr-Nehmung der Gegenwart Gottes
im Leben des Alltags kann freilich nur gelingen,

wenn Ordenschristen ihre Nahrung
immer wieder im Gebet suchen und finden.
Denn das Leben in und aus der Gegenwart
Gottes wird nirgendwo so handgreiflich wie
im Gebet und noch radikaler in der Anbetung
Gottes. Im Gebet vergewissern sich Ordenschristen

der Gegenwart Gottes in ihrem eigenen

Leben und in der Welt. Deshalb wissen sie

sich berufen, niemanden aus dem Gebet aus-
zuschliessen, sondern alle in es einzuschlies-
sen. Stellvertretend für die Kirche und die

ganze Welt bitten Ordensgemeinschaften
Gott und üben so ihren elementaren priesterlichen

Dienst aus: Sie bringen in ihrem Gebet
die Welt vor Gott und Gott in die Welt hinein,
damit die Welt nicht Gott-los und Gott nicht
Welt-los wird. So leben sie die intimste Beziehung

zwischen Kirche und Welt, die
überhaupt denkbar ist. Ihr Einzug in die
Abgeschiedenheit einer klösterlichen Gemeinschaft
bedeutet deshalb keinen Rückzug in eine
angeblich heilere Welt des Klosters; sie nehmen
ja die ganze Welt in ihr Gebet hinein.
Dadurch zeigen sie, was wahre Mystik des christlichen

Glaubens ist: Sie flieht nicht aus der
Welt; sie flieht vielmehr zusammen mit der
Welt zu Gott und bringt sie vor ihm in die

Sprache des Gebetes.
Dies gilt in besonderer Weise, wenn das
Ordensleben im Geist und in der Tradition des

heiligen Benedikt gestaltet und seinem
geistlichen Motto nachgelebt wird, dass Gott in
allem verherrlicht wird und dass dem Gottes¬

lob nichts vorgezogen werden darf. Dass so
viele Glaubende, aber auch sogenannt weltliche

Menschen immer wieder die
Gottesdienstgemeinschaft oder das stille Gebet am
Wallfahrtsort Mariastein aufsuchen, zeigt,
dass sie das Kloster als eine Oase des Gebetes
mitten in der heutigen hektischen Welt erleben,

an der sie zur Ruhe kommen und innerlich

aufatmen können.
Die Klostergemeinschaft Mariastein ist eine
kostbare geistliche Lunge in der Ortskirche
Basel. Vor allem darin erblicke ich die fruchtbare

Spannung, die zwischen ihr und dem
Bistum besteht. Für diesen Dienst bin ich genauso

dankbar wie für die vielen seelsorgerlichen
Aufgaben, die die Patres in verschiedenen
Pfarreien im Bistum wahrnehmen, und die
Pflege der lateinischen Gottesdienstsprache
und des Gregorianischen Chorals, von dem
Papst Benedikt XVI. in seinem Apostolischen
Schreiben Sacramentum caritatis erneut in
Erinnerung gerufen hat, dass er «der eigentliche
Gesang der römischen Liturgie» ist.
Gerne nehme ich den 70. Geburtstag von Abt
Lukas zum willkommenen Anlass, ihm Gottes
Segen zu wünschen und ihm und der ganzen
Klostergemeinschaft für ihr Dasein und ihre
brüderliche Verbundenheit mit dem Bistum
und mit mir als Bischof aufrichtig zu danken.
Ich weiss, dass ich dies auch stellvertretend
für sehr viele Glaubende tun darf, die
angesichts so vieler Wirren in der heutigen Kirche
im Kloster Mariastein eine neue geistliche
Heimat gefunden haben. Die Präsenz der
Klostergemeinschaft Mariastein im Bistum
Basel ist ein wirkliches Präsent, für das ich
dankbar bin.

Der Liebe zu Christus nichts
vorziehen.

Den Zorn nicht zur Tat
werden lassen.

Der Rachsucht nicht einen
Augenblick nachgeben.

123


	Eine furchtbare Spannung : die Klostergemeinschaft in der Ortskirche

