
Zeitschrift: Die Glocken von Mariastein

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 84 (2007)

Heft: 3

Artikel: Maria, bitte für uns! : Aus dem Reichtum der Lauretanischen Litanei

Autor: Odermatt, Ambros

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030444

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030444
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Maria, bitte für uns!
Aus dem Reichtum der Lauretanischen Litanei

P. Ambras Odermatt

An Sonn- und Feiertagen begeben wir uns hier
in Mariastein jeweils nach der Vesper und dem
Eucharistischen Segen in die Gnadenkapelle
zum «Salve». Dort grüssen wir die Gottesmutter

mit einer dem Kirchenjahr entsprechenden
Marianischen Antiphon. Im Anschluss daran
wird für gewöhnlich die Lauretanische Litanei
gebetet. Sie gehört zu den beliebtesten
Mariengebeten. Ihre Anrufungen sind uns so
vertraut, dass wir manchmal bei den einzelnen
Worten gar nicht mehr recht hinhören.
Darum ist es vielleicht gut, wenn wir uns wieder
einmal auf die Herkunft dieses Gebetes besinnen

und ein paar wenige der ungewohnten
Anrufungen vor ihrem biblischen Hintergrund

betrachten.

Das Gebet mit dem seltsamen Namen

Das griechische Wort litaneuein, von dem sich
der Ausdruck «Litanei» herleitet, kommt aus
der Dichtersprache und bedeutet so viel wie
«bitten», «anflehen». Eine Litanei ist somit ein
dichterisch geformtes Bittgebet, bei dem ein
Vorbeter wechselnde Anrufungen vorträgt, die
dann von der Gemeinde mit stets gleich
bleibenden Bittrufen beantwortet werden. Diese
Gebetsform kannte bereits das christliche
Altertum.

Die älteste liturgische Litanei, die wir heute
noch beten, ist die Allerheiligenlitanei. Als
einzige finden wir sie bis zur Gegenwart in den
offiziellen liturgischen Büchern aufgeführt
(z. B. bei der Spendung des Weihesakramentes
oder bei einer Professfeier). Sie geht aufdie
alten Kyrie-Litaneien der Ostkirche zurück und
fand im 5. Jahrhundert auch in Rom Aufnah¬

me. Ältester Teil sind die an Christus gerichteten

Bittrufe, die mit «Herr, befreie uns» und
«Wir bitten dich, erhöre uns» beantwortet
werden. Erst einige Zeit später, ab dem 7.
Jahrhundert, stellte man diesen Christusanrufungen

die Namen von Heiligen voran. Diese
erfuhren allerdings eine zahlenmässig so starke

Ausweitung, dass schliesslich der Name AI-
lerheiligenlitanei gebräuchlich wurde. Bei der
Reform der liturgischen Bücher nach dem
Konzil legte man Wert darauf, diese grosse
Anzahl von Heiligennamen zu straffen. Dabei
wurde aber gleichzeitig die Anregung
gemacht, an den entsprechenden Stellen die
Namen von solchen Heiligen einzufügen, die im
betreffenden Land oder in einer bestimmten
Klostergemeinschaft besonders verehrt werden.

Ohne Zweifel ist das Bittegebet in Litaneiform
eine überaus einprägsame Form des Betens.
Das dürfte der Grund gewesen sein, dass diese

Art von Gebet im Mittelalter sehr beliebt
wurde und eine grosse Verbreitung fand. So

gab es im 16. Jahrhundert über achtzig
verschieden Litaneien. Viele von ihnen haben im
Verlauf der Zeit wieder an Bedeutung verloren.

Am bekanntesten unter ihnen blieb aber
bis in unsere Zeit hinein die Lauretanische
Litanei. Ihr Ursprung reicht zurück bis ins 12.

Jahrhundert. Die Anrufung «Mutter des guten
Rates» und die letzten vier Königinanrufungen

sind jedoch erst ab dem 19. Jahrhundert
dazugekommen. Zudem wurden einige der
älteren Anrufungen seither neu und verständlicher

formuliert. Die Einführung und den
Erstdruck der Lauretanischen Litanei im
deutschen Sprachraum verdanken wir übrigens

76



dem heiligen Petrus Kanisius (1521—1597),
dem Jesuiten und grossen Erneuerer des
kirchlichen Lebens zu seiner Zeit.
Ursprungsort der Lauretanischen Litanei ist
die Stadt Loreto, die nahe der Adriakiiste in
der italienischen Provinz Ancona liegt. Es handelt

sich um eines der ältesten Marienwallfahrtsorte

der Welt. Dort gab es bereits um
1194 eine Kapelle mit einem Gnadenbild.
Etwas später verehrte man hier das «Haus der
Maria von Nazaret», die «Santa Casa». Nach
der frommen Legende sollen Engel das Haus -
nach mehreren Zwischenstationen — zu einem
Lorbeerhain, lateinisch lauretum, getragen
haben. Aus lauretum wurde dann Loreto. Durch
diese wunderbare Übertragung, die auf Ende
des 13. Jahrhunderts datiert wird, erlangte die
Wallfahrt nach Loreto besondere Beliebtheit.
An vielen anderen Orten entstanden Nachahmungen

des «Heiligen Hauses von Nazaret».
So wurde die Lauretanische Litanei — neben
der Allerheiligenlitanei - zur bekanntesten

liturgischen Litanei überhaupt. Obwohl sie

zwar ein Bittgebet ist, enthält sie gleichzeitig
auch ein vielgestaltiges Marienlob. Eine ganz
kleine Kostprobe daraus sei nun hier
angeführt.

«Du Turm Davids»
«Du elfenbeinerner Turm»

Die wohl bedeutsamste Tat Davids für die
Zukunft Israels geschah um das Jahr 1004 v.

Chr., als es ihm gelang, Jerusalem zu erobern.
Es handelte sich um die alte Stadt Jebus, die
damals von den Jebusitern bewohnt war und
als uneinnehmbar galt. Ihre Lage zwischen
den Stämmen Israels, aber ausserhalb der
Stammesgebiete, liess sie zum verbindenden
Zentrum werden für sein Reich. Sie erhielt
den Ehrennamen «Stadt Davids». Um sie

nicht nur zum politischen, sondern auch zum
religiösen Zentrum zu machen, liess der König
die heilige Lade der Stämme nach Jerusalem
überführen. Sogleich ging er auch daran, die
schon vorhandenen Ringmauern zu erneuern
und die ganze Befestigungsanlage stärker
auszubauen. Den grössten der Wehrtürme, den

der König errichten liess, nannte man den
«Turm Davids». Es muss ein überaus imposantes

Bauwerk gewesen sein, das bei allen

grosse Bewunderung und Staunen hervorrief.
So schildert das Hohelied im Alten Testament
unter anderem die Anmut der Braut mit dem
für unser Empfinden ungewöhnlichen
Vergleich: «Wie der Turm Davids ist dein Hals, in
Schichten von Steinen erbaut» (Hohelied 4,4),
das heisst wohl: stark und wohlgeformt. Noch
nach der Zerstörung Jerusalems im Jahr 586 v.
Chr. blieb die Erinnerung an diesen Turm
über Jahrhunderte im Volk lebendig und kam
immer wieder zur Sprache.
Wenn nun dieses Bild vom Turm Davids auf
Maria angewandt wird, so ist damit gesagt,
dass sie den Erlöser zur Welt gebracht hat, den
unerschütterlichen Felsen, den starken Helden,

der das Böse besiegt und der Schlange
den Kopf zertritt, wie das in der Paradiesesgeschichte

verheissen wird (Gen 3,15). — Wehrtürme

können auch Wohntürme sein. So hat
Maria dem ewigen Wort Gottes in ihrem Herzen

und ihrem Leib Wohnung gegeben, bevor
der Sohn Davids zur Welt kam. — Wehrtürme
sind schliesslich vor allem Zufluchtsstätten in
Zeiten der Bedrohung. Unser Leben gleicht
oft einer bedrohten und belagerten Stadt. Aus
dieser Situation heraus hat dann eine spätere
Zeit den Gedanken der Schutzmantelmadonna

entwickelt, ein Bild, das gut hierher passt,
Maria, die alle unter ihren Schutz nimmt, die
bei ihr Zuflucht suchen.
Auch der Vergleich vom «elfenbeinernen
Turm» stammt nochmals aus dem Hohenlied.
Ähnlich wie in dem vorhin zitierten Vers sagt
der Bräutigam ein andermal zu seiner Braut:
«Dein Hals ist wie ein Turm aus Elfenbein»
(Hld 7,5). Ohne Zweifel soll damit Marias
makellose Schönheit und ihre innere Grösse

gepriesen werden. — Wegen seiner Dauerhaftigkeit

wurde das Elfenbein zudem als Inbegriff

von Beständigkeit und Treue angesehen.
Maria begleitete ihren Sohn in der bittersten
Stunde seines Lebens bis hin unter das Kreuz.
In Treue löste sie damals das Ja-Wort ein, das

sie bei der Verkündigung dem Engel gegeben
hatte.

77



Schliesslich diente Elfenbein in gebrannter
Form im Altertum zum Vertreiben von
Schlangen. An der vorhin zitierten Stelle aus
dem Buch Genesis sagt Gott, der Herr, nach
dem Sündenfall zur Schlange: «Feindschaft
setze ich zwischen dich und die Frau» (Gen
3,15). Diese Stelle ist seit der alten Kirche stets
aufMaria gedeutet worden. Wie die Türme
einer Stadt alle übrigen Gebäude überragen, so

überragt Maria als elfenbeinerner Turm in ihrer

sündenlosen Reinheit uns alle. Das ist
allerdings nicht ihr Verdienst, sondern das wurde

ihr geschenkt als Gnade im Hinblick auf
den Kreuzestod Jesu, denn er ist auch für sie

gestorben, um sie zu erlösen.

«Du goldenes Haus»
«Du Bundeslade Gottes»

Auch diese beiden Anrufungen führen uns
wieder hinein in die Welt des Alten
Testaments. Der Jerusalemer Tempel, den Jesus als

das Haus seiner Vaters bezeichnet (Lk 2,49),
war wirklich ein goldenes Haus. Seine
Innenwände, der Räucheraltar und der Tisch für die
Schaubrote waren mit Gold überzogen. Der
siebenarmige Leuchter und verschiedene
Geräte waren ganz aus Gold gefertigt. Auch die
bei der Zerstörung Jerusalems im Jahr 586 v.
Chr. verloren gegangene Bundeslade war
innen und aussen vergoldet, und ihre Deckplatte

mit den beiden plastisch gestalteten Kerubim

darüber war aus reinem Gold. Mit all
diesem Schmuck sollte die Erhabenheit und
Weisheit des Gottes Israel mit menschlichen
Mitteln sichtbar gemacht werden.
In Zusammenhang mit der Symbolik des Goldes

kann Maria durchaus als goldenes Haus
bezeichnet werden. Denn wie bereits gesagt,
wurde sie im Hinblick auf die Verdienste ihres
Sohnes im Voraus erlöst und mit der Würde
beschenkt, die bevorzugte Tochter des

allmächtigen Vaters, die Mutter seiner ewigen
Weisheit und das Heiligtum seines Geistes zu
sein. So kann sie den Heilswillen Gottes mit
ganzem Herzen leben, unbehindert von Sünde

und Schuld. Sie wird zum Heiligtum des

Heiligen Geistes und zum goldenen Haus des

Neuen Bundes. Gold rostet nicht, bleibt wie es

ist und symbolisiert darum die unvergänglichen

Werte. In diesem Sinn ist Maria als
goldenes Haus ein Zeichen der Hoffnung, das auf
die goldene Stadt der Vollendung hinweist, die

uns allen verheissen ist. Der Seher Johannes
spricht in sieben Bildern von diesem neuen
Jerusalem (Offb 21,9—22,5). Schliesslich
symbolisiert das Gold wie das Elfenbein Beständigkeit

und Treue. Maria ist treu wie Gold. Sie

Am Pilgerweg von Flüh nach Mariastein findet
sich in einer Felsspalte, gleichsam im Schatten des

grossen Gnadenortes, ein Bild der Muttergottes,
ganz wie es im Hohenlied heisst: «Meine Taube

im Felsennest, versteckt an der Steilwand. »

78



vertraute dem Wort Gottes und bewahrte es in
ihrem Herzen (Mk 3,35). So ist sie ein Vorbild
ftir alle, die ihrem Sohn auch unter dem Kreuz
treu bleiben wollen.
Die erwähnte vergoldete Bundeslade war eine
Art Truhe aus Akazienholz (ca. 1,25 m lang,
75 cm breit und ebenso hoch). In ihr wurde
zunächst die Bundesurkunde aufbewahrt, das

heisst die beiden steinernen Gesetzestafeln (Ex
25,10—21). Dazu kam der Aaronstab, das

Beweisstück dafür, dass Gott selber das Priesteramt

dem Aaron und seinen Söhnen anvertraut
hatte (Num 17,16—27). Schliesslich wurde
auch der Krug mit dem Manna in die
Bundeslade gestellt als Erinnerung an das Brot
während der Wüstenzeit (Ex 16,11-36; Jos

5,11-12).
Wird Maria mit der Bundeslade Gottes verglichen,

dann heisst das, dass sie die Lade des

Neuen Bundes ist. Sie trägt das Gesetz Gottes
in ihrem Herzen. Sie hört sein Wort nicht nur,
sie befolgt es auch und wird darum von Jesus

selig gepriesen (Lk 11,28). Sie hat Jesus, den

«Hohenpriester der künftigen Güter» (Hebr
9,11) zur Welt gebracht. Wie die alte Bundeslade

nur dem jeweiligen Hohenpriester
zugänglich war, so ist Maria aufs engste verbunden

mit dem Hohenpriester des Neuen
Bundes, Jesus Christus. Er ist ins Heiligtum
hineingegangen nicht wie im Alten Testament
mit dem Blut von Stieren und Böcken, «sondern

mit seinem eigenen Blut, und so hat er eine

ewige Erlösung bewirkt» (Hebr 9,12). Jesus
ist das wahre Brot, das vom Himmel
herabgekommen ist (Joh 6,33), das, im Gegensatz
zum Manna, ewiges Leben schenkt. So ist
Gottes erbarmende Liebe durch Maria auf
menschlich unerklärliche Weise leibhaft zu
uns gekommen, und damit nahm die Erlösung

der Welt ihren Anfang.

«Du Kelch des Geistes»
«Du kostbarer Kelch»
«Du Kelch der Hingabe»

Diese drei Anrufungen gehören eng zusammen.

In der ursprünglichen lateinischen
Fassung der Litanei steht für das Wort «Kelch»

Ausstellung Mai—Oktober 2007

Hinterglasbilder und Ikonen

Aus der Sammlung des Klosters Mariastein

werden Hinterglasbilder und Ikonen

präsentiert.

Die Ausstellung befindet sich beim
Abgang zur Gnadenkapelle; geöffnet an
Sonn- und Feiertagen.

der Ausdruck vas. Das bedeutet nicht nur
Kelch, sondern auch jede andere Art von Ge-
fäss. Und es bedeutet nicht nur Gefäss,
sondern z. B. auch Werkzeug und Musikinstrument.

Maria ist für den Geist Gottes zugleich
Gefäss, Werkzeug und Musikinstrument. Mit
ihrem Ja-Wort bei der Verkündigung hat sie

gezeigt, dass sie uneingeschränkt aufnahmebereit

und verfügbar ist ftir die Pläne Gottes. So

ist sie ein wahrhaft kostbares Gefäss. Ihr
vorbehaltloser Glaube und ihr kindliches
Vertrauen führten sie unter das Kreuz, wo sie als

erste das Geschenk der Erlösung gleichsam in
den «Kelch ihrer Hingabe» aufnehmen durfte.
Dort stiess einer der Soldaten «mit der Lanze
in seine Seite, und sogleich floss Blut und Wasser

heraus» (Joh 19,34). Das sagt uns:
Aufgrund seines vergossenen Blutes empfangen
wir mit dem Wasser der Taufe seinen
lebensspendenden Geist, damit wir im Glauben an
Jesus Christus, den Sohn Gottes, das Leben
haben in seinem Namen (Joh 20,31).
Auf den am Kreuz erhöhten Jesus wurden die
alttestamentliche Prophetenworte gedeutet:
«Sie werden auf den schauen, den sie durchbohrt

haben» (Sach 12,10). Und er selber hat

gesagt: «Und ich, wenn ich über die Erde
erhöht bin, werde alle zu mir ziehen» (Joh
12,32). Er stellt uns vor die Glaubensentscheidung

für oder gegen ihn. Ihm gegenüber
kann man sich, wenn man seinen Ruf gehört
hat, nicht neutral verhalten. Maria, die Mutter

aller Glaubenden, geht uns da stets in
Entschlossenheit und Treue voran. Als der ge-

79



schichtliche Jesus am Kreuz seinen Geist
aushauchte, da trat die Kirche, der mystische Leib
Christi, ins Leben. Maria steht dabei als der
«kostbare Kelch». Und wir finden sie wieder
beim eigentlichen Geburtstag der Kirche, an
Pfingsten, im Kreis er Apostel, wo sie als

«Kelch des Geistes» mit der jungen Kirche im
Gebet vereint ist und die Gaben des Heiligen
Geistes aufnimmt, um sie weiterzuschenken.

«Du Königin des Friedens»
«Unsere Liebe Frau im Stein»

Der auferstandene und erhöhte Christus ist
der «König der Könige» (1 Tim 6,15). Sein

Königtum übt er nicht aus in willkürlicher
Herrschaft, sondern er ist König gerade durch
das Kreuz: durch seine Opferhingabe für die

ganze Menschheit. Durch ihn haben wir die
Versöhnung, die Freiheit und den Frieden.
Der letzte Sonntag im Kirchenjahr, der
Christkönigssonntag, bringt diesen
Festgedanken zum Ausdruck. An der Herrlichkeit
ihres Sohnes, an seinem Königtum, erhält Maria

in besonderer Weise Anteil. Die
Kirchenkonstitution des Zweiten Vatikanischen Konzils

(1962-65) drückt das in folgenden
Worten aus (Nr. 59): «Schliesslich wurde die
unbefleckte Jungfrau, von jeder Makel der
Erbsünde unversehrt bewahrt, nach Vollendung

des irdischen Lebenslaufs mit Leib und
Seele in die himmlische Herrlichkeit
aufgenommen und als Königin des Alls vom Herrn
erhöht, um vollkommener ihrem Sohn
gleichgestaltet zu sein, dem Herrn der Herren (vgl.
Offb 19,16) und dem Sieger über Sünde und
Tod.» Die zwölf Anrufungen Marias als

«Königin» am Schluss der Lauretanischen Litanei
bringen diese Aussage zur Entfaltung. Die
letzte der Anrufungen heisst: «Du Königin des

Friedens.»
In unserer Zeit ist das ein hochaktuelles Thema.

Jeder Mensch, jedes Volk, ja die ganze
Welt sehnt sich nach einem Frieden, der mehr
ist als nur Wohlverhalten oder Waffenstillstand.

Ein solcher Friede ist letztlich ein
Geschenk Gottes. Jesus selber hat davon gesprochen

beim Abschied von seinen Jüngern:

«Frieden hinterlasse ich euch, meinen Frieden
gebe ich euch; nicht einen Frieden, wie die
Welt ihn gibt, gebe ich euch... Dies habe ich
zu euch gesagt, damit ihr in mir Frieden habt»
(Joh 14,27; 16,33). Jesus Christus ist der vielfach

angekündigte «Fürst des Friedens» (Jes

9,5-6), ja der Friede selbst (Mi 5,1.4; Eph
2,14).
Wegen ihrer innigen Verbindung mit ihrem
Sohn, dem Friedensfürsten, wurde Maria im
Lauf der Zeit immer mehr als «Königin des

Friedens» verehrt. Zwar hat auch sie den
Unfrieden dieser Welt erfahren. Wie ein Schwert
drang er durch ihre Seele (Lk 2,35). Doch
gerade dadurch hat sie als Mutter des Welterlösers

auf einmalige Weise am grössten
Friedenswerk aller Zeiten mitgewirkt, der Versöhnung

zwischen Gott und den Menschen. Sie

ist die getreue Mutter, die unerschrocken
aushielt unter dem Kreuz, an dem ihr Sohn in
seinem Blut Frieden gestiftet hat zum Heil aller
Menschen (Eph 1,20). Und sein Friedenswerk
geht vom Himmel her weiter, mit Hilfe der
Fürsprache Mariens, der Königin des
Friedens. Eigentlich ist diese Anrufung fast so alt
wie die Friedenssehnsucht der Christenheit
überhaupt. Aber erst im Jahr 1917, mitten im
schrecklichen Weltkrieg, wurde diese
Marienanrufung unter Papst Benedikt XV. als letzte
in die Lauretanische Litanei aufgenommen.
Wir in Mariastein haben das Privileg, noch eine

weitere Anrufung in diese Litanei einzufügen;

sie heisst: «Unsere Liebe Frau im Stein.»
Das hat mit einem wichtigen Ereignis aus der

jüngeren Klostergeschichte zu tun. Unter
Papst Pius XI., dem Nachfolger von Benedikt
XV., wurde auf Initiative des damaligen
Wallfahrtsleiters und Superiors P. Willibald Beerli
(1885—1955) am 15. August 1926 das
Gnadenbild durch den Päpstlichen Nuntius Luigi
Maglione feierlich gekrönt. Zugleich erfolgte
die Erhebung der Kirche zur Basilika. Ein Jahr
später wurde das sogenannte «Trostfest» eingeführt.

Rom gab nämlich die Erlaubnis, dass

Mariastein von nun an ein eigenes Wallfahrtsfest

feiern durfte, wobei Maria den Titel «Mutter

vom Trost» erhielt. Dieses Hochfest wird
seither immer am Samstag vor dem ersten

80



Sonntag im Juli gefeiert (dieses Jahr also am
Samstag, 30. Juni).

Ein Gebet voll Hoffnung und Trost

Das Mariasteiner Wallfahrtsfest steht in
engem Zusammenhang mit der Anrufung der
Lauretanischen Litanei: «Du Trost der Betrübten.»

Diese Anrufung ist eine Art Zusammenfassung

der mütterlichen Zuwendung
Mariens an uns Menschen. Unter den Betrübten
sind alle seelisch Angeschlagenen,
Niedergeschlagenen und Zerrütteten zu verstehen.
Auch der Gottesmutter ist nichts an Betrübnis

erspart geblieben. Sie weiss um die Not des
Lebens. Aber zugleich steht niemand dem
Urgrund und Quell allen Trostes so nahe wie sie.

Was für uns alle gilt, gilt daher für Maria in
besonderer Weise: «Wie uns nämlich die Leiden
Christi überreich zuteil geworden sind, so

wird uns durch Christus auch überreicher
Trost zuteil. Er tröstet uns in all unserer Not,
damit auch wir die Kraft haben, alle zu trösten,

die in Not sind, durch den Trost, mit dem
auch wir von Gott getröstet werden» (2 Kor
1,5.4). Als unsere Fürsprecherin und Helferin,
unser Beistand und Mittlerin hat sie einen
besonderen Draht zu Gott. Und wer immer unter

Ungerechtigkeit, Dunkelheit, Hoffnungslosigkeit

dieser Welt leidet, wird nicht ohne
Trost bleiben, wenn er sich vertrauensvoll an
die Trösterin der Betrübten wendet. So lesen

wir in der Kirchenkonstitution des Zweiten
Vatikanischen Konzils (Nr. 68): «Wie die
Mutter Jesu, im Himmel schon mit Leib und
Seele verherrlicht, Bild und Anfang der in der
kommenden Weltzeit zu vollendenden Kirche
ist, so leuchtet sie auch hier auf Erden in der
Zwischenzeit bis zur Ankunft des Tages des

Herrn (vgl. 2 Petr 3,10) als Zeichen der sicheren

Hoffnung und des Trostes dem wandernden

Gottesvolk voran.»

Bild rechts: Buchzeichen aus dem Buch «Ach

Maria. Zweihundertzweiundfiinfzig Begegnungen»

(siehe Buchbesprechungen, S. 100).

81


	Maria, bitte für uns! : Aus dem Reichtum der Lauretanischen Litanei

