
Zeitschrift: Die Glocken von Mariastein

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 84 (2007)

Heft: 2

Artikel: Erlöse uns von dem Bösen! : Der Karfreitag ist das ganze Jahr aktuell

Autor: Sury, Peter von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030442

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030442
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Erlöse uns von dem Bösen!
Der Karfreitag ist das ganze Jahr aktuell

P. Peter von Sury

Eine Woche im November

Keine Zeitung lesen. Keine Nachrichten
hören. Keine E-Mails beantworten. Keine
Termine planen. Sammlung. Besinnung auf das

Wesentliche. Sich Zeit nehmen. Noch kaum
je konnte ich mir die Jahresexerzitien im
eigenen Kloster so ruhig einrichten wie in der
zweiten Novemberwoche des letzten Jahres.

Gegen Ende der Woche kam der Pater
Exerzitienmeister auf das Böse zu sprechen, dem wir
ausgesetzt sind und das sein Unwesen treibt in
der Welt, unter der Maske dreister Gottesverachtung

so gut wie als kaschierte Frömmigkeit.

Damit umzugehen verlangt sorgfältige
«Feineinstellung», wie sich der Pater
ausdrückte.

Der Anschauungsunterricht zu dem Gesagten
und Bedachten wurde mir gleich im Anschluss
an die Exerzitienwoche zuteil. Es machte bei

uns die Nachricht die Runde, dass eben jetzt,
in diesen Tagen, an dem Kreuz, das am Weg
zur Annakapelle steht, oben am Steinrain, der
Fieiland — der Crucifixus - kaputt geschlagen
worden sei, ganz offensichtlich mutwillig
zertrümmert. Beim Augenschein traf ich an, was
auf dem Foto rechts zu sehen ist. Ein Bild, das

mich schockierte und aufwühlte, wütend und
traurig machte.
Nicht genug damit. Kaum mit diesem
Geschehen konfrontiert, wurde publik, dass

ungefähr zur gleichen Zeit die katholische Kirche
Muttenz geschändet worden war. Die
Agenturmeldung lautete so: «Im Kanton Baselland
sind fünf 12- und 13-Jährige festgenommen
worden. Sie hatten eine katholische Kirche
mehrfach mit Fäkalien beschmiert. Laut der

Polizei stammt einer der Täter aus der
Schweiz, zwei aus dem früheren Serbien-Montenegro

und zwei aus Bosnien-Herzegowina.
Keiner von ihnen sei Christ.»
Als hätte das noch nicht gereicht, löste praktisch

zur gleichen Zeit ein Sexualdelikt in
unserem Land Entsetzen und Fassungslosigkeit
aus. «Der Fall, bei dem eine 13-Jährige in
Zürich Oerlikon von gegen zehn Jugendlichen
vergewaltigt wurde, beschäftigt die Gemüter
in und um Zürich wie kaum ein anderes
Gewaltverbrechen der letzten Jahre.» Mit diesen
Worten wurden in der «Neuen Zürcher
Zeitung» Leserreaktionen vorgestellt, die eine

ganze Seite füllten.

Der Sündenbock

Die Betroffenheit ist gross, doch von kurzer
Dauer. Sie reicht längstens bis zur nächsten
Schreckensmeldung. Der courant normal holt
uns schnell wieder ein. Ein mulmiges Gefühl
tief unten in der Bauchgegend wird etwa dann
ausgelöst, wenn zusammen mit der Nachricht
gleich noch eine Statistik veröffentlicht wird.
Zum Beispiel: «Familiendramen in der
Schweiz in den letzten fünfJahren». Da kann
einem angst und bange werden, und
Selbstverständlichkeiten geraten ins Wanken.
Ich konnte das Vorgefallene nicht vergessen,
auch ohne Statistiken als Gedächtnisstütze.
Vielleicht hatte das damit zu tun, dass ich
nach den Tagen der Stille und des inneren
Rückzugs empfindlicher war, «feiner
eingestellt». Gewiss, es würde «Strafanzeige gegen
Unbekannt» geben, Untersuchungen und
Festnahmen, Prozesse, Verurteilungen, Mass-

40



nahmen. Clevere Politfüchse, die
den Puls des Volkes zu fühlen
wähnen, schlugen flugs Kapital
daraus. Bereits am folgenden
Wochenende schaltete «die Partei

des Mittelstandes», die sich
selbstsicher auf «Schweizer Qualität»

beruft, ein halbseitiges
Inserat: «Jugendgewalt hat einen
Namen: Ausländerkriminalität».
Wenn es nur so einfach wäre! Die
Leserbriefspalten füllten sich.
Gross die Wut, noch grösser die
Gefühle der Ohnmacht. Wortreich

und doch so hilflos die

Experten und Fachleute.
Es gibt helle Köpfe, die nicht in
der Tagesaktualität stecken bleiben,

sondern in die Tiefe bohren
und in die Weite blicken.
Namentlich erwähnt sei René
Girard, ein französischer Gelehrter,
der seit vielen Jahren der Frage
nachgeht, was Gewalttätigkeit
und religiöser Glauben
miteinander zu tun haben. Viel mehr,
als devoten Gemütern bewusst
ist. Sein Buch «La violence et le
sacré» (1972; deutsch: «Das Hei-
lige und die Gewalt», Zürich
1978) ist mittlerweile zu einem
Klassiker geworden, von dem
viele Denkanstösse fiir Theologie, Soziologie,
Literaturwissenschaft, Geschichtsforschung
ausgehen. Mit Scharfsinn, aber auch mit
Einfühlung in die verzweifelte Lage des unerlös-
ten Menschen hat Girard die unheilvollen, oft
kaum bewussten, daher umso wirksameren

Verknüpfungen zwischen gewalttätigem
Verhalten und religiöser Uberzeugung herausgearbeitet.

Zu seinen Grundanliegen gehört es,
das religiöse Opfer als brutalen Sündenbock-
mechanismus zu entlarven, zu dem eine
Gesellschaft Zuflucht nimmt, um der rasenden
Gewalt und zerstörerischen Rivalität in ihrer
Mitte Herr zu werden (die Opferung des
Sündenbocks wird im Buch Levitikus beschrieben
als Entsühnungsritual im alten Israel).

«Wir zerstören alles»

Der Blick in die Bibel wird uns in mancherlei
Hinsicht aufklären. Das Wort Gottes, nicht
unähnlich dem Messer des Chirurgen, deckt
verborgene Zusammenhänge auf, unerbittlich
und heilsam. Es führt uns hinab in die tiefsten
Abgründe des menschlichen Herzens und
entlarvt die hässliche Fratze der Sünde. Alle 14

Tage kehrt in unserem Chorgebet Psalm 74
wieder, auch in jener Woche im November.
Er erinnert an die dunkelsten Zeiten Israels:
«Deine Widersacher lärmten an deiner
heiligen Stätte Wie einer die Axt schwingt im
Dickicht des Waldes, so zerschlugen sie all das

Schnitzwerk mit Beil und Hammer. Sie legten

41



an dein Heiligtum Feuer, entweihten die
Wohnstatt deines Namens bis auf den Grund.
Sie sagten in ihrem Herzen: Wir zerstören
alles.» Was muss in den Menschen, die solche
Taten verüben, alles zerstört worden sein -
«wir zerstören alles», vor allem sich selber, und
zwar gründlich. Denn der Teufel ist ein Mörder

und Lügner von Anfang an; so klärte Jesus
seine Gegner auf (laut Joh 8).
Kaum hat der Mensch das Paradies verlassen,
kommt es zu Mord und Totschlag, von allem
Anfang an aus religiösen Motiven: «Der Herr
schaute aufAbel und sein Opfer, aber auf Kain
und sein Opfer schaute er nicht» (Gen 4,4).
Und so geht es weiter, bis der Herr die Nase
voll hat: «Der Herr sah, dass auf der Erde die
Schlechtigkeit des Menschen zunahm und
dass alles Sinnen und Trachten seines Herzens
immer nur böse war. Da reute es den Herrn,
auf der Erde den Menschen gemacht zu
haben, und es tat seinem Herzen weh... Die
Erde war in Gottes Augen verdorben, sie war
voller Gewalttat.» Die Folge davon war die
Sintflut. Der Neubeginn danach war illusionslos:

«Der Herr sprach bei sich: Ich will die
Erde wegen des Menschen nicht noch einmal
verfluchen; denn das Trachten des Menschen
ist böse von Jugend an» (Gen 8,21).
Die Heilsgeschichte nach Noach spielt sich ab

auf dem Hintergrund einer krassen
Unheilsgeschichte, die in der Bibel eine unübersehbare

Blutspur hinterlassen hat. Selbst die gröss-
ten Gottesmänner trugen wacker dazu bei,

von Mose über Samuel und David bis zu Elija.

Nicht zu vergessen die Unzähligen, die als

Opfer und Täter ins Buch der Bücher Eingang
gefunden haben. Beispielsweise die Namenlose

aus Bethlehem in Juda: Die Männer von Gi-
bea «missbrauchten sie und trieben die ganze
Nacht hindurch bis zum Morgen ihren
Mutwillen mit ihr. Sie liessen sie erst gehen, als die

Morgenröte heraufzog. Als der Morgen
anbrach, kam die Frau zurück; vor der Haustür
brach sie zusammen und blieb dort liegen, bis
es hell wurde Da lag die Frau, zusammengebrochen

am Eingang des Hauses, die Hände

auf der Schwelle...» und so weiter. Eine
schauerliche Geschichte, überschrieben mit

«Die Schandtat der Männer von Gibea»,
nachzulesen im Buch der Richter Kapitel 19.
Bei uns wurde dieser Abschnitt im Refektorium

beim Mittagessen vorgelesen Ende
November, kurz nach der Schandtat von Zürich
Oerlikon. Nicht dass diese dadurch harmloser
geworden wäre, im Gegenteil. Als Illustration
dafür, wie unheimlich aktuell die biblischen
Geschichten geblieben sind, bis auf den heutigen

Tag. Nicht moralisierend, sondern
erinnernd. Nichts geht vergessen.

Zermalmt und stumm

Der Felsenmann Petrus konnte nur deshalb
kein grösseres Unheil anrichten, weil der Herr
dazwischenfuhr: «Steck dein Schwert in die
Scheide; denn wer zum Schwert greift, wird
durch das Schwert umkommen.» So bei
Matthäus 26. Mit diesem Verhalten zeigt Jesus eine

neue Art, mit der allgegenwärtigen Gewalttätigkeit

umzugehen, so anders, so ungewohnt.
Er setzt neue Massstäbe. Er verwahrt sich

gegen den ätzenden Spott der Süffisanten: «Ihr
kennt weder die Schrift noch die Macht Gottes.»

Er warnt vor dem Fanatismus der gottlos
Frommen: «Es kommt die Stunde, da jeder,
der euch tötet, meint, Gott einen heiligen
Dienst zu erweisen.» So in den Abschiedsreden
bei Johannes. Mitten drin steht er, wie ein
Lamm, das zur Schlachtbank geführt wird.
Das vierte Lied vom Gottesknecht, vorgetragen

in der Liturgie des Karfreitag, spricht
prophetisch und ergreifend davon: «Er hat
unsere Krankheit getragen und unsere Schmerzen
auf sich geladen... Er wurde durchbohrt
wegen unserer Verbrechen, wegen unserer
Sünden zermalmt» (Jes 53). Zermalmt, ja
zermalmt.

Durch Jesus, den Propheten aus Nazaret, ist
etwas Neues in die "Welt gekommen, ganz
sachte aber unbezwingbar. «Er lärmt nicht
und lässt seine Stimme nicht auf der Strasse
erschallen. Das geknickte Rohr zerbricht er
nicht, und den glimmenden Docht löscht er
nicht aus.» Später wird sich Petrus an ihn, den
demütigen Gottesknecht, erinnern: «Als er
geschmäht wurde, schmähte er nicht. Als er litt,

42



24. November 2006: Trauernde Schiiten während des Freitagsgebets in Basra, Irak.

drohte er nicht, sondern überliess seine Sache

dem gerechten Richter.» Wie wahr ist seine

souveräne Selbstoffenbarung im letzten Buch
der Bibel: «Seht, ich mache alles neu.» Indem
er aussteigt aus der Spirale von Gewalt und
Gegengewalt und den Teufelskreis von Hass
und Rache aufsprengt. Durch die Hingabe an
den Willen des Vaters - für uns.
Das hat Konsequenzen. Darauf kommt der
andere Apostelfürst zu sprechen: «Seid
untereinander so gesinnt, wie es dem Leben in
Christus entspricht», schreibt er an die Philipper,

und die Römer mahnt der gleiche Paulus:
«Rächt euch nicht selber, hebe Brüder,
sondern lasst Raum für den Zorn [Gottes] ; denn
in der Schrift steht: Mein ist die Rache, ich
werde vergelten, spricht der Herr.» Nicht richten,

nicht verurteilen, die Rache und alles dem
Vater überlassen — das ist Erlösung, das ist

neue Schöpfung, das ist Freiheit der Kinder
Gottes.

Ein Meer von Tränen

Aber sie bleibt zerbrechlich und verletzlich,
die Erlösung, die neue Schöpfung, die Freiheit.

Nicht umsonst läuft das Gebet, das Jesus
seine Jünger gelehrt hat, in die Bitte aus: «Erlöse

uns von dem Bösen!» Das ist ein Stachel

gegen den Dünkel der vermeintlich Überlegenen,

gegen die Selbstsicherheit der schon
Erlösten, gegen die selbstgerechte Suche nach
Sündenböcken, gegen den Eifer der Guten,
welche die Bösen ausrotten möchten. «Erlöse

uns von dem Bösen.» Eine Bitte wie ein Spiegel,

darin wir erkennen wie es um uns, die
Erlösten und Befreiten und Neugeschaffenen,
steht. Wie damals, als er seine Herausforderer

43



zur Nachdenklichkeit zwang: «Wer von euch
ohne Sünde ist, werfe als erster einen Stein auf
sie.»

Gratis ist das alles nicht zu haben. Er hat
seinen Preis bezahlt. Der Hebräerbrief, der
mit Nachdruck die hohepriesterliche Würde
und die Erhabenheit des Gottessohnes betont,
hebt auch die Kehrseite hervor: «Als er auf
Erden lebte, hat er mit lautem Schreien und
unter Tränen Gebete und Bitten vor den
gebracht, der ihn aus dem Tod retten konnte.»
Die Geschichte mit dem lauten Schreien und
von den Tränen ist nicht zu Ende. «Jesus wird
bis ans Ende der Welt im Todeskampf sein:
während dieser Zeit darf man nicht schlafen»,
notierte der Mathematiker und Philosoph
Blaise Pascal (1623-1662) in seinen Pensées.

Dass die Geschichte nicht zu Ende ist,
bezeugte mir das Foto, auf das ich Ende November

— schon wieder: im letzten November —

beim Zeitungslesen gestossen bin (siehe S. 43).
Das Bild wurde am 24. November während
des Freitagsgebetes in einer Moschee im Irak
aufgenommen, nachdem tags zuvor
Bombenanschläge über 200 Menschen in den Tod
gerissen hatten. Das Bild hat sich in mir
festgekrallt. Bodenlose Verzweiflung,
hunderttausendfacher Schmerz. Wenn eigene Worte
verstummen, bleiben die Worte der Schrift.
«Ihr alle, die ihr des Weges zieht, schaut doch
und seht, ob ein Schmerz ist wie mein
Schmerz, den man mir angetan.» Diese Worte
aus dem ersten Klagelied werden der seligen

Jungfrau Maria, der Mutter der Schmerzen
und Königin der Märtyrer, in den Mund
gelegt. Ich lese sie auch im Gesicht des

unbekannten Muslim aus dem Irak. Wo Worte
verstummen, bleiben «lautes Schreien und
Tränen». Tränen sind zeitlos, transnational,
überkonfessionell.

Dem neuen Leben zugewandt

Zu Tränen kommt es noch einmal. Drei Tage
später. «Frau, warum weinst du? — Man hat
meinen Herrn weggenommen!» Es tut weh. Es

tat weh, dem leeren Kreuz am Steinrain auf
dem Weg zur St. Anna-Kapelle zu begegnen.
Der zertrümmerte Crucifixus wurde entfernt.
«Man hat meinen Herrn weggenommen.»
Lang ist der Karfreitag, und noch länger wird
der Tag danach, unendlich lang, trostlos lang.
Psalm 13 klagt davon: «Wie lange noch, Herr,
vergisst du mich ganz? Wie lange noch
verbirgst du dein Gesicht vor mir? Wie lange
noch muss ich Schmerzen ertragen in meiner
Seele... Wie lange noch darf mein Feind über
mich triumphieren?» Als ob es nicht genügte,
dass der Gottessohn tot ist - nein, man hat ihn
auch noch weggenommen, zertrümmert. Der
letzte Triumph des Feindes?
Maria von Magdala ist noch ganz der Vergangenheit

verhaftet: «Man hat meinen Herrn
weggenommen.» So spricht, wer mit seinen
Gedanken und Gefühlen im Karfreitag und
Karsamstag stehen geblieben ist. Ahnt sie
nicht, dass ein dritter Tag beginnt? Ein neuer
Morgen aufgeht? Ein zartes Licht am
Aufstrahlen ist? Sie weiss nichts von ihrem Glück,
noch nicht. Und es steht doch vor ihr, er, der
alle Tränen trocknen wird, er von dem es
heisst: «Am Anfang war das Wort.» Dieses
Wort wird die Wende auslösen, wird zum
Anfang des neuen Lebens werden: «Maria! - Da
wandte sie sich ihm zu und sagte auf
Hebräisch zu ihm: Rabbuni!, das heisst: Meister.»
Das ist für später angesagt. Vorher ist es noch
und immer wieder Karfreitag. «Erlöse uns von
dem Bösen.» So werden wir weiterhin beten,
an Ostern und auch nach Ostern. Wir haben
allen Grund dazu.

Sechs Fastenpredigten

An den Sonntagen der Fastenzeit wird
in der Vesper um 15.00 Uhr eine kurze
Predigt gehalten über «Die Werke der
Barmherzigkeit»: Hungernde speisen,
Durstigen zu trinken geben (25.
Februar); Kranke pflegen (4. März); Nackte
bekleiden (11. März); Fremde und
Obdachlose beherbergen (18. März);
Gefangene besuchen (25. März); Tote
bestatten (1. April).

44


	Erlöse uns von dem Bösen! : Der Karfreitag ist das ganze Jahr aktuell

