
Zeitschrift: Die Glocken von Mariastein

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 83 (2006)

Heft: 5

Artikel: Gott in der Welt erfahrbar machen : Erfahrungen aus einer unfertigen
Berufungsgeschichte

Autor: Lischer, Gabriela

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030373

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030373
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gott in der Welt erfahrbar machen
Erfahrungen aus einer unfertigen Berufungsgeschichte

Gabriela Lischer

Ich erinnere mich gut an die Diskussionen, in
denen es um die Frage ging, ob es heute weniger

Berufene gäbe als früher, als die Klöster
noch voll gewesen waren. Die Mutmassungen
im kleinen Kreis, ob die junge Frau fürs
Klosterleben berufen sein könnte oder nicht,
sind mir noch präsent. Und schliesslich klingt
die wohl als Trost gemeinte Aussage beim
Klosteraustritt noch in meinen Ohren: «Ja,

dann warst du halt nicht berufen.»

Sehnsucht nach Stille

Was aber ist denn Berufung?
Habe ich tatsächlich einen Knicks in meiner
Berufung? Oder hatte ich mich darin geirrt?
Gibt es solche, die eine Berufung haben, und
solche, die keine haben? Ist Berufung etwas,
das man besitzen und verlieren kann? So etwas
wie ein Anruf Gottes, der einen unvermutet
vom Himmel her trifft? Kann oder soll man
für Berufungen beten?
Doch blenden wir zu den Anfängen meiner
Berufungsgeschichte zurück.
Wir schreiben das Jahr 1989. Ich bin gerade
eben 20 Jahre alt geworden und ins letzte Jahr
meiner Ausbildung zur Kinderkrankenschwester

eingestiegen. Es ist für mich eine eher

schwierige Zeit. Die Ausbildung verlangt viel
und die Zeit für das, was mir in den letzten vier
Jahren immer wichtiger geworden war, ist viel
zu knapp. Ich leide unter Sehnsucht nach Stil-

Gabriela Lischer (37) war von 1992 bis 2001
Nonne in einem Benediktinerinnenkloster. Zurzeit

studiert sie Theologie in Luzern.

le, nach gemeinsamem Gebet und Meditation.
Denn in diesen Zeiten erlebe ich jenen
Moment wieder, der mich innerlich so gepackt
hatte: die Begegnung mit Gott in der Anbetung.

Langsam war da eine Verbindung mit
dem gewachsen, der sich nicht fassen, aber
erfahren lässt. Doch die Beziehung ist noch nicht
so dicht, dass sie im Trubel des Lebens hätte
durchhalten und durchscheinen können. An
meinem 20. Geburtstag wird mir in einer Art
Rückschau auf mein bisheriges Leben klar,
dass ich mich ganz Gott verdankt verstehe
und deshalb auch tun möchte, was er mit
mir vorhat. Die Suche nach meiner Berufung
beginnt.
Obwohl ich als Kind lange Jahre in meiner
Heimatpfarrei ministriert und später als

Lektorin, Kommunionhelferin und im Pfarreirat
gearbeitet hatte, dachte ich damals nicht
daran, einen Beruf in der Kirche zu erlernen. Es

zog mich hingegen immer wieder ins nahe
Benediktinerinnenkloster, wo ich Jahre zuvor die
Haushaltungsschule absolviert hatte. Das

gesungene Stundengebet, die Stille und Sammlung

sprachen mich an; die Nonnen waren
herzlich und ich fühlte mich angenommen.
Bald begann ich selber zu Hause das Stundengebet

zu beten und lernte den Rosenkranz beten

— den ich bisher kaum gekannt hatte. In
diesen Jahren wurde auch die Auseinandersetzung

in mir immer konkreter, ob mein Weg
im Kloster weitergehen könnte. Ja, es war gut,
dort zu sein, aber da kamen auch die andern
Stimmen und ich fragte mich: «Warum
ich? Könnte Gott nicht jemand anderen fürs
Klosterleben berufen?» Ich feilschte mit Gott
und trotzdem sehnte ich mich danach, so zu

178



Ein An-Spruch, der die Welt verändert: «Du, folge mir nach!» Das Gemälde «Die Berufung des

Matthäus» hält den Momentfest, da Jesus den Zöllner Matthäus in seine Nachfolge ruft. Rechts im Bild
stehtJesus, begleitet von Petrus, undzeigt mit ausgestrecktem Arm aufMatthäus, der, in der Mitte der

Gruppe links sitzend, erschrocken aufblickt und mit dem Finger aufsich weist, als wollte er fragen:
Meinst du wirklich mich?

Das monumentale Werk misst 3,22 X.3,40 m und wurde geschaffen von Michelangelo Merisi (ca.

1573—1610), bekannt unter dem Namen seines Geburtsortes Caravaggio, gelegen zwischen Mailand
und Brescia. Um 1600 malte er in der Kirche S. Luigi dei Francesi in Rom die dem heiligen Matthäus

geweihte Seitenkapelle aus. Sein Malstil zeichnet sich aus durch dramatische Bildkomposition
und kühne Lichtfuhrung, durch religiöse Empfindung ebenso wie durch naturalistische Detailtreue.
Damit wurde Caravaggio zu einem Wegbereiter des Barock.

179



leben. Berufung erlebte ich als Ruf eines Gottes,

der die Übersicht hat. Eines liebenden,
aber sicher auch fordernden Gottes - und dem
hatte ich mich verschrieben. Im Frühling
1991 klärte sich das ständige Hin und Her
und ich begann mich auf den Eintritt in einem
Jahr vorzubereiten. In mir war die Gewissheit,
dass das Kloster mein Weg, meine Berufung
ist. Mein Umfeld war von meinem Entschluss,
den ich für mich selbst gefällt hatte, keineswegs

begeistert. Doch sie mussten vor der
«Eingebung von oben» kapitulieren und einige

dachten: Die kommt bestimmt bald wieder.
So schnell sollte das aber nicht gehen.

Eine neue Welt und eine andere Welt

Die erste Zeit im Kloster war geprägt vom
Einfügen in die neue Welt. Obwohl ich vorher
oft Kontakt zum Kloster gehabt hatte, war vieles

neu und gewöhnungsbedürftig. Eine
Reflexion über meine Berufung fand in diesen
Jahren kaum statt, hingegen die Auseinandersetzung

mit mir selber in diesem Umfeld und
mit dem jeweiligen Alltag. Als ich dann zwei
Wochen nach meinen zeitlichen Gelübden,
mit denen ich Gehorsam, Stabilität und
klösterlichen Lebenswandel gelobt hatte, die
Ausbildung zur Hauswirtschaftslehrerin auswärts
in Angriff nehmen sollte, gab mir das schon zu
denken. Ich fragte mich, wo denn dabei die
viel gepriesene stabilitas loci, das Bleiben am
Ort, und der klösterliche Lebenswandel blieben,

wenn das einzig Stabile in den kommenden

Wochen das ständige Hin- und Herfahren
zwischen Ausbildungsort und Kloster werden
würde. Ich realisierte relativ schnell, dass mit
meinem Verständnis von Berufung und vor
allem mit meinem Verständnis der Regel
Benedikts und der Gelübde etwas nicht so ganz
stimmen konnte.
Im Lehrerinnenseminar, das ebenfalls von
Ordensfrauen geleitet wurde, lernte ich eine
andere Welt kennen. Das Wissen, das ich
vermittelt bekam, und die Wertschätzung meiner
Person, der Umgang mit der grösseren Freiheit
und gleichzeitig das Kennenlernen einer neuen

Regelauslegung an Studientagen veränder¬

ten meinen Blickwinkel auf mich, meine
Umwelt, die Regel Benedikts und auch auf meine
Gemeinschaft. Obschon dadurch die
Verständigungsschwierigkeiten mit meinen
Vorgesetzten im Kloster so richtig in Gang kamen,
fühlte ich mich berufen, in diesem Orden und
in dieser konkreten Gemeinschaft zu leben.
Inhaltlich füllte ich diese Berufung kaum; es

war halt das Klosterleben, so wie es sich bot.
Nach dem Abschluss meiner Lehrerinnenausbildung

fand ich mich sehr schnell in der

klostereigenen Haushaltungsschule als

Hauswirtschaftslehrerin wieder. Die Arbeit war
vielfältig, ich hatte sehr grosse Freiheit in der

Unterrichtsgestaltung, das Zusammenleben
und Arbeiten mit den jungen Frauen fand ich
interessant. Aber war das meine Berufung?
Immer wieder fühlte ich mich zwischen Kloster

und Schule hin- und hergerissen. War das,

was ich zwar intellektuell gut leisten konnte,
auch automatisch meine Berufung? Ich
begann mich mit der Berufung inhaltlich
auseinander zu setzen. An meiner Berufung fürs
Kloster zweifelte ich dabei keinen Moment.

Der Bruch wird zum Aufbruch

1999 legte ich die «Ewigen Gelübde» ab. Ich
erlebte mich von Gott so angenommen, wie ich
bin, und es war gut so. Die Verständigungsschwierigkeiten

waren damit allerdings nicht
aus der Welt geschafft. Auch die sieben Jahre,
in denen ich «Geduld haben» sollte, hatten
nichts daran geändert, dass meine zumeist
wesentlich älteren Mitschwestern und ich
nicht dieselbe Sprache redeten und nicht von
denselben Gottes- und Menschenbildern
ausgingen.

In dieser schwierigen Situation begann ich
mich immer mehr mit meinem Weg, vor allem
mit jenem Weg, der in die Zukunft weiterführen

würde, zu beschäftigen. Ich überlegte,
was ich gesucht hatte, als ich ins Kloster
eingetreten war, und gab mir Rechenschaft, was
ich gefunden hatte. Mir wurde deutlich, dass

einiges von dem, was meine Person ausmachte,

hier nicht leben konnte. Meine Träume
zeigten mir drastisch die innere und äussere

180



Enge auf, die mich bedrückte. Kurz gesagt,
nach zwei Jahren zähem inneren und äusseren

Ringen ging ich weg von der Gemeinschaft.
Was war aus meiner Berufung geworden?
Hatte ich mich geirrt? Habe ich sie verloren?
In dieser Zeit gab es ein paar Sternstunden, die
in mir eine andere Sichtweise der Berufung
wachsen liessen, als ich sie bisher hatte. Ich
kam zur Überzeugung: Berufung hört nicht
an der Klosterpforte auf Die Lebensform
lässt sich nicht einfach mit Berufung gleichsetzen;

es geht auch nicht nur darum, etwas
Bestimmtes zu tun. Zu erklären, was ich denn

genau als meine Berufung ansah, fiel mir
allerdings schwer. Ich spürte, dass es etwas mit
«mehr Leben» zu tun haben musste. Obwohl
mein Leben, durch den Austritt von aussen
betrachtet, einen Bruch erlitt, erlebte ich selber

Kontinuität und Gottes Gegenwart darin.
So paradox es klingen mag: Ich lebte auch
darin meine Berufung weiter.

Berufung, ein Leben lang

Nach einem Jahr Arbeit im Pflegeheim
begann ich mit dem Theologiestudium an der
Universität Luzern. Mittlerweile habe ich
mein achtes Semester abgeschlossen und starte

in diesem Herbst mein letztes Studienjahr.
Wie es nachher weitergehen wird, ist noch
weit gehend offen; ein paar Ideen habe ich
allerdings. Der «rote Faden», den ich in meinem
Leben erkenne, hat damit zu tun, Menschen
(und damit auch mir selber) zu «mehr Leben»

zu verhelfen. Das kann auf vielfältige Weise

geschehen. Der primär Handelnde dabei
bleibt Gott - ich will versuchen, ihn erfahrbar
werden zu lassen.

Parallel zur Entwicklung meiner Person hat
sich auch mein Verständnis von Berufung
verändert. Das lässt sich am eben Erzählten
ablesen. Am Anfang war Berufung für mich
ein Ruf Gottes «von oben»; eine Bestimmung
weit gehend ohne konkreten Inhalt, verbunden

nur mit einer Form, einer bestimmten
Lebensform: berufen fürs Leben im Kloster
oder fürs Leben in der Ehe oder Bald schon
dämmerte mir, dass das nicht alles sein konn¬

te. Die Schlussfolgerung: «Wer nicht so leben
kann wie wir, ist nicht berufen», schien mir zu
einfach. Immer mehr denke ich, dass Berufung

etwas mit meiner Person zu tun haben
müsste. Wenn Gott mich nimmt, wie ich bin,
dann deshalb, weil er mich geschaffen hat. In
mir sind Gaben Gottes, die gelebt und fruchtbar

gemacht werden sollen: das ist Berufung.
Heute glaube ich, dass Berufung noch weiter
geht. Das Grundsakrament jeglicher Berufung
ist die Taufe. In ihr geschieht die ganzheitliche
«Überantwortung an Gott» und die Zuwendung

Gottes zum Menschen. Der Mensch als

Abbild Gottes. Die Antwort darauf ist die
Nachfolge am Beispiel Jesu Christi. Das gilt für
jede christliche Existenz - nicht nur für
Ausgewählte. Nachfolge und Berufung machen das

christliche Leben schlechthin aus. Wichtig ist
dabei nicht so sehr der Rahmen, sondern der
Inhalt. Mein Leben, ausgerichtet an Jesus
Christus, so wie er sich in der Bibel zeigt und
in mir und meinem konkreten Leben manifestiert,

ist ein Leben nach dem Ruf Gottes. Das
Ziel (sofern man überhaupt so denken soll und
darf) jeder Berufung ist meines Erachtens,
Gott in der Welt durch unser Sein, durch unser

konkretes Leben sichtbar und erfahrbar zu
machen. Was nichts anderes meint als der Satz

in der Benediktsregel: «Damit in allem Gott
verherrlicht werde» (RB 57,9).
Das gelingt da, wo ich entdecke, was Gott in
mich hineingelegt hat, wo die personale
Beziehung zu Gott lebt und sich mit meinem
gesamten Leben verwebt. Es bedingt, dass

ich offen und feinfühlig für Menschen und
Situationen bin. Die Lebensform kann dazu

Grundlage oder Hilfe sein - ein Rahmen, der
mir hilft, das Bild Gottes und seine Nähe den
Menschen erfahrbar zu machen. Ich meine -
kühn gesagt - nicht die Lebensform ist die
Berufung; die Berufung beginnt vorher und geht
weit über eine bestimmte Lebensform hinaus.
Berufung ist nicht — so meine ich heute - ein
einmaliger Anruf, sondern ein ganzes Leben.
Nicht etwas, das ich suchen soll, um es zu
besitzen, sondern eine Ausrichtung, die ich stetig
ertasten, im Gebet erhören und mit meinem
Leben in Übereinstimmung bringen soll.

181


	Gott in der Welt erfahrbar machen : Erfahrungen aus einer unfertigen Berufungsgeschichte

