
Zeitschrift: Die Glocken von Mariastein

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 83 (2006)

Heft: 4

Artikel: Österliche Konsequenzen in der Kirche : Predigt am Weissen Sonntag,
20. April 2006, in Mariastein

Autor: Koch, Kurt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030363

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030363
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Österliche Konsequenzen in der Kirche
Predigt am Weissen Sonntag, 20. April 2006, in Mariastein

Dr. Kurt Koch, Bischof von Basel

Weggehen und Wiederkommen des Herrn1

Die aus grosser Furcht hinter verschlossenen
Türen versammelten Jünger im heutigen
Evangelium sprechen uns ohne Zweifel
unmittelbar an. Auch wir Christen und
Christinnen heute leben in einem Zeitalter der

Angst. Die Angst verwandelt das Zimmer
unseres Lebens oft genug in eine Klausur
gespenstischer Einsamkeit. Denn wer von seiner

Angst nicht loskommt, wird letztlich sich
selbst nicht mehr los; er bleibt vielmehr sein

eigener Gefangener. Dann dreht sich alles im
Kreis, und zwar in einem furchtbar teuflischen
Kreis. Dieser Kreis, in dem der Mensch bei
allem, was er tut und erlebt, nur noch sich
selbst und seiner eigenen Angst begegnet,
stellt sich als der schrecklichste aller Teufelskreise

heraus.

In dieser bedrängenden Lebenssituation
erweist es sich als ungemein heilsam und
rettend, wenn jemand in dieses Gefängnis
der Angst einbricht und diese gespenstische
Einsamkeit mit seiner Gegenwart aufbricht.
So tut es der auferstandene Christus am ersten

Tag der Woche mit seinen Jüngern, und
so will er es heute auch mit uns tun. Es

kommt einer grandiosen Rettung aus dem

grausamen Teufelskreis, mit der eigenen
Angst allein sein zu müssen, gleich, wenn der
Auferweckte ihn mit dem fröhlichen Engelskreis

seines Friedensgrusses überwindet:
«Friede sei mit euch!» Dieses Geschenk des

Himmels vermag Angst in Freude zu verwandeln,

wie es im Evangelium ausdrücklich
heisst: «Da freuten sich die Jünger, dass sie
den Herrn sahen.»

Ostern bedeutet deshalb, dass sich die Ver-
heissung Jesu in seinen Abschiedsreden erfüllt,
dass er geht und wieder zu seinen Jüngern
kommt. Dabei gilt es zu beachten, dass Jesus

mit seinem Friedensgruss nicht einfach zu den
einzelnen kommt, sondern in die Gemeinschaft

der Jünger eintritt, die den Kern der
Kirche bilden. So verhielt es sich bereits im
irdischen Leben Jesu. Vom ersten Augenblick
seines Heilswirkens an war es sein Bestreben,
das Volk Gottes zu sammeln, es zu reinigen
und für das Kommen des Reiches Gottes zu
bereiten. Selbstverständlich war seine Verkündigung

immer auch ein Aufruf zur persönlichen

Bekehrung. Aber sein ganzes Wirken
zielte auf die Begründung des Volkes Gottes,
das zu sammeln und zu erlösen er gekommen
ist.
Dabei sind die Zwölf Apostel das eindeutige
Zeichen dafür, dass es zwischen Christus und
der Kirche keinen Widerspruch geben kann -
trotz der vielen Sünden der Menschen, die die
Kirche bilden. Deshalb ist der Slogan, der vor
einigen Jahren Mode geworden ist und der

besagt: «Jesus ja - Kirche nein» mit der
Intention Jesu unvereinbar und nicht christlich,
wie Papst BenediktXVI. mit Recht betont hat:
«Dieser individualistisch ausgesuchte Jesus ist
ein Fantasie-Jesus. Wir können nicht Jesus
ohne jene Wirklichkeit haben, die er geschaffen

hat und in der er sich mitteilt. Zwischen
dem Fleisch gewordenen Sohn Gottes und
seiner Kirche gibt es eine tiefe, untrennbare
und geheimnisvolle Kontinuität, kraft derer

' Lesung: Apg 4, 32.35; Evangelium: Joh 20, 19—31.

122



Christus heute in seinem Volk gegenwärtig
ist.»2

Auferstehung Christi in der Kirche

Von daher beginnt man zu verstehen, dass

Jesus an Ostern zu seinen Jüngern zurückkehrt
und ihnen die Macht der Vergebung der Sünden

überträgt. Wir können deshalb Ostern
nicht rein individualistisch feiern, nämlich als

Fest, das dem einzelnen Menschen Frieden
schenkt und ewiges Leben verheisst. Dies ist
zwar durchaus ein zentraler Gehalt des Osterfestes.

Doch darob dürfen wir nicht vergessen,
dass die Auferstehung Jesu Christi auf das

Engste verbunden ist mit der Auferstehung
des Gottesvolkes, nämlich mit seiner
österlichen Sammlung. In dem Geschehen, dass

der Auferstandene an Ostern zu seinen Jüngern

zurückkehrt, muss man vielmehr ein
ebenso wichtiges Auferstehungszeugnis
wahrnehmen wie in der Bezeugung des Auferstandenen

selbst im Wort der Verkündigung. Die
Existenz und das Leben der Jüngergemeinde
ist neben dem unmittelbaren Zeugnis der
apostolischen Predigt das eigentliche Zeugnis
für die Auferstehung Jesu Christi, wie der
katholische Neutestamentier Gerhard Lohfink
hervorhebt: «Eigentlich darf man gar nicht
über die Auferstehung Jesu reden, wenn man
nicht zugleich über die Folgen seiner Auferstehung

in der Kirche reden kann.»3
Von den Folgen der Auferstehung Jesu Christi

in der Kirche gibt die heutige Lesung aus der
Apostelgeschichte ein sehr schönes Zeugnis.
Die erste Folge der Auferstehung ist dabei die
Kirche selbst, von der es in der Lesung heisst:
«Die Gemeinde der Gläubigen war ein Herz
und eine Seele. Keiner nannte etwas von dem,
was er hatte, sein Eigentum, sondern sie hatten

alles gemeinsam.» Dies ist zweifellos ein
sehr hoher Anspruch. Doch er ergibt sich von
selbst aus der Zusage, dass die Kirche der erste

Ort ist, an dem die Liebe Gottes zu den
Getauften und deshalb die Liebe unter den
Getauften wirksam werden soll, wie Paulus an die
Galater schreibt: «Tut allen Gutes, am meisten
aber den Hausgenossen Gottes» (Gal 6, 10).

Was dies konkret bedeutet, verdeutlicht Paulus

im Brief an die Römer: «Weinen mit den
Weinenden, sich freuen mit denen, die sich
freuen» (Rom 12, 15). Solche Anteilnahme
am Schicksal der anderen ist für den Getauften

sehr viel mehr als menschliche Freundlichkeit

und Herzensgüte. Sie ist vielmehr
Wahrnehmung und Weitergabe der Anteilnahme

Jesu Christi selbst am Schicksal der
Menschen, die er durch das Evangelium für
den Glauben und das Reich Gottes gewinnen
will.
«Ein Christ ist kein Christ» — hat der
Kirchenlehrer Tertullian deshalb mit Recht
gesagt. Denn Christinnen und Christen können
nicht einfach Einzelkämpfer sein, die sich
gleichsam erst nachträglich zur Gemeinschaft
der Kirche zusammenfinden. Sie sind
vielmehr berufen, lebendige Glieder der Kirche zu
sein und durch wechselseitige Annahme und
Unterstützung, durch das gemeinsame Zeugnis

des Glaubens und die gemeinsame Feier
des Gottesdienstes dem Aufbau der Kirche zu
dienen.

Kirchliche Gemeinschaft an Ostern

Wie man nur in der Gemeinschaft der Kirche
Christin und Christ sein kann, so kann auch
keine einzelne Gemeinde für sich allein Kirche
sein wollen. Zwar verwirklicht sich Kirche
gewiss zunächst in der konkreten Gemeinde; sie
kann sich aber nie darin erschöpfen. Gewiss ist
jede Gemeinde ganz Kirche; aber keine einzelne

Gemeinde ist die ganze Kirche. Die ganze
Kirche ist vielmehr die Gemeinschaft aller
einzelnen Kirchen in der Welt. Deshalb gehört es

zur Berufung jeder einzelnen Gemeinde, sich
nicht zu isolieren, sondern in Gemeinschaft
mit der ganzen Kirche zu stehen. Eine christliche

Gemeinde verdient nur dann das Ehrenwort

«katholisch», wenn sie eine prinzipiell
offene Gemeinde ist: offen sowohl für alle

2 Benedikt XVI., Katechese bei der Generalaudienz am
15. März 2006.

3 G. Lohfink, Braucht Gott die Kirche1 Zur Theologie des

Volkes Gottes (Freiburg i. Br. 1998) 255.

123



anderen christlichen Gemeinden als auch
offen im Geben wie im Empfangen.
Diese katholische Dimension der Kirche kam
in der frühen Kirche vor allem zum Ausdruck
in den so genannten «Kommunionbriefen».
Wer als Christ auf Reisen ging, trug einen
solchen vom Bischof ausgestellten Ausweis
mit sich. Damit fand er Herberge bei jeder
christlichen Gemeinschaft und pflegte die
Gemeinschaft in der Eucharistie. Diese
Kommunionbriefe bringen es an den Tag, dass der
Christ auf Grund der Eucharistie in jeder
christlichen Gemeinde zu Hause ist und dass

die Zugehörigkeit zur Kirche universal ist.
Denn wer zu einer Ortskirche gehört, gehört
zugleich zu allen. Die eucharistische
Versammlung macht deshalb die Mitte der Kirche
aus, und zwar in dem doppelten Sinn, dass jede

eucharistische Versammlung am Ort ganz

Zu den wichtigsten Aufgaben des Bischofs gehört
die Verkündigung des Evangeliums.

Kirche ist, dass aber jede Einzelversammlung
nur dann wirklich Kirche bleibt, wenn sie es

in Einheit mit den anderen eucharistischen
Versammlungen ist.
Solche Gemeinschaft zwischen den christlichen

Gemeinden zu ermöglichen und zu
fördern, ist die besondere Aufgabe der Apostel.
Damit diese Aufgabe wahrgenommen werden
kann, ist die Gemeinschaft der christlichen
Gemeinden mit ihren Aposteln unerlässlich.
In der heutigen Lesung wird sie dadurch zum
Ausdruck gebracht, dass der Erlös den Aposteln

«zu Füssen gelegt» wird. Diese Gemeinschaft

mit den Nachfolgern der Apostel gilt es

auch heute zu leben. Denn wer das apostolische

Fundament unserer Kirche verlässt, ver-
lässt im Grunde auch unsere Kirche. Diese
Gemeinschaft mit dem Bischof und dem
Papst wird in jeder katholischen Eucharistiefeier

bezeugt und vertieft.

Österliche Sendung

Damit ist freilich die entscheidende Konsequenz

von Ostern noch immer nicht genannt.
Denn die Kirche gibt es nicht um ihrer selbst
willen, sondern wegen ihrer Sendung zum
Zeugnis über die Auferstehung, wie es in der
Lesung heisst: «Mit grosser Kraft legten die
Apostel Zeugnis ab von der Auferstehung Jesu,

des Herrn.» Mit diesem Zeugnis steht und
fällt die christliche Kirche. Deshalb mündet
auch das Wiederkommen des Herrn zu seinen

Jüngern im Evangelium in die Sendung der

Jünger: «Wie mich der Vater gesandt hat, so
sende ich euch.» Diese Sendung besteht
genauer darin, Altes und Veraltetes, nämlich
Schuld, aus der Welt zu schaffen und Neues,
nämlich Vergebung, in die Welt zu bringen.
Auch und gerade in der heutigen Situation der
Kirche, die in unseren Breitengraden weithin
Missionsland geworden ist, erfordert das

Christsein immer den Mut zum Zeugnis des

Glaubens. In der heutigen Welt, die auf
Erfahrbarkeit, Sichtbarkeit und Sinnenhaftig-
keit aus ist, muss die Kirche dem heutigen
säkularisierten Menschen auch eine säkulare
Antwort geben; und diese liegt schlicht im

124



Zeugnis. Mit Recht hat Papst Paul VI. immer
wieder betont, der heutige Mensch suche und
brauche keine Lehrer, sondern Zeugen, und
Lehrer nur insofern, als sie auch als Zeugen
wahrgenommen werden können.
Zeugnis zu geben vom Glauben ist die
Sendung auch des heutigen Christen und der Kirche.

Das Geheimnis dieser Sendung liegt in
einem überzeugenden christlichen Leben. Die
Mission der Kirche geschieht heute nicht so
sehr durch konsumfreundliche Werbung oder
durch die Verbreitung von viel Papier und
auch nicht in den Medien. Das entscheidende
Medium der Ausstrahlung Gottes sind wir
selbst, Christinnen und Christen, die ihren
Glauben glaubwürdig leben und so dem
Evangelium ein persönliches Gesicht geben. Denn
wenn uns Christus wirklich als «Licht der
Welt» einleuchtet, werden wir von selbst
ausstrahlen, Christinnen und Christen mit
Ausstrahlung sein.
Diese Sendung können wir nur wahrnehmen,
wenn wir sie mit geistlicher Vollmacht tun,
und zwar im wörtlichen Sinn: Wenn wir um
das Kommen und die Erleuchtung des Heiligen

Geistes bitten und auch uns den Zuspruch
des Auferweckten gefallen lassen: «Empfangt
den Heiligen Geist!» Es ist genau dieser Geist,
der uns sendet. Der Friedensgruss des

Auferweckten, den er den sich ängstigenden Jüngern

entbietet, mündet von selbst in die
Sendung. Denn aus Angst in Freude verwandeltes
Leben kann unmöglich bei sich selbst verharren,

sondern will sich weiterschenken.

Freude an der göttlichen Barmherzigkeit

Zwischen dem Ein-Bruch des Auferstandenen
in die angstbesetzte Einsamkeit der Jünger
und dem Auf-Bruch zur Sendung steht aber
der Durch-Bruch der Einsicht in die reale
Situation des Lebens und der aus ihr folgenden
Umkehr. Denn in der Begegnung mit dem
Auferstandenen und dem Legen der Hand in
die Seite Jesu können auch wir nur noch wie
Thomas ausrufen: «Mein Herr und mein
Gott!» Angesichts unseres Verhaltens und
unseres Lebens müssen wir uns dessen bewusst

werden, dass wir alle letztlich nur aus der
grenzenlosen Barmherzigkeit Gottes leben können.

Darin liegt der tiefe Sinn, dass Papst Johannes
Paul II. im Jahr 2000 den Zweiten Sonntag
der Osterzeit zum Sonntag der göttlichen
Barmherzigkeit erklärt hat. Denn wer in Gottes

Barmherzigkeit geborgen ist, dessen Leben
ist nicht mehr von der Angst stigmatisiert wie
bei den Jüngern hinter verschlossenen Türen,
dessen Leben zeichnet sich vielmehr durch
jenen Frieden aus, den der Auferstandene uns
bringt und der Angst in Freude verwandelt:
«Da freuten sich die Jünger, dass sie den Herrn
sahen.» Bitten wir den Herrn, dass er auch uns
in dieser Eucharistiefeier die österliche Freude
schenkt, die auch angesichts vieler Widerwärtigkeiten

heute bleibt und trägt.
Nicht wenige Vorkommnisse in der Kirche
heute könnten einem zwar die Freude
nehmen. Doch die Freude, die dann abhanden
käme, wäre gewiss nicht die Freude des Glaubens,

sondern die Freude, die wir uns selbst
bereiten. Aus Erfahrung wissen wir aber, dass

selbst produzierte Freude es höchstens zur
Fröhlichkeit bringt, die selten lange Bestand
hat. Die Freude, um die es im christlichen
Glauben geht, ist jene Freude, die Gott an uns
selbst hat. Solche Freude ist so sehr das

Erkennungszeichen des christlichen Glaubens, dass

man als Kriterium für die heute so notwendige

Unterscheidung der Geister formulieren
kann: Uberall dort, wo - auch und gerade in
der Kirche — Freudlosigkeit und deprimierte
Aufgebrachtheit herrschen, ist der Geist Jesu
Christi gewiss nicht am Werk. Dort wirkt
vielmehr der manchmal so freudlos gewordene
Zeitgeist.
Da wir die Freude aber nicht selbst herstellen,
sondern uns nur auf sie einstellen können,
haben wir allen Grund, den Heiligen Geist zu
bitten, dass er uns wahre Freude schenkt, die
ihren Grund in Ostern hat: in dem Sieg des

Lebens über den Tod, dem Sieg des Friedens
über den Hass und dem Sieg der göttlichen
Barmherzigkeit über unsere Herzenshärte, die
uns immer wieder mit Thomas ausrufen lässt:

«Mein Herr und mein Gott!» Amen.

125


	Österliche Konsequenzen in der Kirche : Predigt am Weissen Sonntag, 20. April 2006, in Mariastein

