
Zeitschrift: Die Glocken von Mariastein

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 83 (2006)

Heft: 3

Artikel: Geisterfüllte Lesekompetenz : das Mariasteiner Pfingstbild von Br.
Fridolin Dumeisen

Autor: Sury, Peter von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030359

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030359
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Geisterfüllte Lesekompetenz
Das Mariasteiner Pfingstbild von Br. Fridolin Dumeisen

P. Peter von Sury

Der zweite Blick

Auf den ersten Blick mag das Pfingstbild am
Mariasteiner Hochaltar (siehe S. 87) konventionell

erscheinen, genau dem traditionellen
Bilderkanon entsprechend: die Gottesmutter
Maria in der Mitte, um sie versammelt die

Apostel, deren Zahl durch die Wahl von Matthias

wieder auf zwölf vervollständigt worden
ist: «Als sie in die Stadt kamen, gin-gen sie in
das Obergemach hinauf, wo sie nun ständig
blieben Sie alle verharrten dort einmütig
im Gebet, zusammen mit den Frauen und mit
Maria, der Mutter Jesu, und mit seinen
Brüdern.» Getreu dem biblischen Bericht der
Apostelgeschichte (Kap. 1,12-14; 2,1-4) wird
der Moment dargestellt, da der Heilige Geist,
als übergrosse Taube vom Himmel her
kommend, wie ein heftiger Sturm das ganze Haus
erfüllt und sich in Feuerzungen auf die Jünger
verteilt.
Vielleicht weil dieses Bild nur während
einiger Tage zu sehen ist, nämlich während
der Pfingstwoche, brauchte ich viele Jahre,
bis ich entdeckte, dass das Pfingstwunder
hier ganz und gar nicht auf herkömmliche
Weise festgehalten ist. Die Apostel sind da
offensichtlich überhaupt nicht am Beten,
sondern erscheinen aufgeschreckt und aus
einer anderen Tätigkeit gerissen. Man gewinnt
den Eindruck, ein Lesezirkel sei bei der

gemeinsamen Lektüre überrascht worden. In
der Tat: Nicht nur Maria hat ein aufgeschlagenes

Buch auf ihren Knien liegen,
sondern auch sieben Apostel sind mit einem
Buch ausgerüstet; besonders augenfällig die
beiden Männer, die links und rechts neben

der Gottesmutter an Pulten stehen, aber auch
die drei Apostel, die, im Vordergrund sitzend,
mit aufgeschlagenen Folianten ausgestattet
sind, und zwei weitere im Mittelgrund, die
ihr Buch zwar fest in Händen halten, ihre
Lektüre aber unterbrochen haben, der eine
mit erstauntem offenem Blick aufschauend,
der andere mit geschlossenen Augen ganz in
sich gekehrt.

Fridolin Dumeisen, Mönch und Maler

Während die anderen Hochaltarbilder an
auswärtige Künstler in Auftrag gegeben wurden,
ist das Pfingstbild eine Eigenproduktion. Es
wurde nämlich vom Mariasteiner Mönch
Bruder Fridolin Dumeisen von Rapperswil
(1654-1708) geschaffen, der 1679 in unser
Kloster eintrat und in Mariastein und darüber
hinaus mannigfache Spuren seines künstlerischen

Wirkens hinterlassen hat. Anlässlich
einer Ausstellung «Barock in Rapperswil» im
Jahr 1975 publizierte Pater Bonifaz einen
ausführlichen Artikel über Bruder Fridolin.1 Im
Ausstellungskatalog wurde das Pfingstgemäl-
de damals wie folgt beschrieben: «Das mit der
Jahreszahl 1693 datierte Pfingstwunder ist das
sechste Hochaltarbild in der Reihenfolge der
Stiftung. Streng symmetrischer Bildaufbau mit
stark betonter Zentralperspektive, deren Mitte
die sitzende Maria bildet... Ausgeprägt spitzige
Gesichtszüge der meist bärtigen Apostel. Für
Dumeisens Malweise sehr typisch sind Glanzlichter

an gewissen Gewandpartien, so an den
Kniestellen und Schulterpartien der Figuren.»
Die Beschreibung geht also nicht ein auf
das für eine Pfingstdarstellung ungewohnte

84



Detail der lesenden Maria und der in die Lektüre

vertieften Apostel. In der Szene der
«Verkündigung» wird die selige Jungfrau fast
immer so dargestellt: Während der Engel
Gabriel ihr den göttlichen Gruss überbringt,
kniet sie auf einem Betschemel, und vor ihr
liegt ein aufgeschlagenes Buch. Dieses Motiv
erinnert an die Verheissung des Propheten
Jesaja, die mit dem Kommen Jesu, des Messias,
in Erfüllung gegangen ist. So jedenfalls deutet
der Evangelist Matthäus das wunderbare
Geschehen von Nazareth: «Dies alles ist geschehen,

damit sich erfüllte, was der Herr durch
den Propheten gesagt hat: Seht, die Jungfrau
wird ein Kind empfangen, einen Sohn wird
sie gebären uns, man wird ihm den Namen
Immanuel geben, das heisst übersetzt: Gott ist
mit uns» (Mt l,22f; Jes 7,14).

Ein Deutungsversuch

Was mag Bruder Fridolin bewogen haben, das

Pfingstwunder von Jerusalem, das auch als die
Geburtsstunde der Kirche bezeichnet wird,
unübersehbar mit der lesenden Gottesmutter
und den lesenden Aposteln zu verbinden? Wie
gern wüsste ich, ob der Klostermaler dabei von
einem Vorbild inspiriert wurde, oder ob er,
einem spontanen Einfall folgend, einfach die
künstlerische Freiheit spielen liess!

Selbst wenn, wie seinerzeit der kantonale
Denkmalpfleger Gottlieb Loertscher urteilte,
Dumeisens imposantes Gemälde (es misst
341 x 195 cm) «kein Werk von künstlerischem
Rang» ist,2 lohnt sich doch eine vertiefte
Betrachtung. Bei der folgenden Deutung des Bildes

gehe ich aus von der Weisung des heiligen
Benedikt, dass die Mönche die Zeit, die ihnen
neben dem Gottesdienst verbleibt, nicht nur
der Arbeit, sondern ebenso der «Lesung»
reservieren sollen: «Müssiggang ist ein Feind der
Seele. Deshalb sollen sich die Brüder beschäftigen:

zu bestimmten Zeiten mit Handarbeit,
zu bestimmten anderen Stunden mit heiliger
Lesung», so sieht es Kapitel 48 der Regel vor,
das den Titel trägt: «Von der täglichen
Handarbeit». Benedikt betont die Wichtigkeit der

Lesung an verschiedenen Stellen: Ob es ums

Einüben der Psalmen und der biblischen

Lesungen geht, ob um die Lesung während der
Mahlzeiten oder um das Buch, das ein Bruder
in der Fastenzeit lesen soll — immer soll der
Mönch «die heiligen Lesungen gern hören»
(Kap. 4,55).
Benedikt geht davon aus, dass die ständige
Zwiesprache mit dem WORT Gottes, von
dem der Prolog des Johannesevangeliums so
eindrücklich kündet und das uns durch die
Heilige Schrift anspricht, für die geistliche
und menschliche Formung des Mönchs un-
erlässlich ist. Das Kauen und Wiederkauen
des Gotteswortes ist für Benedikt die eigentliche

meditatio.
Damit steht er ganz in der Tradition der Väter.
Angeregt durch die von Origenes (gest. 254)
entwickelte Lehre von den vier Schriftsinnen,
verstanden sie die Lectio divina, die methodisch

geübte Bibellesung, als Pulsgeber ihres

geistlichen Lebens. Wenn sich der Leser
horchend und liebend in den Text der Schrift
vertieft, die heiligen Worte verinnerlicht und sich
einverleibt, wird das göttliche WORT, das

hinter den menschlichen Worten verborgen
ist, ihn mehr und mehr verwandeln und in
ihm «Fleisch» annehmen. Das WORT will
Mensch werden, hier und heute, über alle Zeiten

und Grenzen hinweg, in der Kraft des
gleichen Geistes, der den Autor des heiligen Textes

beseelte. Es ist der gleiche Geist, der die
selige Jungfrau überschattete, sodass das ewige
WORT in ihr Wohnung nehmen konnte:
Jesus, den du o Jungfrau vom Heiligen Geist
empfangen hast! Hieronymus (gest. 420), der grosse

Bibelübersetzer der Alten Kirche, wusste
wovon er sprach, wenn er festhielt: «Die
Schrift nicht kennen, heisst Christus nicht
kennen.»

Textwerk und Netzwerk

Kann es sein, dass Bruder Fridolin mit der
Übung der Lectio divina, der klösterlichen
Tradition der Schriftlesung so sehr vertraut
war, dass er die damit verbundene Erfahrung,
ob bewusst oder unbewusst, in sein Pfingst-
bild einfliessen liess? Nichts spricht gegen

85



diese Annahme, und so führe ich meinen
Gedankengang noch etwas weiter.
Das rechte Verständnis der Bibel und das

Wirken des heiligen Geistes sind also innigst
miteinander verwoben. Ahnlich verhält es sich
mit der Kirche. Sie lebt aus dem ständigen
Hören aufdas, «was der Geist den Gemeinden

sagt» (Offb 2,7) — in den Zeichen der Zeit und
in den Texten der Heiligen Schrift, deren
wahre Auslegung und letzte Erfüllung uns
durch das WORT selber offenbart worden
ist: «Musste nicht der Messias all das erleiden,
um so in seine Herrlichkeit zu gelangen? Und
Jesus legte ihnen dar, ausgehend von Mose
und allen Propheten, was in der gesamten
Schrift über ihn geschrieben steht... Und sie

sagten zueinander: Brannte uns nicht das

Herz in der Brust, als er unterwegs mit uns
redete und uns den Sinn der Schrift erschloss?»

Das war die Erfahrung der Emmausjünger,
eine gemeinschaftsstiftende Erfahrung, die
zum unaufgebbaren Selbstverständnis der
Kirche gehört, ein lebendiges Hin und Her, ein
nie versiegender Kommunikationsfluss:
«Noch in derselben Stunde brachen sie auf
und kehrten nach Jerusalem zurück, und sie
fanden die Elf und die anderen Jünger
versammelt. Diese sagten: Der Herr ist wirklich
auferstanden und ist dem Simon erschienen»

(Lk 24,13-35).
Im Blick auf Bruder Fridolins Phngstgemälde
deute ich diese Erfahrung so: Durch das

geistgeführte und geisterfüllte Studium der
Heiligen Schrift wird die Kirche, das Volk
des Neuen Bundes, verwoben mit dem Volk
des Alten Bundes, sie wird zu einem
geistlichen Gewebe, darin der Geist uns ein
wunderbares Muster erkennen lässt: einen
Sinn, einen Zusammenhang, den wir
«Heilsgeschichte» nennen. Unser Wort «Text» leitet
sich her vom lateinischen texere, das «weben»,
«flechten» bedeutet. Die Kirche ist so etwas
wie eine vielfältig verflochtene Textgemeinschaft,

welche die Geschichte Gottes mit den
Menschen weitererzählt, von Mensch zu
Mensch weiterspinnt, von Generation zu
Generation weiterknüpft. Durch das Netzwerk
des Glaubens und der Verkündigung dringt

das WORT bis zu den Enden der Erde. Das

zeigt sich besonders dann, wenn die Kirche
sich zur Feier der Eucharistie versammelt, um
die reale Gegenwart des WORTES zu feiern
und in allen Sprachen die grossen Taten Gottes

zu verkünden.
Für die Kirche als Ganze und für den
einzelnen Mönch ist der vertraute Umgang
mit der Heiligen Schrift ein unbedingtes must.
Umfassende Bibelkenntnis und intellektuelle
Schriftgelehrtheit können, wenn sie nicht zum
Dünkel und zur Überheblichkeit verleiten,
durchaus hilfreich sein, aber auch zu einer
erschreckenden Blindheit führen, wie das

Beispiel der Schriftgelehrten Jerusalems zeigt. Als
Herodes sich bei ihnen über die Geburt des

Messias erkundigte, konnten sie ihm detailliert

Auskunft geben, ohne aber den wahren
Gehalt ihrer Information zu realisieren (vgl.
Mt 2,3-6; vgl. Joh 5,39.47). Im Zentrum des

Bemühens steht immer die unverdiente, die
demütige und anbetende Begegnung mit dem
sich offenbarenden Gott. Da macht Jesu Wort
an die Sadduzäer nachdenklich: «Ihr kennt
weder die Schrift noch die Macht Gottes» (Mk
12,24).

Ganz nebenbei

Mit ihrer konsequenten Liebe zu den heiligen
Texten wollten Benedikt und seine Mönche
dem Atem Gottes nahe bleiben und daraus
Kraft und Freude, Belehrung und Einsicht,
Hoffnung und Trost holen, um als Christen

zu bestehen und das Leben zu meistern
(vgl. Rom 15,4f; 2 Tim 3,16f). Dass daraus
eine neue Kultur entstehen würde, konnten
sie nicht wissen, war auch nicht ihre Absicht.
Das ergab sich als eine schöne Dreingabe,
deren Kostbarkeit erst im Laufe der Jahrhunderte

sichtbar wurde. Das achtsame Hören
auf das in der Heiligen Schrift überlieferte
Wort Gottes setzt einen korrekten Text voraus,
und der muss zuerst abgeschrieben und
kopiert werden. Schreiben kann aber nur, wer
auch lesen kann, und richtig zu lesen vermag
nur, wer den Text auch versteht. Und wer sich

um das Verständnis eines Textes bemüht, er-

86





wirbt sich Lesekompetenz, und daraus
entsteht mit der Zeit so etwas wie Bildung. Wie
aktuell diese Zusammenhänge sind, haben die
in vielen Ländern durchgeführten Erhebungen
unter 15-jährigen Jugendlichen gezeigt, welche
als PISA-Studien bekannt sind:3 Sind die
Jugendlichen durch die Schulbildung vorbereitet,

sich den Herausforderungen des
beruflichen Lebens von morgen zu stellen? Werden
unsere künftigen Bürgerinnen und Bürger
fähig sein, ihre Rolle in der demokratischen
Gesellschaft zu übernehmen? Das hängt nicht
zuletzt von ihrer Lesekompetenz ab, die freilich

nicht nur auf akademische Grade und
berufliche Karriere, sondern auch auf die
Herzensbildung abzielen sollte; denn «der
Mensch lebt nicht nur vom Brot, sondern von
jedem Wort, das aus Gottes Mund kommt»
(Dtn 8,3; Mt 4,4).

Das eindrückliche, leicht stürmisch, ja
charismatisch wirkende Pfingstbild von Bruder
Fridolin Dumeisen erinnert mich daran, dass

die Kirche, und der Mönch in ihr, ihre innere
Ordnung im Hören aufdas Wort Gottes
empfangen. Deswegen müssen sie sich unermüdlich

um eine umfassende und echt geistliche
Lesekompetenz bemühen und «Tag für Tag in
den Schriften nachforschen» (Apg 17,11).
Dann werden sie fähig bleiben, im Buch des
Lebens und der Geschichte zu lesen. Dann
wird die Kirche selbst zu einem Buch, das von
den grossen Taten Gottes berichtet, ein offenes
Buch, aus dem das WORT, das «sich bückte
und mit dem Finger auf die Erde schrieb» (Joh
8,6), auch heute zu den Menschen spricht.
Nicht zuletzt durch die Geistes-Gegenwart
der Heiligen Schrift.

; P. Bonifaz Born: Fridolin Dumeisen (1654-1708),
ein unbekannter Künstler. In: «Mariastein» 7/1975,
S. 211-236.

2 Die Kunstdenkmäler des Kantons Solothurn, Bd. III.
Basel 1957. S. 376.

3 Mehr dazu finden Sie im Internet unter: www.pisa.
admin. ch.

Ausstellung Mai-Oktober 2006

Glaube will Zeichen haben

Devotionalien, Andachtsgegenstände, Schutz- und Heilmittel und Ahnliches
Aus Sammlungen des Klosters Mariastein

Der Mensch als ein Wesen aus Leib und Seele kann nicht einfach nur abstrakt glauben. Er
braucht dazu auch materielle Zeichen und Symbole. Die Kirche gebraucht für die Sakramente

materielle Dinge wie Brot, Wein, Wasser, Öl. Mit den dabei gesprochenen Worten
werden diese Zeichen und ihr Sinn gedeutet. Das gläubige Volk wollte aber schon immer
seinen Glauben auch in anderen Zeichen und mit Dingen zum Ausdruck bringen und so

gewissermassen seinen Glauben konkretisieren, wobei man sich hüten muss, solche Zeichen
und Gegenstände abergläubisch und magisch zu gebrauchen.

Bild rechts: Ganzseitige Miniatur eines Reichenauer Perikopenbuches («Kaiserhandschriften», um
1020/40; München, Bayerische Staatsbibliothek). — In der Buchmalerei des Frühmittelalters wird
das Pfingstwunder gelegentlich auch ohne Maria dargestellt, während die 12 Apostel teils ein Buch
oder eine Buchrolle in Händen halten.

88




	Geisterfüllte Lesekompetenz : das Mariasteiner Pfingstbild von Br. Fridolin Dumeisen

