Zeitschrift: Die Glocken von Mariastein
Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 82 (2005)

Heft: 6

Artikel: Der kleine Bruder aller Menschen : Charles de Foucauld - Ménch und
Missionar

Autor: Rintelen, Jurgen

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1030487

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1030487
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der kleine Bruder aller Menschen
Charles de Foucauld — Ménch und Missionar

Jiirgen Rintelen

Reifung auf Umwegen

Charles de Foucauld (1858-1916) ist erst
nach sehr vielen Lernschritten zu seiner
Reife gelangt. Mit sechs Jahren war er Voll-
waise, wurde von den Grosseltern fromm
erzogen, musste mit zwolf Jahren aus seiner
Heimat Strassburg flichen. Er hatte religioses
Gespiir entwickelt: Zu seiner Erstkommunion
und Firmung 1971 in Nancy verteilte er nicht
die iiblichen siisslichen Heiligenbildchen, son-
dern eines, das er selbst ausgesucht hatte, nim-
lich eine Darstellung des Herzens Jesu, das von
einem Kreuz iiberragt wird. Denn Christus ist
die Liebe, und er ist am Kreuz gestorben, um
uns zu erldsen. Seine Tante und seine verehrte
Cousine in Paris hatten ihn in die gerade ganz
moderne Herz-Jesu-Verehrung eingefiihrt.

Doch zwei Jahre spiter kommt es zum Bruch.
Die so geliebte Kusine heiratet, kann also wohl
nicht ganz fiir ihn da sein. Da verweigert er
jeden weiteren Kontakt. Auch der Glaube
entschwindet, der weit verbreitete Agnostizis-
mus setzt sich in ithm fest. Nach einem aus-

Jiirgen Rintelen (74) begann nach einem Jahr
Fabrikarbeit mit dem Theologiestudium und
lebte wiihrend vier Jahren bei den Kleinen
Briidern Jesu. Seit 1961 arbeitet er im «Sekreta-
riat Charles de Foucauld» fiir den deutschen
Sprachraum; 1968 wurde er zum Priester ge-
weiht. Er ist Mitglied der Priestergemeinschaft
von Charles de Foucauld. Er veriffentlichte
kiirzlich eine Biografie iiber Charles de Fou-
cauld (siehe Buchbesprechungen S. 226).

208

schweifenden Leben in der Offiziersschule
und einem ersten Einsatz in Algerien wirft
er seine militirische Karriere hin. Aber Nord-
afrika hat ihn fasziniert.

Um sich selber und seinen Angehdrigen zu
beweisen, unternimmt er eine Forschungsreise
durch das verbotene Innere Marokkos, ver-
kleidet sich als «Rabbi Aleman aus Moskau».
Doch dieses Husarenstiick bringt ihm nicht
nur geografische Erkenntnisse und Ruhm.
Er gewinnt auch Einblick in das Leben judi-
scher und muslimischer Familien. Besonders
die Muslime mit ihrer stindigen Nihe zu
Gott und ihrer heiligen Gastfreundschaft, die
ihm zweimal das Leben rettet, beeindrucken
thn. Gibt es doch Grésseres als die weltlichen
Geschifte? Zuriick in Paris, nehmen ihn die
Verwandten auf wie den «verlorenen Sohn»,
und er erlebt neu deren mit hoher Intelli-
genz gepaarte tiefe Gliubigkeit: «Der Glaube,
den ich jeden Tag ganz aus der Nihe bei so
intelligenten Menschen, meinen eigenen Ver-
wandten, beobachten kann, ist vielleicht doch
nicht so unvereinbar mit dem gesunden Men-
schenverstand, wie ich bis dahin gemeint
hatte», stellt er fest. Und eines Tages gesteht
er seiner Kusine: «Sie haben Gliick, dass Sie
glauben kénnen. Ich suche das Licht und fin-
de es nicht.»

Schliesslich gelangt er an einem Oktober-
morgen 1886 in seiner Suche an Vikar Huve-
lin in der Pfarrei St. Augustin in Paris. Doch
statt ihm «Unterricht in Religion» zu geben,
fordert der ihn auf, gleich zu beichten und
schickt ihn umgehend zur Kommunion. Fou-
cauld verweigert sich nicht.



Diese Begegnung mit dem Herrn wird fiir ihn
entscheidend. Hier gelangt er von der intel-
lektuellen Suche zu tiefer, personlicher Begeg-
nung mit dem Herrn, der sich ihm schenkt.
Den Boden dafiir bereitet hatte das tiefe und
lebenchge, aber unaufdrmgllche Beispiel reli-
gidsen Lebens, das er an seiner Kusine Marie
de Bondy beobachten konnte.

Auf der Suche nach dem letzten Platz

Allmihlich, iiber viele Stationen, wichst
Charles de Foucauld in die Freundschaft mit
Jesus hinein, dem er bei seiner Bekehrung
schon so tief begegnet ist und der ihn bei
seiner neuen «Erstkommunion» so sehr iiber-
wiltigt hat: «Sobald ich glaubte, dass es einen
Gott gibt, war mir klar, dass ich nichts anderes
tun konnrte, als nur ihm zu leben.» Aber wie
ihm folgen?

Zunichst geht es um dussere Anniherung,
Abbé Huvelin hatte ihn auf eine Pilgerfahrt
ins Heilige Land geschickt, auf die Spuren
Jesu. In Nazaret entdeckte Foucauld, wie Jesus
dort etwa 30 Jahre lang gelebt haben mag.
Mogllchst genau so mochte er nun leben —
seinem aristokratischen Herkunftsmilieu ge-

Charles de Foucauld vor seiner Forschungsreise
nach Marokko (1883).

nau entgegengesetzt. Hatte nicht Huvelin ein-
mal bei einem Vortrag erwihnt, Jesus habe «so
sehr den letzten Platz eingenommen, dass nie-
mand ihn ihm streitig machen kann»? Anders
gesagt: Foucauld méchte Jesus so nahe wie
mdglich sein in einer zartfiihlenden und doch
minnlichen Liebe.

Aber wo kann er ein solches Leben lernen, in
was fiir einer Gemeinschaft? Die Trappisten
kommen seinen Vorstellungen am nichsten.
So gehort er sieben Jahre diesem Orden
an und sucht sooft wie méglich die Nihe
des Tabernakels. Aber schon bald fingt er
an, eigene Pline zu entwickeln: viel einfacher,
viel drmer, mit méglichst viel Anbetung des
eucharistischen Herrn. Kurz vor den ewigen
Geliibden wird ithm seine ausserordentliche
Berufung bestitigt. So kommt er Anfang Mirz
1897 wieder nach Nazaret, wo er Anfang 1889
das «Nazaretleben» entdecke hatte. Aber wo
bleiben? Am Tag nach seiner Ankunft ist bei
den dortigen Klarissen ein Tag der eucharis-
tischen Anbetung. Tatsichlich kann er dort
bleiben, als Sakristan und Hausbursche. Und
kann sich viel vor dem Tabernakel aufhalten.
Zahlreiche Aufzeichnungen zeugen davon,
wie seine Liebe hier in die Tiefe wichst.

Aber auch dies ist nur ein Reifungsschritt.
Eines Tages fragt die Abtissin des Nachbarklos-
ters in Jerusalem ihn direkt, warum er eigent-
lich nichrt Priester sei. Das wollte er nie, weil
diese Wiirde ihn doch vom letzten Platz weg
in einen «héheren Rangy fithren wiirde! Da
macht sie ihm klar, dass ihn das Priestertum
im Gegenteil enger mit der Hingabe Jesu bis
ans Kreuz verbinden wiirde. Und ausserdem:
Wenn ihm die eucharistische Anbetung so
wichtig ist und er doch eine eigene Gemein-
schaft griinden will, sei es weit besser, Priester
zu sein! Zugleich verstirke sich thm das Emp-
finden, er sei im Grunde unniitz, empfange
immer wieder viel, gebe aber fast nichts.
Dann feiert um Ostern 1900 eine franzdsische
Pilgergruppe bei den Klarissen in Nazaret die
heilige Messe. Der begleitende Pater spricht in
seiner Predigt davon, welchen Wert die Feier
einer einzigen Messe habe. Das trifft Bruder
Karl jetzt ins Herz. Schon 6fter haben Worte,

209



die er nebenbei horte, wichtige Schritte bei
ihm ausgelost. Jetzt ist er entschlossen, um
die Priesterweihe zu bitten. Er méchte doch
daran mitwirken, dass die Menschen das Heil
finden.

Etwa neun Monate lang kann er sich in dem
franzésischen Trappistenkloster, in das er vor
zehn Jahren eingetreten war und zu dem er
die Verbindung nie verloren hatte, auf die
Weihen vorbereiten. Wihrenddessen ergeben
sich wieder neue Perspektiven: Wohin soll
er denn nun als Mdénch und Priester, mit
dem Wunsch, die Gemeinschaft der «Klei-
nen Briider vom Herzen Jesu» zu griinden,
gehen? «Nicht dorthin, wo menschlich gese-
hen die Aussichten, Novizen, kirchliche Er-
laubnisse, Geld, Grundstiicke, Unterstiitzung
zu bekommen, am gréssten sind; ... sondera
wo Jesus hinginge, zum verirrtesten Schaf ...
zu den Verlassensten.» Und das, so meint
er vor allem auf Grund seiner Erfahrungen in
Marokko, trifft doch auf die Muslime in
Nordafrika zu. Das franzdsische Militir ist
gerade dabei, weiter in den Siiden Algeriens
vorzudringen. Tatsichlich kann er sich — dank
fritherer Freunde aus seiner Militirzeit — in
der Oase Beni Abbeés niederlassen, weit im
Siiden, nahe der Grenze zu Marokko. Die dus-
sere Begriindung vor den Behorden: Er kann
den franzosischen Soldaten in den umliegen-
den Garnisonen als Seelsorger dienen.

Doch auch die Zeit dort erweist sich als Lern-
schritt: Er wird Freund und Vertrauter sowohl

Seligsprechung

Die Seligsprechung von Charles de Fou-
cauld war vorgesechen fiir Pfingsten
dieses Jahres. Wegen des Todes von Papst
Johannes Paul II. musste dieser Termin
verschoben werden. Nun wird Papst
Benedikt XVI. den «Kleinen Bruder von
Jesus» am Sonntag, 13.November 2005
in Rom seligsprechen. — Weitere Infor-
mationen erhalten Sie iiber die Internet-
Seite: www.charles-de-foucauld.de.

210

vieler Einheimischer und besonders der Skla-
ven, und zugleich der franzgsischen Ofhziere
und Soldaten. Rasch durchschaut er die sozia-
len Verhiltnisse im Land und klagt das him-
melschreiende Unrecht der Sklaverei an. Doch
um angesichts der Kampagnen, welche die
republikanische Regierung Frankreichs gegen
Kirche und Orden plant, nicht mehr Schaden
anzurichten als zu nutzen, muss er sich in die-
ser Sache zuriickhalten. Drei Jahre spiter aber
wird die Sklaverei abgeschafft.

In der Einsamkeit der Wiiste

Da fordert ein guter Freund, der allein sich
das leisten kann, ihn auf, mit auf eine Tournee
in den Siiden, zu den Tuareg, zu kommen.
Das fiithrt ihn auf véllig unerwartete Wege —
und befreit ithn aus der Situation in Beni
Abbes, die seiner Berufung, genauer bese-
hen, doch nicht recht entsprach. Endlich im
September 1905 kann Bruder Karl, wie er
sich jetzt nennt, sich in dem Dérfchen Ta-
manrasset niederlassen, unbewaffnet als ein-
ziger Franzose und Christ, fern von Militir-
posten, wenn auch als Freund des Amenokal,
des Stammesfiirsten. Armselig wie die ande-
ren Bewohner in ihren etwa 20 Schilfhiiteen.
Es dauert, bis das Eis gebrochen ist! Erst
ein Schwicheanfall im Januar 1908 verin-
dert die Beziehungen griindlich: Jetzt muss
Bruder Karl, der doch immer meinte, der
Gebende sein zu miissen, die Hilfe der Arms-
ten annehmen. Sie retten ihm das Leben. Von
jetzt an konnen echte Freundschaften ent-
stehen.

Aber véllig allein, so fernab von Christen,
gar von Missionaren? Wie kann er denn da
die heilige Messe feiern, den eucharistischen
Herrn im Tabernakel bewahren? Mit sich
selbst, seinem Bischof und «Rom» kimpft er
darum. Lange darf er die Messe nur feiern,
wenn ein Christ, zumindest ein Katechumene
(Taufbewerber) anwesend ist. Dann gestattet
Papst Pius X. thm zwar, zu zelebrieren; aber —
so weit ab — darf er das eucharistische Brot
nicht mehr zur Anbetung des Herrn bewah-
ren. Sein Bischof sucht ithn zu trosten: «Es



bleibt Ihnen ja die Feier der Eucharistie, und
die ist das Wichtigste.»

Schliesslich ist Bruder Karl in verschiedenen
Situationen, auch auf langen Wegen durch die
Wiiste, ganz mit dem Herrn zusammenge-
wachsen, der sich fiir uns hingegeben und uns
die Eucharistie geschenkt hat. Jeder in der
Umgebung weiss, dass hier die Mitte seines
Lebens, der Ursprung seiner Giite, auch seiner
Sorge um Gerechtigkeit und Fortschritt im
Lande liegt. Er gilt als der «christliche Mara-
but», das heisst Gottesmann.

Das Weizenkorn fillt in die Erde....

Wie sehr sehnt Bruder Karl sich danach, dass
seine Freunde zum christlichen Glauben fin-
den, zu Jesus, dem er so eng verbunden ist!
Aber er weiss: Es hat keinen Sinn, hier zu
«predigen». Dazu ist er nicht berufen, und
Missionare, die das tun wollten, wiirden nur
auf Ablehnung stossen. Sie haben unter dieser
Bevélkerung noch nichts verloren! Er aber ist
ganz einfach «einer von ihnen», ist den An-
gehorigen der verschiedenen Bevolkerungs-
schichten in Freundschaft und Achtung ver-
bunden — das kénnte sie doch allmihlich
neugierig machen. Aus Gesprichen mit Abbé
Huvelin hatte sich Bruder Karl einmal notiert:
«Mein Apostolat soll ein Apostolat der Giite
sein. Die Leute sollen sich sagen: {Da dieser
Mensch so gut ist, muss seine Religion gut
sein., Wenn man mich fragt, warum ich mild
und gut bin, sagen: (Weil ich der Diener eines
noch viel Besseren bin. Wenn ihr wiisstet, wie
gut mein Meister Jesus isth»

Im konkreten Alltag so zu leben, ist aber nur
aus einer ganz tiefen Verbundenheit mit Jesus
heraus moglich. Bruder Karl hatte gelernt, sie
in jeder Situation beizubehalten und jeden
Brief, jedes Gesprich, ja alles mit einer «geist-
lichen Kommunion» zu beginnen. Zudem ist
er fest iiberzeugt, dass der in der Eucharistie
anwesende Herr nicht unwirksam bleibr,
sondern seine gnidige Zuwendung auch
«ausstrahlo in die ganze Umgebung. Er selbst,
Bruder Karl, ist als sein Priester nur eine Art
Mittelsmann, der die eucharistische Prisenz

LR dl

Bruder Karl von Jesus in Tamanrasset im Herzen
des Hoggar in der siidlichen Sahara. Dorthin
iibersiedelte er 1905. Fiir die dort lebenden Tua-
reg wurde er zu einem wabren Freund und zu
einem «Marabut, Diener des einen Gottes» (es ist
die letzte Fotografie von Charles de Foucauld,
aufgenommen im Jahr 1915).

211



ermdglicht und durch sein Leben verdeut-
licht. Thm bleibt nur, seine tiefe Gottver-
bundenheit klar und unaufdringlich zu leben,
so wie seine Kusine in Paris ihren Glauben vor
ihm nicht verborgen hatte.

Gute Gespriche mit manchen Einheimischen
anhand seiner Sprachforschung und der
Ubersetzungen biblischer Texte erlauben Bru-
der Karl, viele Vorurteile zu kliren und Irrtii-
mer zu beseitigen. Aber er kann nur darlegen,
was ihm selbst so wichtig ist, und hoffen, dass
sie es respektieren wie er ihre Uberzeugungen
respektieren muss. So kann er nur Wegbereiter
sein fiir das, was spiter folgen soll — vielleicht
erst in «Jahrhunderten»: fiir eine 6ffentliche
Verkiindigung.

Charles de Foucauld war bei all seinen
Aktivititen durch und durch ein kontempla-

tiver «Monch und Missionar», wie er selbst
kombiniert. Die diskrete Weise, seinen «gross-
ten Schatz» auch seinen Freunden zuging-
lich zu machen, erfordert langen Atem, grosse
Geduld. Kénnten «Macher», die auf Erfolgs-
zahlen aus sind, so missionieren, solche Ach-
tung vor der Person und den Uberzeugungen
ihrer Mitmenschen aufbringen?

Am 1.Dezember 1916 beendet eine Schar
senussistischer Rebellen bei einem Uberfall
das Erdenleben Bruder Karls. Er fillt wie das
Weizenkorn in die karge Erde — doch die
Frucht blieb nicht aus. Viele versuchen auf un-
terschiedlichen Wegen, in unserer zunehmend
glaubensfernen Umgebung oder unter An-
dersgldubigen ihren Glauben so «weiterzurei-
chen», wie er es vorgelebt hat.

Die Lebenshingabe von Charles de Foucauld, vollendet am 1. Dezember 1916 in der Wiiste von
Tamanvasset, hat vielfiltige Frucht hervorgebracht. Sein Grabmal befindet sich in El Golea, einer
grossen Oase rund 650 km siidlich von Algier.

212



	Der kleine Bruder aller Menschen : Charles de Foucauld - Mönch und Missionar

