
Zeitschrift: Die Glocken von Mariastein

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 82 (2005)

Heft: 5

Artikel: Die Sprache des Himmels : musikalische Formen eucharistischer
Frömmigkeit

Autor: Rohr, Benedikt Rudolf von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030486

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030486
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Sprache des Himmels
Musikalische Formen eucharistischer Frömmigkeit

Benedikt Rudolf von Rohr

Wechselvolle Geschichte der Liturgie

Gesang und Musik sind grundsätzliche
menschliche Ausdrucksformen und bilden in
der Menschheitsgeschichte eine reiche Palette

von Spielarten. Musik ist die Sprache der
Empfindung und widerspiegelt ein menschliches

Gefühl. Musik ist aber auch die Sprache
des Himmels, die vom Menschen vorgefunden

und nachgeahmt wird, zum Beispiel im
Gesang der Vögel, im Rauschen von Wind
und Wasser und in der unhörbaren
Sphärenharmonie des gesamten geordneten Kosmos.
Im Gesang widerspiegeln sich die eigenen
Empfindungen, und im instrumentalen Spiel
öffnet sich der harmonisch-kosmische
Bereich.

So erstaunt es nicht, dass Liturgie und Musik
eine besondere Verbindung eingehen. Das

Singen und Musizieren des Volkes Gottes hat
im heilsgeschichtlichen Dialog zwischen Gott
und den Menschen einen festen Platz. In der

Liturgiegeschichte von den Anfängen des

Christentums bis in unsere moderne Zeit wurden

vielfältige kirchenmusikalische Formen
ausgestaltet, die Wort und Ton in Einklang
bringen und das mysterium fidei, das Geheimnis

des Glaubens, ausdrücken.
Die gottesdienstliche Feier, die wir Eucharistie
oder Messe nennen, wird seit langer Zeit als

Herzstück der Liturgie betrachtet. Ihre
Geburtsstunde ist das letzte Abendmahl Jesu

Benedikt Rudolf von Rohr (55) ist Organist
und Kirchenmusiker und künstlerischer Leiter
des Vokalensembles Mariastein.

Christi unmittelbar vor seinem Leiden und
Sterben. Die Entwicklung zur eucharistischen
Feier der Urgemeinde hat sich so vollzogen,
dass zunächst die Segensworte über Brot und
Wein nach dem Sättigungsmahl gesprochen
wurden, dann aber ganz von diesem getrennt
und mit dem sonntäglichen Gebetsgottesdienst

am Morgen vereinigt wurden. So
entstand die Messe, die, beim heiligen Justin (um
160) erstmals greifbar, sich in der Folgezeit
allgemein durchsetzt. Angesichts der weiteren
Ausbreitung der Kirche entwickelten sich in
den verschiedenen Ländern und Metropolen
besondere Ausprägungen der eucharistischen
Liturgie, östliche und westliche Liturgien und
Liturgiefamilien.
Die Geschichte der römischen Messfeier ist

vielfältig. Das Konzil vonTrient (1545-1563)
gab angesichts der vielfältigen und nicht
immer glücklichen Ausformungen während des

Mittelalters die Reform des römischen Missale

in Auftrag. Sie trat unter Papst Pius V. im
Jahr 1570 in Kraft und blieb ohne nennenswerte

Veränderungen bis zum Zweiten
Vatikanischen Konzil (1962—1965) bestehen.
Dessen Liturgiekonstitution widmete dem
«heiligen Geheimnis der Eucharistie» das

gesamte zweite Kapitel. Seine besondere Sorge
war es, «dass die Christen diesem Geheimnis
des Glaubens nicht wie Aussenstehende und
stumme Zuschauer beiwohnen; sie sollen
vielmehr durch die Riten und Gebete dieses
Mysteriums wohl verstehen lernen und so die
heilige Handlung bewusst, fromm und tätig
mitfeiern, sich durch das Wort Gottes formen
lassen, am Tisch des Herrenleibes Stärkung
finden und Gott danksagen».

182



Musik im Dienste der Liturgie

So ist die liturgische Musik seit Jahrhunderten
Kunst im Dienst, zu Zweck und Gebrauch.
Sie stellt sich dem Kult zur Verfügung. Deshalb

auch der Name Musica sacra — «geweihte
Musik» oder Musik, die Gott verpflichtet ist.
Diese Musik erklingt als Gottesverehrung und
ist nicht in erster Linie Selbstdarstellung des

Künstlers. Diese Musik geht eine enge
Verbindung zur Liturgie ein. Sie strebt eine ideale

Verbindung von Wort und Ton an und hat
die Verkündigung zum Ziel. In der
Liturgiekonstitution des Zweiten Vatikanischen Konzils

heisst es: «Die überlieferte Musik der
Gesamtkirche stellt einen Reichtum von
unschätzbarem Wert dar, ausgezeichnet unter
allen übrigen künstlerischen Ausdrucksformen
vor allem deshalb, weil sie als der mit dem
Wort verbundene gottesdienstliche Gesang
einen notwendigen und integrierenden
Bestandteil der feierlichen Musik ausmacht.»
Im Verlauf der Geschichte der Kirchenmusik
bilden sich unter diesem Gesichtspunkt einige
wichtige Formen aus, Kompositionen, die sich

an der Eucharistiefeier orientieren und bis in
unsere heutige Zeit als kirchenmusikalische
Gestaltungsformen dienen:
In der Messkomposition gehen das Sanctus,
das Benedictas und das Agnus Dei eine sehr enge

Verbindung mit dem Ablauf der eucharis-
tischen Liturgie ein. Während in den einstimmig

gregorianischen Messen das Mysterium
fidei durch schlichten Gesang in den Kirchentonarten

wiedergegeben wird, entstehen in der
Zeit der Renaissance in verschiedenen
musikalischen Zentren Europas bedeutende
mehrstimmige Kompositionen.
Giovanni Pierluigi Palestrina (1525-1594),
päpstlicher Kapellmeister am Petersdom in
Rom, hat kunstvollste a cappella Musik
entwickelt, die auf einem tiefen eucharistischen
Verständnis aufbaut. Ebenso hat Orlando di
Lasso (1532—1594) in München einen
polyphonen Stil entwickelt und auch Instrumente
miteinbezogen. Im Venedig der Barockzeit
entwickeln Andrea (1510-1586) und Giovanni

Gabrieli (1557-1612) neue mehrchörige

musikalische Formen, die bereits zur vielstimmigen

barocken Prachtentfaltung führen. Die
Wiener Klassiker hatten ein ganz besonderes
Verhältnis zur Messkomposition: Während
Wolfgang Amadeus Mozart 1756-1791)
besonders die Form der Missa brevis ausgeprägt
hat (sie durfte 15 Minuten nicht überschreiten

gemäss den Vorgaben von Erzbischof Colo-
redo in Salzburg) haben Joseph Haydn
(1732—1809) und vor allem Ludwig van
Beethoven (1770—1827) sehr lange Messen

komponiert. Im 19. Jahrhundert entwickelt
Anton Bruckner {1824—1896) mit seinen
grossangelegten Messkompositionen und seinen
Motetten einen unverwechselbaren romantischen

Kirchenmusikstil. Bis in unsere heutige
Zeit hinein sind die in der Messfeier
wiederkehrenden Texte Ausgangspunkt für neue
Kompositionen, die seit dem Zweiten
Vatikanischen Konzil vorwiegend in der Volkssprache

gehalten werden.

Die Motette — ideale Verbindung von
Wort und Musik

Motetten sind wortbezogene, polyphone
Kompositionen. Gerade am Beispiel der
Motette lässt sich im Verlaufe der Musikgeschichte

eine ideale Verbindung von Wort und
Musik ablesen. So wurden eucharistiebezogene

Texte in meditative Kompositionen umgesetzt.

Beispiele dazu haben uns Komponisten
von Palestrina über Bach bis hin in die

Gegenwart geliefert, in der spezifischen, von der

jeweiligen Epoche bestimmten Tonalität. Zu
jedem kirchlichen Fest und den dazugehörigen

besonderen Texten wurden Motetten
komponiert. Während in der flämischen
Schule der Renaissance fast ausschliesslich auf
gregorianische Themen zurückgegriffen und
der Verlauf der Hauptstimme (cantus firmus)
und der Nebenstimmen in kunstvollster Technik

entwickelt wurde, verstanden es barocke

Komponisten, über kurze Textabschnitte
hochkomplexe, teils mehrchörige polyphone
Gesangsstücke zu schreiben. Die Motette
«Singet dem Herrn ein neues Lied» von
Johann Sebastian Bach (1685—1750) deutet den

183



kurzen Text auf verschiedenen klanglichen
Ebenen aus und bedient sich dabei virtuoser
Koloraturen und eingängiger Melodielinien.
Aus der grossen Vielfalt eucharistischer,
motettischer Musik möchte ich den oft vertonten
Text des Ave verum corpus als Beispiel hervorheben.

Er ist zum Innbegriff eucharistischer
Meditation geworden und hat in den Tönen
Mozarts eine geradezu überzeitliche Form
gefunden. Nachklassische Komponisten wie
Camille Saint-Saëns (1835-1921) und auch
Franz Liszt (1811—1886) haben diesen Text als

Motetten verschieden ausgedeutet. Bei allen
drei Komponisten ist gemeinsam das gemessene

Tempo, die «ruhende Satzweise» und der
kontemplative Ausdruck. Zusätzlich hat Liszt
das «Ave verum» von Mozart auch in eine seiner

Orgelkompositionen verarbeitet (Evocation

à la Chapelle sixtine), wo das Mozart-Thema

immer wieder wortwörtlich zitiert wird. —

Auffallend und auch bezeichnend ist, dass in
der Kirchenmusik des 19. Jahrhunderts die
eucharistische Komposition des Panis angelicas

oft in Messkompositionen eingeschoben
wurde. Beispiel dafür ist die Messe in A-Dur
von César Franck (1822-1890) mit dem
bedeutenden Panis angelicus für Solotenor, Harfe,

Violoncello und Orgel.

Aus dem Herzen — in die Herzen

Vielleicht die am meisten auf die Eucharistie
bezogene Orgelmusik stammt von Girolamo
Frescobaldi (1583-1643). Er wurde 1608
Organist an der Peterskirche in Rom, wo er ein

reichhaltiges organistisches Schaffen
entwickelte. Seine Form der « Toccata per l'eleva-
tione» wurde zur Wandlung gespielt. Es sind
längere Toccaten in ruhigem Fluss und mit
klaren Formteilen, oftmals chromatisch (halb-
tonmässig) durchsetzt. Frescobaldi wurde zum
Vorbild der frühbarocken Orgelkomponisten
in Italien. Die Orgelkomponisten bezogen
sich noch ganz auf gregorianische Themen,
die sie alternatim, das heisst im Wechsel
zwischen einer Schola und der Orgel ausführten.
In den Fiori musicali hat Frescobaldi zum
Beispiel die ganze XI. Choralmesse Orbis factor

aufgeteilt in kurze Abschnitte für Orgel und
Choralschola. Das Zusammenwirken in dieser

Besetzung ergibt auch heute noch wunderschöne

Möglichkeiten musikalischer
Gottesdienstgestaltung.
Eine Kirchenmusik, die sich ganz in die
Eucharistie hineingibt, verwirklicht sich im
Gedanken des heiligen Augustinus: «Preist den
Herrn mit der Zither, spielt für ihn auf der
zehnsaitigen Harfe. Verwerft alles Vergangene,
ihr, die ihr ein neues Lied kennen gelernt habt.
Es werde nicht mit der Zunge, sondern mit
dem Leben gesungen.» (Kommentar zu Psalm
32, 1,7-8). Und weiter sagt uns der grosse
Kirchenlehrer: «Gott zeigt dir gewissermassen die
Art und Weise, wie gesungen werden soll.
Man kann das, was mit dem Herzen gesungen
wird, nicht mit Worten ausdrücken.»
So bleibt in unserer technik- und medienorientierten

Welt die Einsicht von Augustinus
aktuell und bringt uns das Geheimnis der
Eucharistie näher: Musik und Gesang aus dem
Herzen in die Herzen, aufbauend auf
reichhaltigen kirchenmusikalischen Formen und
einer hochstehenden Musiktradition.

Kirchenmusik in Mariastein

Sonntag, 4. September 2005, 9.30 Uhr:
Kirchenchor Immensee SZ
Sonntag, 11. September 2005,
11.15 Uhr: Kirchenchor Münchenstein
(Pfarreiwallfahrt)
Sonntag, 18. September 2005,
9.30 Uhr und 11.15 Uhr: Blechbläser
Gymnasium Leonhard Basel;

Sonntag, 2. Oktober 2005, 9.30 Uhr:
Kirchenchöre Büsserach und Erschwil
Sonntag, 23. Oktober 2005,
11.15 Uhr: Jodlerclub Erschwil

184


	Die Sprache des Himmels : musikalische Formen eucharistischer Frömmigkeit

