Zeitschrift: Die Glocken von Mariastein
Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 82 (2005)

Heft: 5

Artikel: Die Sprache des Himmels : musikalische Formen eucharistischer
Frommigkeit

Autor: Rohr, Benedikt Rudolf von

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1030486

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1030486
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Sprache des Himmels

Musikalische Formen eucharistischer Frommigkeit

Benedikt Rudolf von Rohr

Wechselvolle Geschichte der Liturgie

Gesang und Musik sind grundsitzliche
menschliche Ausdrucksformen und bilden in
der Menschheitsgeschichte eine reiche Palette
von Spielarten. Musik ist die Sprache der
Empfindung und widerspiegelt ein menschli-
ches Gefiihl. Musik ist aber auch die Sprache
des Himmels, die vom Menschen vorgefun-
den und nachgeahmt wird, zum Beispiel im
Gesang der Vogel, im Rauschen von Wind
und Wasser und in der unhérbaren Sphiren-
harmonie des gesamten geordneten Kosmos.
Im Gesang widerspiegeln sich die eigenen
Empfindungen, und im instrumentalen Spiel
offnet sich der harmonisch-kosmische Be-
reich.

So erstaunt es nicht, dass Liturgie und Musik
eine besondere Verbindung eingehen. Das
Singen und Musizieren des Volkes Gottes hat
im heilsgeschichtlichen Dialog zwischen Gott
und den Menschen einen festen Platz. In der
Liturgiegeschichte von den Anfingen des
Christentums bis in unsere moderne Zeit wur-
den vielfiltige kirchenmusikalische Formen
ausgestaltet, die Wort und Ton in Einklang
bringen und das mysterium fidei, das Geheim-
nis des Glaubens, ausdriicken.

Die gottesdienstliche Feier, die wir Eucharistie
oder Messe nennen, wird seit langer Zeit als
Herzstiick der Liturgie betrachtet. Thre Ge-
burtsstunde ist das letzte Abendmahl Jesu

Benedikt Rudolf von Robhr (55) ist Organist
und Kirchenmusiker und Fiinstlerischer Leiter
des Vokalensembles Mariastein.

182

Christi unmittelbar vor seinem Leiden und
Sterben. Die Entwicklung zur eucharistischen
Feier der Urgemeinde hat sich so vollzogen,
dass zuniichst die Segensworte iiber Brot und
Wein nach dem Sittigungsmahl gesprochen
wurden, dann aber ganz von diesem getrennt
und mit dem sonntiglichen Gebetsgottes-
dienst am Morgen vereinigt wurden. So ent-
stand die Messe, die, beim heiligen Justin (um
160) erstmals greifbar, sich in der Folgezeit all-
gemein durchsetzt. Angesichts der weiteren
Ausbreitung der Kirche entwickelten sich in
den verschiedenen Lindern und Metropolen
besondere Ausprigungen der eucharistischen
Liturgie, 6stliche und westliche Liturgien und
Liturgiefamilien.

Die Geschichte der romischen Messfeier ist
vielfiltig. Das Konzil von Trient (1545-1563)
gab angesichts der vielfiltigen und nicht im-
mer gliicklichen Ausformungen wihrend des
Mittelalters die Reform des romischen Missa-
le in Auftrag. Sie trat unter Papst Pius V. im
Jahr 1570 in Kraft und blieb ohne nennens-
werte Veriinderungen bis zum Zweiten Vati-
kanischen Konzil (1962-1965) bestehen.
Dessen Liturgiekonstitution widmete dem
«heiligen Geheimnis der Eucharistie» das ge-
samte zweite Kapitel. Seine besondere Sorge
war es, «dass die Christen diesem Geheimnis
des Glaubens nicht wie Aussenstehende und
stumme Zuschauer beiwohnen; sie sollen viel-
mehr durch die Riten und Gebete dieses Mys-
teriums wohl verstehen lernen und so die
heilige Handlung bewusst, fromm und titig
mitfeiern, sich durch das Wort Gottes formen
lassen, am Tisch des Herrenleibes Stirkung
finden und Gott danksagen».



Musik im Dienste der Liturgie

So ist die liturgische Musik seit Jahrhunderten
Kunst im Dienst, zu Zweck und Gebrauch.
Sie stellt sich dem Kult zur Verfiigung. Des-
halb auch der Name Musica sacra — «geweihte
Musik» oder Musik, die Gott verpflichtet ist.
Diese Musik erklingt als Gottesverehrung und
ist nicht in erster Linie Selbstdarstellung des
Kiinstlers. Diese Musik geht eine enge Ver-
bindung zur Liturgie ein. Sie strebt eine idea-
le Verbindung von Wort und Ton an und hat
die Verkiindigung zum Ziel. In der Liturgie-
konstitution des Zweiten Vatikanischen Kon-
zils heisst es: «Die iiberlieferte Musik der
Gesamtkirche stellt einen Reichtum von un-
schitzbarem Wert dar, ausgezeichnet unter al-
len iibrigen kiinstlerischen Ausdrucksformen
vor allem deshalb, weil sie als der mit dem
Wort verbundene gottesdienstliche Gesang
einen notwendigen und integrierenden Be-
standteil der feierlichen Musik ausmacht.»

Im Verlauf der Geschichte der Kirchenmusik
bilden sich unter diesem Gesichtspunkt einige
wichtige Formen aus, Kompositionen, die sich
an der Eucharistiefeier orientieren und bis in
unsere heutige Zeit als kirchenmusikalische
Gestaltungsformen dienen:

In der Messkomposition gehen das Sanctus,
das Benedictus und das Agnus Dei eine sehr en-
ge Verbindung mit dem Ablauf der eucharis-
tischen Liturgie ein. Wihrend in den einstim-
mig gregorianischen Messen das Mysterium
fidei durch schlichten Gesang in den Kirchen-
tonarten wiedergegeben wird, entstehen in der
Zeit der Renaissance in verschiedenen musi-
kalischen Zentren Europas bedeutende mehr-
stimmige Kompositionen.

Giovanni Pierluigi Palestrina (1525-1594),
pipstlicher Kapellmeister am Petersdom in
Rom, hat kunstvollste 2 cappella Musik ent-
wickelt, die auf einem tiefen eucharistischen
Verstindnis aufbaut. Ebenso hat Orlando di
Lasso (1532-1594) in Miinchen einen poly-
phonen Stil entwickelt und auch Instrumente
miteinbezogen. Im Venedig der Barockzeit
entwickeln Andrea (1510-1586) und Giovan-
ni Gabrieli (1557-1612) neue mehrchérige

musikalische Formen, die bereits zur vielstim-
migen barocken Prachtentfaltung fithren. Die
Wiener Klassiker hatten ein ganz besonderes
Verhiltnis zur Messkomposition: Wihrend
Wolfgang Amadeus Mozart 1756-1791) be-
sonders die Form der Missa brevis ausgeprigt
hat (sie durfte 15 Minuten nicht iiberschreiten
gemiss den Vorgaben von Erzbischof Colo-
redo in Salzburg) haben Jjoseph Haydn
(1732-1809) und vor allem Ludwig wvan
Beethoven (1770-1827) sehr lange Messen
komponiert. Im 19.]Jahrhundert entwickelt
Anton Bruckner (1824—1896) mit seinen gross-
angelegten Messkompositionen und seinen
Motetten einen unverwechselbaren romanti-
schen Kirchenmusikstil. Bis in unsere heutige
Zeit hinein sind die in der Messfeier wieder-
kehrenden Texte Ausgangspunkt fiir neue
Kompositionen, die seit dem Zweiten Vatika-
nischen Konzil vorwiegend in der Volksspra-
che gehalten werden.

Die Motette — ideale Verbindung von
Wort und Musik

Motetten sind wortbezogene, polyphone
Kompositionen. Gerade am Beispiel der Mo-
tette lisst sich im Verlaufe der Musikgeschich-
te eine ideale Verbindung von Wort und
Musik ablesen. So wurden eucharistiebezoge-
ne Texte in meditative Kompositionen umge-
setzt. Beispiele dazu haben uns Komponisten
von Palestrina iiber Bach bis hin in die Ge-
genwart geliefert, in der spezifischen, von der
jeweiligen Epoche bestimmten Tonalitit. Zu
jedem kirchlichen Fest und den dazugehé-
rigen besonderen Texten wurden Motetten
komponiert. Wihrend in der flimischen
Schule der Renaissance fast ausschliesslich auf
gregorianische Themen zuriickgegriffen und
der Verlauf der Hauptstimme (cantus firmus)
und der Nebenstimmen in kunstvollster Tech-
nik entwickelt wurde, verstanden es barocke
Komponisten, iiber kurze Textabschnitte
hochkomplexe, teils mehrchorige polyphone
Gesangsstiicke zu schreiben. Die Motette
«Singet dem Herrn ein neues Lied» von Jo-

hann Sebastian Bach (1685-1750) deutet den

183



kurzen Text auf verschiedenen klanglichen
Ebenen aus und bedient sich dabei virtuoser
Koloraturen und eingingiger Melodielinien.
Aus der grossen Vielfalt eucharistischer, mo-
tettischer Musik mochte ich den oft vertonten
Text des Ave verum corpus als Beispiel hervor-
heben. Er ist zum Innbegriff eucharistischer
Meditation geworden und hat in den Tonen
Mozarts eine geradezu (iiberzeitliche Form
gefunden. Nachklassische Komponisten wie
Camille Saint-Saéns (1835—-1921) und auch
Franz Liszt (1811-1886) haben diesen Text als
Motetten verschieden ausgedeutet. Bei allen
drei Komponisten ist gemeinsam das gemes-
sene Tempo, die «ruhende Satzweise» und der
kontemplative Ausdruck. Zusitzlich hat Liszt
das «Ave verum» von Mozart auch in eine sei-
ner Orgelkompositionen verarbeitet (Evoca-
tion a la C/mpfl[e sixtine), wo das Mozart-The-
ma immer wieder wortwortlich zitiert wird. —
Auffallend und auch bezeichnend ist, dass in
der Kirchenmusik des 19.]Jahrhunderts die
eucharistische Komposition des Panis angeli-
cus oft in Messkompositionen eingeschoben
wurde. Beispiel dafiir ist die Messe in A-Dur
von César Franck (1822—1890) mit dem be-
deutenden Panis angelicus fiir Solotenor, Har-
fe, Violoncello und Orgel.

Aus dem Herzen — in die Herzen

Vielleicht die am meisten auf die Eucharistie
bezogene Orgelmusik stammt von Girolamo
Frescobaldi (1583—1643). Er wurde 1608 Or-
ganist an der Peterskirche in Rom, wo er ein
reichhaltiges organistisches Schaffen ent-
wickelte. Seine Form der «Zoccata per l'eleva-
tione» wurde zur Wandlung gespielt. Es sind
lingere Toccaten in ruhigem Fluss und mit
klaren Formteilen, oftmals chromatisch (halb-
tonmiissig) durchsetzt. Frescobaldi wurde zum
Vorbild der frithbarocken Orgelkomponisten
in Italien. Die Orgelkomponisten bezogen
sich noch ganz auf gregorianische Themen,
die sie alternatim, das heisst im Wechsel zwi-
schen einer Schola und der Orgel ausfiihrten.
In den Fiori musicali hat Frescobaldi zum Bei-
spiel die ganze XI. Choralmesse Orbis factor

184

aufgeteilt in kurze Abschnitte fiir Orgel und
Choralschola. Das Zusammenwirken in dieser
Besetzung ergibt auch heute noch wunder-
schone Moglichkeiten musikalischer Got-
tesdienstgestaltung.

Eine Kirchenmusik, die sich ganz in die Eu-
charistie hineingibt, verwirklicht sich im Ge-
danken des heiligen Augustinus: «Preist den
Herrn mit der Zither, spielt fiir ihn auf der
zehnsaitigen Harfe. Verwerft alles Vergangene,
ihr, die ihr ein neues Lied kennen gelernt habrt.
Es werde nicht mit der Zunge, sondern mit
dem Leben gesungen.» (Kommentar zu Psalm
32, 1,7-8). Und weiter sagt uns der grosse Kir-
chenlehrer: «Gott zeigt dir gewissermassen die
Art und Weise, wie gesungen werden soll.
Mar: kann das, was mit dem Herzen gesungen
wird, nicht mit Worten ausdriicken.»

So bleibt in unserer technik- und medienori-
entierten Welt die Einsicht von Augustinus
aktuell und bringt uns das Geheimnis der Eu-
charistie niher: Musik und Gesang aus dem
Herzen in die Herzen, aufbauend auf reich-
haltigen kirchenmusikalischen Formen und
einer hochstehenden Musiktradition.

Kirchenmusik in Mariastein

Sonntag, 4. September 2005, 9.30 Uhr:
Kirchenchor Immensee SZ

Sonntag, 11. September 2005,

11.15 Uhr: Kirchenchor Miinchenstein
(Pfarreiwallfahrt)

Sonntag, 18. September 2005,

9.30 Uhr und 11.15 Uhr: Blechbliser
Gymnasium Leonhard Basel;

Sonntag, 2. Oktober 2005, 9.30 Uhr:
Kirchenchére Biisserach und Erschwil
Sonntag, 23. Oktober 2005,

11.15 Uhr: Jodlerclub Erschwil



	Die Sprache des Himmels : musikalische Formen eucharistischer Frömmigkeit

