
Zeitschrift: Die Glocken von Mariastein

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 82 (2005)

Heft: 5

Artikel: "...zu empfangen den König des Alls" : Die Bedeutung der Eucharistie in
den Ostkirchen

Autor: Karrer, Kilian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030480

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030480
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«... zu empfangen den König des Alls»
Die Bedeutung der Eucharistie in den Ostkirchen

P. Kilian Karrer

Die Eucharistie steht unbestreitbar im
Zentrum aller orthodoxen und orientalischen
Kirchen. Darin stimmen die römisch-katholischen

und die ostkirchlichen Traditionen
überein. Wie sich das dann konkret äussert, ist
aber sehr unterschiedlich. Ein grosser Unterschied

ist sicher das Fehlen einer ausserliturgi-
schen Eucharistiefrömmigkeit: Die orthodoxen

und orientalischen Kirchen kennen nur
die Messe und die Krankenkommunion. Sie

kennen aber keine Eucharistische Aussetzung
und Anbetung. Dafür sind die Zeremonien
und Riten im Zusammenhang mit der Messe
viel ausgeprägter und umfangreicher als bei

uns.
Um die orthodoxe eucharistische Frömmigkeit

zu beschreiben, möchte ich folgende
Aspekte besonders hervorheben:

Ernsthafte Vorbereitung

Nicht nur die Priester, die die Eucharistie
feiern, sondern auch die Laien, die zur
Kommunion gehen, müssen sich sehr ernsthaft
vorbereiten. Dazu gehört besonders auch die
Versöhnung mit Gott und den Mitmenschen.
Die Gläubigen müssen vorher beichten und
die Absolution vom Priester bekommen. Auf
die Kommunion muss man sich gemäss dem
Orthodoxen Glaubensbuch der Russisch-
Orthodoxen Kirche ausserdem durch Fasten,
besondere Gebete, Almosen, gute Taten,
Enthaltsamkeit von sündigen Werken und sogar
Gedanken, sowie durch Verzicht auf verschiedene

Arten von Unterhaltung und Vergnügungen

vorbereiten. Am Abend vor der
Kommunion sollte man an der Vesper oder Vigil in

der Kirche teilnehmen, da der kirchliche Tag
bereits am Vorabend beginnt. Auch die
körperliche Vorbereitung gehört dazu: sich
waschen, schön kleiden usw.

Feier der ganzen Kirche

Auch der Gottesdienst selber kennt eine spezielle

Vorbereitung: die Zeremonien der Zurüs-

tung auf die Liturgie. Sie enthalten Elemente
unserer Gabenbereitung, sind aber mehr als

nur eine praktische Notwendigkeit. In den

ausgedehnten Riten von Priester und Diakon
steckt sehr viel Theologie und Spiritualität:
Nach dem Betreten der Kirche wird zuerst
vor der Bilderwand (Ikonostase) gebetet. Es ist
dies eine eigentliche Apologie vergleichbar
unserem Confiteor. Hier und immer wieder bitten

Priester und Diakon die Gemeinde um
Vergebung und Gott um sein Erbarmen. Nach
dem Anlegen der liturgischen Gewänder folgt
die eigentliche Zurüstung der Gaben unter
Rezitation von deutenden Worten. Im
Zentrum steht das zur Konsekration bestimmte
Brot. Aus dem runden Brot schneidet der
Priester mit dem liturgischen Schneidewerkzeug,

«Lanze» genannt, den mittleren Teil in
Form eines Würfels heraus, das so genannte
«Lamm»; während er spricht: «Zum Gedächtnis

unseres Herrn und Gottes und Erlösers
Jesus Christus geschlachtet wird das Lamm
Gottes, das hinwegnimmt die Sünde der Welt,
für das Leben und das Heil der Welt.» Dieser
Brotwürfel, das heilige Brot, wird auch mit der
Lanze auf der rechten Seite eingestochen. Der
Priester spricht dazu: «Einer der Soldaten
durchbohrte seine Seite mit einer Lanze.»

161



Während nun Wein und Wasser in den Kelch

gegossen werden, fährt der Priesterfort: «Und
sogleich kam Blut und Wasser heraus. Der es gesehen

hat, legt Zeugnis davon ah, und sein Zeugnis

ist wahrhafiig (Joh 19,34—35a).»
Neben dem «Lamm» werden noch weitere
Brotpartikel auf der Patene platziert, die aber
nicht konsekriert werden: Ein Brotstückchen
zu Ehren der Gottesmutter («Die Königin
steht zu deiner Rechten in goldenem Gewand,
herrlich geschmückt (Psalm 45,10).»). Neun
Brotstückchen stehen für die neun Chöre der

Heiligen, nämlich die Engel, Propheten,
Apostel, heiligen Hierarchen, Märtyrer, Asketen,

uneigennützigen Wundertäter, Joachim
und Anna, Kirchenpatron und alle Heiligen,
Namensgeber des liturgischen Formulars
(Johannes Chrysostomus oder Basilius der Grosse).

Mehrere Brotstückchen für die Lebenden
und Verstorbenen, derer gedacht wird. So
erscheint auf der Patene um das Lamm herum
die ganze sichtbare und unsichtbare Kirche
versammelt, ein Symbol für das, was tatsächlich

bei der Feier der Liturgie passiert. Denn
jeder orthodoxe Gottesdienst ist eine Feier der

ganzen Kirche, nicht nur des Priesters allein
oder einer kleinen Gruppierung für sich. Kein
orthodoxer Priester würde ohne Beteiligung
der irdischen Gemeinde Eucharistie feiern.
Denn das Sakrament der Kommunion wird
gefeiert, um in den Menschen das Leben der
Gnade in Christus zu erneuern. Die Gläubigen

sollen selbst ein Teil Seines Leibes werden,
als Glieder Seiner Kirche. - Patene und Kelch
werden schliesslich mit Velen verhüllt und
beweihräuchert. Der Priester bittet den Herrn in
einem speziellen Gebet, diese Gaben zu segnen

und all derer zu gedenken, die sie
dargebracht haben oder für die sie dargebracht wurden.

Die gesamte Zurüstung nimmt eine gewisse
Zeit in Anspruch, sodass orthodoxe Gläubige,
die bei uns Katholiken einer Wochentagsmesse

beiwohnten, am Schluss ganz erstaunt nach
dem eigentlichen Gottesdienst gefragt haben
sollen. Für sie entsprach die Dauer unserer
katholischen Messe in etwa der Zeit, welche für
diese Zurüstung aufdie Liturgie benötigt wird.

Christus steht im Zentrum

Bei der orthodoxen Messe ist das Bewusstsein
der realen Gegenwart Jesu Christi sehr ausgeprägt.

Diese Gegenwart unseres Herrn ist dabei

nicht auf die Verwandlung von Brot und
Wein in Leib und Blut Jesu Christi
beschränkt. Bereits die bei der Zurüstung bereiteten

Gaben sind nicht mehr einfach nur Brot
und Wein. Als im Zusammenhang des
Bilderstreites im 8. Jahrhundert behauptet wurde,
es gebe nur ein echtes Bild Christi, nämlich
die Eucharistie, erklärte das 7. Ökumenische
Konzil, dass die Eucharistie nicht Bild,
sondern Wirklichkeit des Leibes Christi sei; nur
vor ihrer Konsekration würden Brot und Wein
mit Recht als Abbilder (antitypa) des Leibes
Christi bezeichnet. So kann ein griechischer
Theologe über die Zurüstung schreiben, dass

Brot und Wein die Selbstaufopferung Christi
bei seiner Geburt bezeichnen, die sich im
Kreuzestod vollendet. Ebenso wird schon jetzt
auch der Tod des Herrn am Brote bezeichnet
im Hinblick auf das Gedächtnis des Todes bei
der Konsekration. Verhüllt aber werden die
Gaben, weil auch das Leben Christi bis zu
seiner Taufe verborgen blieb.
Bei den beiden Prozessionen innerhalb der eu-
charistischen Liturgie kommt das Bewusstsein

von der Gegenwart Christi ähnlich zum
Ausdruck. Bei der Prozession mit dem Evangeliar,
dem so genannten «Kleinen Einzug», wendet
man sich mindestens mit dem ganzen Körper
dem Evangelienbuch zu und begleitet so
Christus bei seinem öffentlichen Auftreten.
Der Chor singt: «Kommt, lasst uns anbeten und
niederfällen vor Christus. O Sohn Gottes, rette

uns, die wir dir singen. Alleluja. » Die Gläubigen

küssen während dieser Prozession zum
Teil auch das im Evangeliar geborgene Wort
Gottes, Jesus Christus.
Beim «Grossen Einzug» werden in feierlicher
Prozession die vorbereiteten Gaben von Brot
und Wein durch das Kirchenschiff in den
Altarraum gebracht. Auch hier gebietet es nicht
nur der Anstand, sondern die gläubige
Ehrfurcht, dass man sich dem in der Prozession
versinnbildlichten Herrn, dem König des Alls,

162



zuwendet. Mehr noch: Man verneigt sich und
bekreuzigt sich, wenn die Gaben vorbeigetragen

werden. Es soll auch vorkommen, dass

Gläubige ehrfürchtig die Gewänder der
vorbeiziehenden Priester küssen, in Stellvertretung

für das Gewand Christi selber, der im
Gottesdienst vom Priester ja auch sichtbar
dargestellt wird. Zu dieser Prozession gehört
auch der Gesang des Chores: «Aufgeheimnisvolle

Weise stellen wir die Cherubim dar und
singen der lebenspendenden Dreieinigkeit den

Lobgesang des Dreimal-Heilig. Lasst uns jede
irdische Sorge ablegen! Um zu empfangen den

König des Alls, den himmlische Heerscharen
unsichtbar geleiten. Alleluja!Alleluja! Alleluja!»
Dadurch wird der geheimnisvolle Gang des

Königs der Könige und des Herrn der
Herrschenden zum freiwilligen Leiden und Tod zur
Erlösung der Welt verkündigt und begleitet.
Später, bei der Epiklese nach dem
Einsetzungsbericht der Anaphora, dem Eucharisti-
schen Hochgebet, fallen dann alle in der Kirche

anbetend zu Boden. Dieses Gebet um die

heiligende Herabkunft des Heiligen Geistes ist
für Orthodoxe der zentrale Moment der
Verwandlung von Brot und Wein zum kostbaren
Leib und Blut Christi: «Auch bringen wir Dir
diesen geistlichen und unblutigen Opferdienst
dar und rufen und bitten und flehen zu Dir:
Sende herab Deinen Heiligen Geist aufuns und
diese Gaben hier. Und mache dieses Brot [der
Priester macht das Zeichen des Kreuzes über
das Brot] zum kostbaren Leib deines Christus.
Amen. Und was in diesem Kelch ist [der Priester
macht das Zeichen des Kreuzes über den
Kelch] zum kostbaren Blut deines Christus.
Amen. Sie verwandelnd [der Priester macht das

Zeichen des Kreuzes über beides, Brot und
Kelch] durch Deinen Geist. Amen, amen,
amen. »

Die Eucharistie — ein persönliches Geschenk

Ein weiterer Aspekt der orthodoxen eucharis-
tischen Frömmigkeit ist das starke Bewusst-
sein bei Laien und Priestern, persönlich und

Bei der rituellen Zubereitung von Brot und Wein schneidet der Priester einen Brotwürfel heraus:

Christus, das Lamm, das geschlachtet wurdefür das Leben und das Heil der Welt.



direkt von Gott die Kommunion zu empfangen.

Beim Kommuniongang wird jeder mit
seinem Namen angesprochen und der Priester
formuliert deutlich, dass eigentlich nicht er,
sondern Christus selbst die Kommunion
austeilt, wie es auf den Fresken mancher Kirchen
im Bild der Apostelkommunion demonstrativ
dargestellt ist. Der Priester verwendet nämlich
eine passive Spendeformel: «Gegeben wirddem
Knecht (der Magd) Gottes [TAUFNAME] der
kostbare undheilige Leib und das Blut des Herrn
und Gottes, unseres Erlösers Jesus Christus, zur
Vergebung seiner (ihrer) Sünden und zum ewigen

Leben.» Ursprünglich empfingen auch die
Priester, ja selbst die Bischöfe, die Kommunion

immer aus der Hand eines anderen Priesters.

Heute ist von diesem sinnenfälligen
Zeichen immerhin noch die passive Formel und
das damit verbundene Bewusstsein übrig
geblieben: «Mir, dem Priester [NAME], wird
gegeben der kostbare und heilige Leib (bzw. das

kostbare und heilige Blut) des Herrn und Gottes,

unseres ErlösersJesus Christus, zur Vergebung
meiner Sünden und zum ewigen Leben.» Dieser
Ritus der Kommunionspendung bringt sehr
schön zum Ausdruck, dass es sich dabei um
ein dialogisches Geschehen, um eine persönliche

Kommunikation zwischen jedem einzelnen

Gläubigen und dem Herrn Jesus Christus
selber handelt. Die Eucharistie ist nie etwas,
das man sich nimmt. Sie ist ein Geschenk, das

man aus der Hand eines anderen wie von
Christus selber empfängt, ein Mahl, das man
miteinander teilt.

Aufbewahrung der Eucharistie

Auch in einer orthodoxen Kirche hat es meistens

einen Tabernakel. Er steht immer aufdem
Altartisch oder hängt in Form einer Taube

vom Baldachin über dem Altartisch herab. In
ihm werden die Heiligen Gaben in der Gestalt
von Brot und Wein aufbewahrt. Praktisch
sieht das so aus, dass das zur Aufbewahrung
bestimmte konsekrierte Brot mit etwas konse-
kriertem Wein beträufelt wird oder sogar
damit getränkt wird. Die Tabernakel in orthodoxen

Kirchen sind im Vergleich zu katholi¬

schen Kirchen viel kleiner, aber deswegen
keineswegs unscheinbarer. Die auf dem Altartisch

stehenden Tabernakel haben üblicherweise

die Form einer Kirche, oft nach dem
Modell der Auferstehungskirche in Jerusalem.
Die kleinere Grösse der Tabernakel hat damit
zu tun, dass die aufbewahrten Partikel der
Heiligen Gaben eigentlich nur der Kommunion

der Kranken und Sterbenden in ihren
Häusern dienen. Daneben wird im Tabernakel
kein weiteres konsekriertes Brot aufbewahrt.
Bei der Kommunion in der Messe wird nur
vom gerade konsekrierten Brot und Wein
ausgeteilt.

Eine Ausnahme sind die so genannten «Liturgien

der Vorgeweihten Gaben» in der Grossen
Fastenzeit vor Ostern. An den Wochentagen
der Fastenzeit wird keine Messe gefeiert.
Dafür gibt es an bestimmten Wochentagen
eine feierliche Vesper mit Kommunionfeier.
Dafür werden am vorausgehenden
Fastensonntag jeweils genügend Brotwürfel konse-
kriert und dann bis zum Gottesdienst am
entsprechenden Wochentag sorgfältig
aufbewahrt. Die orthodoxen liturgischen Bücher
kennen mit den Typika aber auch sonst die
Möglichkeit einer Kommunionfeier, deren
geschichtlicher Ursprung allerdings noch nicht
richtig erhellt ist. Heute werden solche
Gottesdienste gefeiert, wenn keine vollständige
Eucharistie gefeiert wird oder gefeiert werden
kann.
Als ein zentrales Charakteristikum der orthodoxen

eucharistischen Frömmigkeit können
wir festhalten, dass die Heiligen Gaben immer
und ohne Ausnahme als Gabe Christi für die

ganze Kirche gesehen werden, dazu bestimmt,
von den Gläubigen genossen, und so verin-
nerlicht zu werden. Die Eucharistie ist für die
Orthodoxie das heilige Mahl, in welchem das

Brot vom Himmel für die Welt zur Speise
wird. Oder in Anlehnung an Nikolaj V. Gogol:

«Christus will mit seinem Leib in das

Innere der Gläubigen eingehen wie in einen
Sarg, eindringen in die Schatzkammer ihres
Herzens, um aufzuerstehen im Geiste derselben,

indem Er in ihnen sowohl seine Bestattung

als auch seine Auferstehung vollzieht.»

164


	"...zu empfangen den König des Alls" : Die Bedeutung der Eucharistie in den Ostkirchen

