Zeitschrift: Die Glocken von Mariastein
Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 82 (2005)

Heft: 5

Artikel: "...zu empfangen den Konig des Alls" : Die Bedeutung der Eucharistie in
den Ostkirchen

Autor: Karrer, Kilian

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1030480

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1030480
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«... zu empfangen den Konig des Alls»

Die Bedeutung der Eucharistie in den Ostkirchen

P Kilian Karrer

Die Eucharistie steht unbestreitbar im Zen-
trum aller orthodoxen und orientalischen Kir-
chen. Darin stimmen die rémisch-katholi-
schen und die ostkirchlichen Traditionen
iiberein. Wie sich das dann konkret dussert, ist
aber sehr unterschiedlich. Ein grosser Unter-
schied ist sicher das Fehlen einer ausserliturgi-
schen Eucharistiefrommigkeit: Die orthodo-
xen und orientalischen Kirchen kennen nur
die Messe und die Krankenkommunion. Sie
kennen aber keine Eucharistische Aussetzung
und Anbetung. Dafiir sind die Zeremonien
und Riten im Zusammenhang mit der Messe
viel ausgeprigter und umfangreicher als bei
uns.

Um die orthodoxe eucharistische Frommig-
keit zu beschreiben, mochte ich folgende
Aspekte besonders hervorheben:

Ernsthafte Vorbereitung

Nicht nur die Priester, die die Eucharistie fei-
ern, sondern auch die Laien, die zur Kom-
munion gehen, miissen sich sehr ernsthaft
vorbereiten. Dazu gehort besonders auch die
Versohnung mit Gott und den Mitmenschen.
Die Gliubigen miissen vorher beichten und
die Absolution vom Priester bekommen. Auf
die Kommunion muss man sich gemiss dem
Orthodoxen Glaubensbuch der Russisch-
Orthodoxen Kirche ausserdem durch Fasten,
besondere Gebete, Almosen, gute Taten, Ent-
haltsamkeit von siindigen Werken und sogar
Gedanken, sowie durch Verzicht auf verschie-
dene Arten von Unterhaltung und Vergnii-
gungen vorbereiten. Am Abend vor der Kom-
munion sollte man an der Vesper oder Vigil in

der Kirche teilnehmen, da der kirchliche Tag
bereits am Vorabend beginnt. Auch die kor-
perliche Vorbereitung gehort dazu: sich wa-
schen, schon kleiden usw.

Feier der ganzen Kirche

Auch der Gottesdienst selber kennt eine spezi-
elle Vorbereitung: die Zeremonien der Zuriis-
tung auf die Liturgie. Sie enthalten Elemente
unserer Gabenbereitung, sind aber mehr als
nur eine praktische Notwendigkeit. In den
ausgedehnten Riten von Priester und Diakon
steckt sehr viel Theologie und Spiritualitit:

Nach dem Betreten der Kirche wird zuerst
vor der Bilderwand (Ikonostase) gebetet. Es ist
dies eine eigentliche Apologie vergleichbar un-
serem Confiteor. Hier und immer wieder bit-
ten Priester und Diakon die Gemeinde um
Vergebung und Gott um sein Erbarmen. Nach
dem Anlegen der liturgischen Gewiinder folgt
die eigentliche Zuriistung der Gaben unter
Rezitation von deutenden Worten. Im Zen-
trum steht das zur Konsekration bestimmte
Brot. Aus dem runden Brot schneidet der
Priester mit dem liturgischen Schneidewerk-
zeug, «Lanze» genannt, den mittleren Teil in
Form eines Wiirfels heraus, das so genannte
«Lammy; wihrend er spricht: «Zum Gedicht-
nis unseres Herrn und Gottes und Erlésers Je-
sus Christus ... geschlachtet wird das Lamm
Gottes, das hinwegnimmt die Siinde der Welt,
fiir das Leben und das Heil der Welt.» Dieser
Brotwiirfel, das heilige Brot, wird auch mit der
Lanze auf der rechten Seite eingestochen. Der
Priester spricht dazu: «FEiner der Soldaten
durchbobhrte seine Seite mit einer Lanze.»

161



Wihrend nun Wein und Wasser in den Kelch
gegossen werden, fihrt der Priester fort: « Und so-
gleich kam Blut und Wasser heraus. Der es gese-
hen hat, legt Zeugnis davon ab, und sein Zeug-
nis ist wahrbaftig (Joh 19,34-35a).»

Neben dem «Lamm» werden noch weitere
Brotpartikel auf der Patene platziert, die aber
nicht konsekriert werden: Ein Brotstiickchen
zu Ehren der Gottesmutter («Die Konigin
steht zu deiner Rechten in goldenem Gewand,
herrlich geschmiickt (Psalm 45,10).»). Neun
Brotstiickchen stehen fiir die neun Chére der
Heiligen, nimlich die Engel, Propheten,
Apostel, heiligen Hierarchen, Mirtyrer, Aske-
ten, uneigenniitzigen Wundertiter, Joachim
und Anna, Kirchenpatron und alle Heiligen,
Namensgeber des liturgischen Formulars (Jo-
hannes Chrysostomus oder Basilius der Gros-
se). Mehrere Brotstiickchen fiir die Lebenden
und Verstorbenen, derer gedacht wird. So er-
scheint auf der Patene um das Lamm herum
die ganze sichtbare und unsichtbare Kirche
versammelt, ein Symbol fiir das, was tatsich-
lich bei der Feier der Liturgie passiert. Denn
jeder orthodoxe Gottesdienst ist eine Feier der
ganzen Kirche, nicht nur des Priesters allein
oder einer kleinen Gruppierung fiir sich. Kein
orthodoxer Priester wiirde ohne Beteiligung
der irdischen Gemeinde Eucharistie feiern.
Denn das Sakrament der Kommunion wird
gefeiert, um in den Menschen das Leben der
Gnade in Christus zu erneuern. Die Gliubi-
gen sollen selbst ein Teil Seines Leibes werden,
als Glieder Seiner Kirche. — Patene und Kelch
werden schliesslich mit Velen verhiillt und be-
weihriuchert. Der Priester bittet den Herrn in
einem speziellen Gebet, diese Gaben zu seg-
nen und all derer zu gedenken, die sie darge-
bracht haben oder fiir die sie dargebracht wur-
den.

Die gesamte Zuriistung nimmt eine gewisse
Zeit in Anspruch, sodass orthodoxe Gliubige,
die bei uns Katholiken einer Wochentagsmes-
se beiwohnten, am Schluss ganz erstaunt nach
dem eigentlichen Gottesdienst gefragt haben
sollen. Fiir sie entsprach die Dauer unserer ka-
tholischen Messe in etwa der Zeit, welche fiir
diese Zuriistung auf die Liturgie benétigt wird.

162

Christus steht im Zentrum

Bei der orthodoxen Messe ist das Bewusstsein
der realen Gegenwart Jesu Christi sehr ausge-
prigt. Diese Gegenwart unseres Herrn ist da-
bei nicht auf die Verwandlung von Brot und
Wein in Leib und Blut Jesu Christi be-
schrinkt. Bereits die bei der Zuriistung berei-
teten Gaben sind nicht mehr einfach nur Brot
und Wein. Als im Zusammenhang des Bilder-
streites im 8. Jahrhundert behauptet wurde,
es gebe nur en echtes Bild Christi, nimlich
die Eucharistie, erklirte das 7. Okumenische
Konzil, dass die Eucharistie nicht Bild, son-
dern Wirklichkeit des Leibes Christi sei; nur
vor ihrer Konsekration wiirden Brot und Wein
mit Recht als Abbilder (antitypa) des Leibes
Christi bezeichnet. So kann ein griechischer
Theologe iiber die Zuriistung schreiben, dass
Brot und Wein die Selbstaufopferung Christi
bei seiner Geburt bezeichnen, die sich im
Kreuzestod vollendet. Ebenso wird schon jetzt
auch der Tod des Herrn am Brote bezeichnet
im Hinblick auf das Gedichtnis des Todes bei
der Konsekration. Verhiillc aber werden die
Gaben, weil auch das Leben Christi bis zu sei-
ner Taufe verborgen blieb.

Bei den beiden Prozessionen innerhalb der eu-
charistischen Liturgie kommt das Bewusstsein
von der Gegenwart Christi dhnlich zum Aus-
druck. Bei der Prozession mit dem Evangeliar,
dem so genannten «Kleinen Einzugy, wendet
man sich mindestens mit dem ganzen Kérper
dem Evangelienbuch zu und begleitet so
Christus bei seinem offentlichen Auftreten.
Der Chor singt: «Kommt, lasst uns anbeten und
niederfallen vor Christus. O Sohn Gottes, rette
uns, die wir dir singen. Alleluja.» Die Gliubi-
gen kiissen wihrend dieser Prozession zum
Teil auch das im Evangeliar geborgene Wort
Gottes, Jesus Christus.

Beim «Grossen Einzug» werden in feierlicher
Prozession die vorbereiteten Gaben von Brot
und Wein durch das Kirchenschiff in den Al-
tarraum gebracht. Auch hier gebietet es nicht
nur der Anstand, sondern die gliubige Ehr-
furcht, dass man sich dem in der Prozession
versinnbildlichten Herrn, dem Kénig des Alls,



zuwendet. Mehr noch: Man verneigt sich und
bekreuzigt sich, wenn die Gaben vorbeigetra-
gen werden. Es soll auch vorkommen, dass
Gldubige ehrfiirchtig die Gewinder der vor-
beiziechenden Priester kiissen, in Stellvertre-
tung fiir das Gewand Christi selber, der im
Gottesdienst vom Priester ja auch sichtbar
dargestellt wird. Zu dieser Prozession gehort
auch der Gesang des Chores: «Auf geheimnis-
volle Weise stellen wir die Cherubim dar und
singen der lebenspendenden Dreieinigkeit den
Lobgesang des Dreimal-Heilig. Lasst uns jede
irdische Sorge ablegen! Um zu empfangen den
Konig des Alls, den himmlische Heerscharen
unsichtbar geleiten. Alleluja! Alleluja! Allelujal»
Dadurch wird der geheimnisvolle Gang des
Konigs der Konige und des Herrn der Herr-
schenden zum freiwilligen Leiden und Tod zur
Erlosung der Welt verkiindigt und begleitet.

Spiter, bei der Epiklese nach dem Einset-
zungsbericht der Anaphora, dem Eucharisti-
schen Hochgebert, fallen dann alle in der Kir-
che anbetend zu Boden. Dieses Gebet um die

heiligende Herabkunft des Heiligen Geistes ist
fiir Orthodoxe der zentrale Moment der Ver-
wandlung von Brot und Wein zum kostbaren
Leib und Blut Christi: «Auch bringen wir Dir
diesen geistlichen und unblutigen Opferdienst
dar und rufen und bitten und flehen zu Dir:
Sende herab Deinen Heiligen Geist auf uns und
diese Gaben hier. Und mache dieses Brot [der
Priester macht das Zeichen des Kreuzes iiber
das Brot] zum kostbaren Leib deines Christus.
Amen. Und was in diesem Kelch ist [der Priester
macht das Zeichen des Kreuzes iiber den
Kelch] zum kostbaren Blut deines Christus.
Amen. Sie verwandelnd [der Priester macht das
Zeichen des Kreuzes iiber beides, Brot und
Kelch] durch Deinen Geist. Amen, amen,
amen.»

Die Eucharistie — ein persénliches Geschenk

Ein weiterer Aspekt der orthodoxen eucharis-
tischen Frommigkeit ist das starke Bewusst-
sein bei Laien und Priestern, personlich und

Bei der rituellen Zubereitung von Brot und Wein schneidet der Priester einen Brotwiirfel heraus:
Christus, das Lamm, das geschlachtet wurde fiir das Leben und das Heil der Welt.

163



direkt von Gott die Kommunion zu empfan-
gen. Beim Kommuniongang wird jeder mit
seinem Namen angesprochen und der Priester
formuliert deutlich, dass eigentlich nicht er,
sondern Christus selbst die Kommunion aus-
teilt, wie es auf den Fresken mancher Kirchen
im Bild der Apostelkommunion demonstrativ
dargestellt ist. Der Priester verwendet nimlich
eine passive Spendeformel: «Gegeben wird dem
Knechrt (der Magd) Gotres TAUFNAME] der
kostbare und heilige Leib und das Blut des Herrn
und Gottes, unseres Erlisers Jesus Christus, zur
Vergebung seiner (ihrer) Siinden und zum ewi-
gen Leben.» Urspriinglich empfingen auch die
Priester, ja selbst die Bischéfe, die Kommu-
nion immer aus der Hand eines anderen Pries-
ters. Heute ist von diesem sinnenfilligen Zei-
chen immerhin noch die passive Formel und
das damit verbundene Bewusstsein ({ibrig
geblieben: «Mir, dem Priester INAME], wird
gegeben der kostbare und heilige Leib (bzw. das
kostbare und beilige Blut) des Herrn und Got-

tes, unseres Evlisers Jesus Christus, zur Vergebung

meiner Siinden und zum ewigen Leben.» Dieser

Ritus der Kommunionspendung bringt sehr
schén zum Ausdruck, dass es sich dabei um
ein dialogisches Geschehen, um eine personli-
che Kommunikation zwischen jedem einzel-
nen Gliubigen und dem Herrn Jesus Christus
selber handelt. Die Eucharistie ist nie etwas,
das man sich nimmt. Sie ist ein Geschenk, das
man aus der Hand eines anderen wie von
Christus selber empfingt, ein Mahl, das man
miteinander teilt.

Aufbewahrung der Eucharistie

Auch in einer orthodoxen Kirche hat es meis-
tens einen Tabernakel. Er steht immer auf dem
Altartisch oder hingt in Form einer Taube
vom Baldachin iiber dem Altartisch herab. In
thm werden die Heiligen Gaben in der Gestalt
von Brot und Wein aufbewahrt. Praktisch
sicht das so aus, dass das zur Aufbewahrung
bestimmte konsekrierte Brot mit etwas konse-
kriertem Wein betridufelt wird oder sogar
damit getrinkt wird. Die Tabernakel in ortho-
doxen Kirchen sind im Vergleich zu katholi-

164

schen Kirchen viel kleiner, aber deswegen
keineswegs unscheinbarer. Die auf dem Alrar-
tisch stehenden Tabernakel haben iiblicher-
weise die Form einer Kirche, oft nach dem
Modell der Auferstehungskirche in Jerusalem.
Die kleinere Grosse der Tabernakel hat damir
zu tun, dass die aufbewahrten Partikel der
Heiligen Gaben eigentlich nur der Kommu-
nion der Kranken und Sterbenden in ihren
Hiusern dienen. Daneben wird im Tabernakel
kein weiteres konsekriertes Brot aufbewahrt.
Bei der Kommunion in der Messe wird nur
vom gerade konsekrierten Brot und Wein aus-
geteilt.

Eine Ausnahme sind die so genannten «Litur-
gien der Vorgeweihten Gaben» in der Grossen
Fastenzeit vor Ostern. An den Wochentagen
der Fastenzeit wird keine Messe gefeiert.
Datfiir gibt es an bestimmten Wochentagen
eine feierliche Vesper mit Kommunionfeier.
Dafiir werden am vorausgehenden Fasten-
sonntag jeweils geniigend Brotwiirfel konse-
kriert und dann bis zum Gottesdienst am
entsprechenden Wochentag sorgfiltig aufbe-
wahrt. Die orthodoxen liturgischen Biicher
kennen mit den 7jpika aber auch sonst die
Maéglichkeit einer Kommunionfeier, deren ge-
schichtlicher Ursprung allerdings noch nicht
richtig erhellt ist. Heute werden solche Got-
tesdienste gefeiert, wenn keine vollstindige
Eucharistie gefeiert wird oder gefeiert werden
kann.

Als ein zentrales Charakeeristikum der ortho-
doxen eucharistischen Frommigkeit konnen
wir festhalten, dass die Heiligen Gaben immer
und ohne Ausnahme als Gabe Christi fiir die
ganze Kirche gesehen werden, dazu bestimmt,
von den Glidubigen genossen, und so verin-
nerlicht zu werden. Die Eucharistie ist fiir die
Orthodoxie das heilige Mahl, in welchem das
Brot vom Himmel fiir die Welt zur Speise
wird. Oder in Anlehnung an Nikolaj V. Go-
gol: «Christus will mit seinem Leib in das
Innere der Gliubigen eingehen wie in einen
Sarg, eindringen in die Schatzkammer ihres
Herzens, um aufzuerstehen im Geiste dersel-
ben, indem Er in ithnen sowohl seine Bestat-
tung als auch seine Auferstehung vollzieht.»



	"...zu empfangen den König des Alls" : Die Bedeutung der Eucharistie in den Ostkirchen

