Zeitschrift: Die Glocken von Mariastein
Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 82 (2005)

Heft: 5

Artikel: Weckung und Vertiefung des Glaubens : vom Wandel eucharistischer
Frommigkeitsformen

Autor: Odermatt, Ambros

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1030479

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1030479
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Weckung und Vertietung des Glaubens

Vom Wandel eucharistischer Frommigkeitsformen

P. Ambros Odermatt

Am wohl belebtesten Platz der Stadt Rom, der
Piazza Venezia, befindet sich ganz unauffillig
eine kleine Kapelle, in der stindig das Aller-
heiligste zur Anbetung ausgesetzt ist. Mitten
im Verkehrschaos mit all den hupenden Autos
und den gehetzten Menschen liegt dieser Ort
der Stille. Als ich vor fast 40 Jahren hin und
wieder dort eintrat, war dieser Raum stets voll
von Leuten. Sie knieten, standen oder sassen
einfach da, still versunken in die Anbetung
Gottes. Der Kontrast zum lauten Betrieb auf
dem Platz hitte nicht grosser sein kénnen.
Diese Kapelle strahlte etwas unerklirlich Wei-
hevolles aus, das so wichtig ist fiir das Leben
der Kirche hier im Westen. Man spiirte férm-
lich das grosse Geheimnis des unfassbaren
Gottes. Es herrschte eine Atmosphire des Mys-
tischen, die Herz und Gemiit erfasst und den
Menschen in seinem Innersten anspricht und
anriihrt.

Wo liegt der Grund fiir dieses unerklirlich
Weihevolle? Es ist die wirkliche Gegenwart
Jesu Christi unter der Gestalt des Brotes der
Eucharistie, die da im Zentrum steht. Hier
zeigt er seine Liebe zu den Menschen «bis zur
Vollendung» (Joh 13,1). Darum gebiihrt die-
sem Sakrament die Huldigung der Anbetung.
Als Glaubende nihern wir uns da dem Ge-
heimnis der Liebe des dreieinigen Gottes, das
wir in Glaube, Hoffnung und Gegenliebe im-
mer neu in unser Leben aufnehmen diirfen.
Auf diese Weise werden wir stets auch tiefer
hineingenommen in eine lebendige Bezie-
hung zu Christus. Um seine Gegenwart unter
dem Zeichen des Brotes richtig wiirdigen zu
kénnen, miissen wir sie aber unbedingt in den

156

grosseren Zusammenhang hineinstellen, der
uns durch das Testament Jesu gegeben ist.

Vom Vermichtnis Jesu zur Feier
der Eucharistie

Von einer speziellen eucharistischen From-
migkeit kann man in den ersten Jahrhunder-
ten des Christentums nicht reden. Hier ging es
den Christen darum, das Vermichtnis Jesu,
das die Apostel beim Abendmahl erhalten hat-
ten, zu feiern und treu zu bewahren. Die Stif-
tung Jesu soll weitergehen. Bei Paulus und Lu-
kas wird ausdriicklich der Gedichtnisauftrag
Jesu an seine Jiinger erteilt: «Tut dies zu mei-
nem Gedichtnish» (1 Kor 11,24; Lk 22,19).
Der urspriingliche Ort des eucharistischen
Brotes ist dieses Mahl. Eucharistie wird nicht
isoliert betrachtet als ein Gegenstand eigener
Verchrung, als ein Sonderthema christlicher
Frommigkeit. Sie gehort vielmehr zum Kern
des christlichen Lebens. Sie ist, neben der Tau-
fe, der Mittelpunkt des Glaubens. Wie und in
welcher dusseren Form hat Jesus damals von
seinen Jiingern Abschied genommen?

Jesus muss fest iiberzeugt gewesen sein, dass
sein Leiden und Sterben unmittelbar bevor-
steht. Wenn er auch selber nicht mehr essen
und trinken wird, so sollen doch die Jiinger
nach seinem Weggang essen und trinken, bis
er wiederkommt im Reich seines Vaters (vgl.
Lk 22,18). Fiir die Zwischenzeit iibergibt er
ihnen ein Vermichtnis, das alle Erwartungen
tibersteigt. Jesus nimmt im Rahmen des jiidi-
schen Paschamahles zu Beginn das Brot und
spricht dariiber, wie jeder dem Paschamahl



vorstechende Hausvater, das Lobgebet. Dann
bricht er das Brot, verteilt es unter die Apostel
und sagt dazu die véllig unerwarteten Worte:
«Das ist mein Leib, der fiir euch hingegeben
wird» (Lk 22,19). Nach dem Mahl nimmt
Jesus den Becher, spricht dariiber den Segen,
reicht ihn seinen Jiingern und sagt: «Trinkt al-
le daraus; das ist mein Blut, das Blut des Bun-
des, das fiir viele vergossen wird zur Vergebung
der Siinden» (Mt 26,27-28).

Die Jiinger kamen nicht gleich nach dem
Karfreitag zum Glauben, dass Jesus nicht im
Tod geblieben, sondern auferstanden ist und
lebt. Erst bei der Begegnung zweier Jiinger am
Osterabend mit dem Fremden auf dem Weg
nach Emmaus gehen ihnen die Augen auf und
erkennen sie ihn am Brechen des Brotes (vgl.
Lk 24,31). So kénnen wir mit Gewissheit sa-
gen, dass ohne die Auferstehung niemals ein
Opfermahl des gekreuzigten Jesus begangen
worden wire. Das Abendmabhl ist zum &sterli-
chen Mahl geworden. Der Glaube an den Auf-
erstandenen wird das Fundament der Feier
fiir alle Zeiten sein. Die Auferstehung Jesu ist
gleichsam die Unterschrift unter sein Testa-
ment.

Von der Aufbewahrung der Kommunion...

Von friihester Zeit an betrachtete man Christi
Gegenwart in den eucharistischen Gestalten
nicht beschrinkt auf den Zeitraum der Eu-
charistiefeier. Schon im christlichen Altercum
{ibersandte man den Abwesenden, vor allem
den Kranken und denen, die um ihres Glau-
bens willen in den Gefingnissen waren, von
diesem eucharistischen Brot. Seine Aufbewah-
rung ist im 3. und 4. Jahrhundert fiir die ganze
Christenheit belegt. Vor allem bewahrte man
davon auf, um es den Sterbenden als Wegzeh-
rung (viaticum) reichen zu konnen. Das ist der
erste und eigentliche Grund fiir die Aufbe-
wahrung. Dazu diente zunichst die Wohnung
der Priester, seit dem 8. Jahrhundert auch ein
Nebenraum der Kirche.

Auch in religiosen Hiusern konnte die Eucha-
ristie aufbewahrt werden. Mehrfach ist be-
zeugt, dass man tiglich, «vor jeder anderen

Speise», von dem heiligen Brot nahm. Darauf
bezog sich dementsprechend die vierte Bitte
im Vaterunser: «Unser tigliches Brot gib uns
heute.» Die Kirche beschrinkte sich lediglich
darauf, die Gliubigen zu ermahnen, die da-
heim aufbewahrte Eucharistie ganz sorgfiltig
zu hiiten und vor jeder Verunehrung zu schiit-
zen. Es sind diesbeziiglich noch ganz konkre-
te Anweisungen erhalten geblieben. Es sollte
gewihrleistet sein, dass das konsekrierte Brot
«vor der Entweithung durch Miuse und gott-
lose Menschen» wirklich sicher war.

Monche, die in der Einsamkeit der Wiiste
Agyptens und DPalistinas lebten, bewahrten
das eucharistische Brot bisweilen in ihren
Hohlen auf. So wurde es ihnen moglich, tig-
lich zu kommunizieren. In diesem Zusam-
menhang taucht seit dem 5. Jahrhundert der
Begrift rabernaculum auf. Es muss sich da um
eine Art Schrein handeln, eine mit Malerei
und Ollampen ausgestattete Wandvertiefung,
Manchmal erhielten Ménche auch das Privi-
leg, die Eucharistie bei sich zu tragen. Bezeugt
ist das fiir irische Ménche, die dazu eine klei-
ne Tasche beniitzten, die sie unter der Klei-
dung um den Hals hingten. Man tat das nicht
nur wegen des Kommunionempfangs, son-
dern auch, um sich vor den Gefahren der lan-
gen Reise und vor Ridubern zu schiitzen.
Auch ausserhalb des Gemeindegottesdienstes
wurden die Kirchen des Altertums von Gliu-
bigen besucht. Sie beteten in stiller Andacht
zu Gott oder zu den Blutzeugen, die dort
begraben waren. Eine Verehrung der Eucharis-
tie ausserhalb der Opferfeier kannte man aber
um diese Zeit noch nicht. Seit dem Frithmit-
telalter gingen auch die Ménche oft in ihre
Gebetsriume (Oratorien), um zu beten. Der
heilige Benedikt nimmt im 52. Kapitel der Re-
gel eigens Bezug auf das «Oratorium des Klos-
ters». Wer nach dem Gottesdienst oder sonst
einmal «still fiir sich beten will, trete einfach
ein und bete» (RB 52,4). Es soll dort aber gros-
se Ruhe herrschen, damit die Beter nicht
gestort werden. Aber weder hier noch in
irgendeiner anderen Regel aus dieser Zeit
wird angedeutet, dass hier das Allerheiligste
angebetet und verehrt wurde. Sie beteten

Iy 74



wohl vor dem Altar, der das Symbol Christi ist
und sie an das dort gefeierte Opfermahl erin-
nerte.

... zur Sakramentsfrommigkeit...

Bereits im Altertum finden sich allerdings An-
finge einer Frommigkeit, die unmittelbar und
betont auf die Sakramentsgestalten selbst ge-
richtet sind. So spricht etwa der Kirchenlehrer
Cyrill von Jerusalem (t 386) zu den Kommu-
nizierenden: «Verbeuge dich, sprich zur Anbe-
tung und Verehrung das Amen und geniesse,
um dich zu heiligen, vom Blute Christi.»
Doch im Verlauf des Mittelalters konzentrier-
te man sich im Abendland immer mehr auf die
wirkliche Gegenwart und Greifbarkeit Gottes
in der Gestalt des Sakramentes. Der germani-
sche Mensch suchte im Bereich der Frommig-
keit nach dem Anschaulichen und Greifbaren.
Die grosse ehrfiirchtige Scheu liess die Kom-
munionhiufigkeit zuriickgehen. Eine «Not-
l6sung» fiir das christliche Volk war nun die
Kommunion durch die Augen. Ausdrucks-
form dieser neuen Frommigkeitshaltung war
unter anderem die Erhebung der heiligen Ho-
stie. nach den Einsetzungsworten (erstmals
Anfang des 13.]Jahrhunderts fiir Paris be-
zeugt). Das Zeigen der Hostie durfte natiirlich
nicht nur einen fliichtigen Moment dauern.
Es wurde darum ausgedehnt und mit
Riten bereichert: Glockengeliute, Orgelspiel,
Niederknien, Wandlungskerzen, Weihrauch,
Klopfen an die Brust; auch eucharistische Ge-
singe wurden an dieser Stelle eingefiigt.

Im Verlauf der nichsten 200 Jahre l6ste man
das Zeigen und die Verehrung des eucharis-
tischen Brotes aus der Mitte der Messfeier
heraus und fand neue Andachts- und Vereh-
rungsformen. Im Zusammenhang mit dem
neu entstandenen Fronleichnamsfest wurden
Prozessionen, bei denen das Allerheiligste in
der Kirche und im Freien herumgetragen wur-
de, immer beliebter und hiufiger. Veranlasst
wurde dieses neue Sakramentsfest durch die
Visionen der heiligen Juliana von Liittich (t
1258). Nach der Mitte des 14. Jahrhunderts

sind solche Prozessionen zu verschiedenen

158

Hochfesten mit dem sichtbar getragenen Al-
lerheiligsten — nach Einfiihrung der Mons-
tranz als Zeigegerit — nicht mehr selten. Etwa
um die Mitte des 15. Jahrhunderts versuchte
man dann, die allzu hiufig gewordenen Aus-
setzungen und Prozessionen einzuschrinken.
Nach der Reformation hat das Konz:il von Tri-
ent (1545-1563) ebenfalls zur Anbetung des
eucharistischen Sakraments Stellung bezogen
und sie sehr empfohlen: «Auch wenn es (das
Sakrament) von Christus als Speise eingesetzt
wurde, ist es darum nicht weniger anzubeten.»
Das Konzil von Trient hatte auch Auswirkun-
gen auf den Kirchenbau und die Liturgie. Vor
Trient war der Tabernakel, der Aufbewah-
rungsort der Eucharistie, unverbunden mit
dem Altar meist seitlich im Chorraum als
Wandtabernakel oder als eucharistischer Turm
platziert, manchmal auch in Taubenform hin-
gend vor, iiber oder hinter dem Altar. Nach
Trient wurde der Tabernakel das Zentrum des
Kirchenraumes. Uber ihm wird, wie auf ei-
nem Thron, die Eucharistie in der Sonnen-
monstranz ausgesetzt, hiufig auch wihrend
der Messfeier. Demgegeniiber verlor der ei-
gentliche Altartisch an Bedeutung. 1614 wird
erstmals das Ewige Licht allgemein vorge-
schrieben und die Vorschrift erlassen, die Eu-
charistie nur mehr in einem mit dem Altar fest
verbundenen Tabernakel aufzubewahren. In
der Folge ist der Gottesdienst der Barockzeit
in den prunkvollen Kirchen konzentriert auf
das Tun des Priesters. Die Teilnahme des
Volkes bestand im Sehen und Héren. So war
die eucharistische Frommigkeit keine mitfei-
ernde mehr; Ersatz suchte man im Andachts-
wesen. Doch fehlte diesen Andachtsformen
meistens der eigentliche und bewusste Bezug
zu «Quelle und Ausgangspunkt, Mitte und
Gipfel» des christlichen Lebens, zur lebendi-
gen Eucharistiefeier.

...zum Gebet vor dem Tabernakel

Schon bald nach dem Zweiten Vatikanischen
Konzil (1962-1965) erschien 1967 die rémi-
sche «Instruktion iiber Feier und Verehrung
des Geheimnisses der Eucharistie». Sie erin-



nert daran, dass «der erste und urspriingliche
Zwecko» fiir die Aufbewahrung der eucharisti-
schen Speise die Spendung der Wegzehrung
tiir Sterbende ist. In zweiter Linie werden die
heiligen Gestalten aufbewahrt, um den Gliu-
bigen auch ausserhalb der Eucharistiefeier die
Kommunion reichen zu kénnen, zum Beispiel
bei einer Wortgottesfeier. Besonders erwihnt
wird die Krankenkommunion. Immer aber
soll dabei auf den inneren Zusammenhang
mit dem Messopfer hingewiesen werden. Und
schliesslich geschieht die Aufbewahrung, um
den Herrn, der im eucharistischen Brot wirk-

© Sieger Kider: «Das ist mein Leib» (Lk 22). Abendmahl. — Der }m‘xc/owéz'bisc/]en Ellwangen leben-

lich gegenwirtig ist, anbeten zu kénnen. Aber
auch in diesem Fall sollen sich die Gliubigen
bewusst bleiben, dass die sakramentale Ge-
genwart des Herrn aus dem Opfer hervorgeht
und auf die Kommunion hinzielt.

Im erwihnten Dokument fehlt ein Ausdruck,
der frither immer gebraucht wurde, wenn es
um die Ubungen der eucharistischen From-
migkeit ging: die «Besuchung des Allerheiligs-
ten». An der Stelle, wo den Seelsorgern aufge-
tragen wird, ihre Kirchen wenigstens einige
Stunden des Tages offen zu halten, wird als
Grund angegeben: «...damit die Gliubigen

b

de 80-jihrige Priester Sieger Kider bezeichnet sich als «<Malerpfarrer», als «kleinen Propheten, der halt
nicht sprechen, sondern malen kann». In seinen Bildern héilt er vorwiegend biblische Szenen fest. Mitt-
lerweile hat er 40 Kirchen gestaltet und iiber 60 Biicher und Binde publiziert.

139



leicht vor dem heiligsten Sakrament beten
konnen.» Es wird also der Ausdruck «Besu-
chung des Allerheiligsten» vermieden und an
dessen Stelle offenbar mit Bedacht gesagt: Ge-
bet vor dem heiligsten Sakrament. Mit dieser
Nuance ist etwas Bedenkenswertes angedeu-
tet. Das heilige Sakrament bleibt Opfergabe
und Speise zum ewigen Leben, auch wenn es
im Tabernakel aufbewahrt wird; es bleibt jenes
reale Andenken, das Christus uns als Ver-
michtnis hinterlassen hat und durch das wir
zu ithm in seiner himmlischen Herrlichkeit
Verbindung haben. Nur in einem sehr unei-
gentlichen Sinn kann man in ihm den «Klaus-
ner im Tabernakel», den «Gefangenen seiner
Liebe sehen», der Tag und Nacht allein ist,
der in seiner Einsamkeit auf unseren Besuch
wartet, vielleicht sogar auf unsere Tréstung.
Natiirlich ist es niemandem verwehrt, sich auf
diese Weise in die Gegenwart Christi zu ver-
senken. Man miisste auch blind sein, um nicht
die Friichte der Heiligkeit zu sehen, die auf
diesem Boden gewachsen sind. Ich denke da
zum Beispiel an den heiligen Alfons von Ligu-
ori (t 1787). Doch fiir das von der Liturgie
geprigte Denken des Zweiten Vatikanischen
Konzils bleibt Christus auch dort, wo wir ihm
im Tabernakel begegnen, der Auferstandene,
der in seine Herrlichkeit eingegangen ist und
zur Rechten des Vaters thront.

So wird der katholische, von der liturgischen
Erneuerung geformte Christ auch weiterhin
gerne die Stille eines Heiligtums aufsuchen
und dies umso lieber, wenn dort das «Ewige
Licht» vor dem Tabernakel brennt. Die Alten

Offen fiir Gott —
bereit fiir die Menschen

Vigilfeier zum Bruder-Klausen-Fest

Am Vorabend des Festes des heiligen
Nikolaus von Fliie (25. September) laden
wir die Gliubigen herzlich ein zur Feier
der Vigil (Samstag, 24. September 2005,
19.45 Ubr, Klosterkirche Mariastein).

160

hatten ihre Wallfahrtsorte an den Gribern
beriihmter Heiliger, und auch heute gibt es die
vielen Marienheiligtiimer, an denen der ein-
zelne sich zu innigerem Gebet angeregt fiihlt.
Der nichste Wallfahrtsort aber, zu dem wir
nur wenige Schritte von den Wegen unseres
Alltags abzubiegen brauchen, bleibt der Orr,
wo die Gemeinde sich versammelt und im Ge-
heimnis der Eucharistie vor Gott hintrice. Hier
werden wir auch als einzelne am stirksten die
Nihe Gottes im auferstandenen Herrn emp-
finden. Was dann unser Verweilen vor dem Ta-
bernakel erfiillc, mag eine schlichte Betrach-
tung sein oder einfach ein Ruhen in der
heiligen Stille — von der Art, wie es das naiv-
grosse Wort eines neubekehrten Afrikaners
ausdriickt, der, vom Missionar allein in der
Kapelle angetroffen und tiber sein Tun befragt,
antwortet: «Ich stelle meine Seele an die Son-
ne.» Dieses Verweilen wird mit Vorzug eine
Zwiesprache mit Christus sein, aber sie wird
sich frei fithlen von einer Verengung, die der
Ausdruck «Besuchung des heiligsten Sakra-

mentes» nahe legte.
Schlussbetrachtung

Vielleicht hat dieser kurze Gang durch die Ge-
schichte unseren Blick fiir den ersten Sinn der
eucharistischen Anbetung und Verehrung aus-
serhalb der Messfeier wieder etwas geschirft.
Sie ist personliche Vorbereitung auf die Eu-
charistiefeier und Danksagung danach. In ihr
wird all das verinnerlicht und gleichzeitig zum
Ausdruck gebracht, was in der Eucharistiefei-
er geschieht. Uberall, wo die Eucharistievereh-
rung ausserhalb der Messfeier gepflegt wird,
geschieht Weckung und Vertiefung des Glau-
bens an das Geheimnis der Eucharistie. In der
Gemeindefeier selbst ist oft zu wenig Zeit fiir
Stille, um die ganze Grésse des Geheimnisses
zu meditieren. Denken wir zuriick an die ein-
gangs erwihnte Kapelle an der Piazza Venezia
in Rom! Hingt vielleicht das schwindende Eu-
charistieverstindnis in unseren Breiten damit
zusammen, dass es nur noch wenige private
und offentliche Formen der Eucharistievereh-
rung ausserhalb der Messteier gibt?



	Weckung und Vertiefung des Glaubens : vom Wandel eucharistischer Frömmigkeitsformen

