
Zeitschrift: Die Glocken von Mariastein

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 82 (2005)

Heft: 5

Artikel: Weckung und Vertiefung des Glaubens : vom Wandel eucharistischer
Frömmigkeitsformen

Autor: Odermatt, Ambros

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030479

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030479
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Weckung und Vertiefung des Glaubens
Vom Wandel eucharistischer Frömmigkeitsformen

P. Ambros Odermatt

Am wohl belebtesten Platz der Stadt Rom, der
Piazza Venezia, befindet sich ganz unauffällig
eine kleine Kapelle, in der ständig das Aller-
heiligste zur Anbetung ausgesetzt ist. Mitten
im Verkehrschaos mit all den hupenden Autos
und den gehetzten Menschen liegt dieser Ort
der Stille. Als ich vor fast 40 Jahren hin und
wieder dort eintrat, war dieser Raum stets voll
von Leuten. Sie knieten, standen oder sassen
einfach da, still versunken in die Anbetung
Gottes. Der Kontrast zum lauten Betrieb auf
dem Platz hätte nicht grösser sein können.
Diese Kapelle strahlte etwas unerklärlich
Weihevolles aus, das so wichtig ist für das Leben
der Kirche hier im Westen. Man spürte förmlich

das grosse Geheimnis des unfassbaren
Gottes. Es herrschte eine Atmosphäre des

Mystischen, die Herz und Gemüt erfasst und den
Menschen in seinem Innersten anspricht und
anrührt.
Wo liegt der Grund für dieses unerklärlich
Weihevolle? Es ist die wirkliche Gegenwart
Jesu Christi unter der Gestalt des Brotes der
Eucharistie, die da im Zentrum steht. Hier
zeigt er seine Liebe zu den Menschen «bis zur
Vollendung» (Joh 13,1). Darum gebührt
diesem Sakrament die Huldigung der Anbetung.
Als Glaubende nähern wir uns da dem
Geheimnis der Liebe des dreieinigen Gottes, das

wir in Glaube, Hoffnung und Gegenliebe
immer neu in unser Leben aufnehmen dürfen.
Auf diese Weise werden wir stets auch tiefer
hineingenommen in eine lebendige Beziehung

zu Christus. Um seine Gegenwart unter
dem Zeichen des Brotes richtig würdigen zu
können, müssen wir sie aber unbedingt in den

grösseren Zusammenhang hineinstellen, der

uns durch das Testament Jesu gegeben ist.

Vom Vermächtnis Jesu zur Feier
der Eucharistie

Von einer speziellen eucharistischen
Frömmigkeit kann man in den ersten Jahrhunderten

des Christentums nicht reden. Hier ging es

den Christen darum, das Vermächtnis Jesu,
das die Apostel beim Abendmahl erhalten hatten,

zu feiern und treu zu bewahren. Die
Stiftungjesu soll weitergehen. Bei Paulus und Lukas

wird ausdrücklich der Gedächtnisauftrag
Jesu an seine Jünger erteilt: «Tut dies zu meinem

Gedächtnis!» (1 Kor 11,24; Lk 22,19).
Der ursprüngliche Ort des eucharistischen
Brotes ist dieses Mahl. Eucharistie wird nicht
isoliert betrachtet als ein Gegenstand eigener
Verehrung, als ein Sonderthema christlicher
Frömmigkeit. Sie gehört vielmehr zum Kern
des christlichen Lebens. Sie ist, neben der Taufe,

der Mittelpunkt des Glaubens. Wie und in
welcher äusseren Form hat Jesus damals von
seinen Jüngern Abschied genommen?
Jesus muss fest überzeugt gewesen sein, dass

sein Leiden und Sterben unmittelbar bevorsteht.

Wenn er auch selber nicht mehr essen
und trinken wird, so sollen doch die Jünger
nach seinem Weggang essen und trinken, bis

er wiederkommt im Reich seines Vaters (vgl.
Lk 22,18). Für die Zwischenzeit übergibt er
ihnen ein Vermächtnis, das alle Erwartungen
übersteigt. Jesus nimmt im Rahmen des
jüdischen Paschamahles zu Beginn das Brot und
spricht darüber, wie jeder dem Paschamahl

156



vorstehende Hausvater, das Lobgebet. Dann
bricht er das Brot, verteilt es unter die Apostel
und sagt dazu die völlig unerwarteten Worte:
«Das ist mein Leib, der für euch hingegeben
wird» (Lk 22,19). Nach dem Mahl nimmt
Jesus den Becher, spricht darüber den Segen,
reicht ihn seinen Jüngern und sagt: «Trinkt alle

daraus; das ist mein Blut, das Blut des Bundes,

das für viele vergossen wird zur Vergebung
der Sünden» (Mt 26,27—28).
Die Jünger kamen nicht gleich nach dem
Karfreitag zum Glauben, dass Jesus nicht im
Tod geblieben, sondern auferstanden ist und
lebt. Erst bei der Begegnung zweier Jünger am
Osterabend mit dem Fremden auf dem Weg
nach Emmaus gehen ihnen die Augen auf und
erkennen sie ihn am Brechen des Brotes (vgl.
Lk 24,31). So können wir mit Gewissheit
sagen, dass ohne die Auferstehung niemals ein
Opfermahl des gekreuzigten Jesus begangen
worden wäre. Das Abendmahl ist zum österlichen

Mahl geworden. Der Glaube an den
Auferstandenen wird das Fundament der Feier
für alle Zeiten sein. Die Auferstehung Jesu ist
gleichsam die Unterschrift unter sein Testament.

Von der Aufbewahrung der Kommunion

Von frühester Zeit an betrachtete man Christi
Gegenwart in den eucharistischen Gestalten
nicht beschränkt auf den Zeitraum der
Eucharistiefeier. Schon im christlichen Altertum
übersandte man den Abwesenden, vor allem
den Kranken und denen, die um ihres Glaubens

willen in den Gefängnissen waren, von
diesem eucharistischen Brot. Seine Aufbewahrung

ist im 3. und 4. Jahrhundert für die ganze
Christenheit belegt. Vor allem bewahrte man
davon auf, um es den Sterbenden als Wegzehrung

(viaticum) reichen zu können. Das ist der
erste und eigentliche Grund für die
Aufbewahrung. Dazu diente zunächst die Wohnung
der Priester, seit dem 8. Jahrhundert auch ein
Nebenraum der Kirche.
Auch in religiösen Häusern konnte die Eucharistie

aufbewahrt werden. Mehrfach ist
bezeugt, dass man täglich, «vor jeder anderen

Speise», von dem heiligen Brot nahm. Darauf
bezog sich dementsprechend die vierte Bitte
im Vaterunser: «Unser tägliches Brot gib uns
heute.» Die Kirche beschränkte sich lediglich
darauf, die Gläubigen zu ermahnen, die
daheim aufbewahrte Eucharistie ganz sorgfältig
zu hüten und vor jeder Verunehrung zu schützen.

Es sind diesbezüglich noch ganz konkrete

Anweisungen erhalten geblieben. Es sollte
gewährleistet sein, dass das konsekrierte Brot
«vor der Entweihung durch Mäuse und gottlose

Menschen» wirklich sicher war.
Mönche, die in der Einsamkeit der Wüste
Ägyptens und Palästinas lebten, bewahrten
das eucharistische Brot bisweilen in ihren
Höhlen auf. So wurde es ihnen möglich, täglich

zu kommunizieren. In diesem
Zusammenhang taucht seit dem 5. Jahrhundert der
Begriff tabernaculum auf. Es muss sich da um
eine Art Schrein handeln, eine mit Malerei
und Ollampen ausgestattete Wandvertiefung.
Manchmal erhielten Mönche auch das Privileg,

die Eucharistie bei sich zu tragen. Bezeugt
ist das für irische Mönche, die dazu eine kleine

Tasche benützten, die sie unter der
Kleidung um den Hals hängten. Man tat das nicht
nur wegen des Kommunionempfangs,
sondern auch, um sich vor den Gefahren der langen

Reise und vor Räubern zu schützen.
Auch ausserhalb des Gemeindegottesdienstes
wurden die Kirchen des Altertums von Gläubigen

besucht. Sie beteten in stiller Andacht
zu Gott oder zu den Blutzeugen, die dort
begraben waren. Eine Verehrung der Eucharistie

ausserhalb der Opferfeier kannte man aber

um diese Zeit noch nicht. Seit dem Frühmittelalter

gingen auch die Mönche oft in ihre
Gebetsräume (Oratorien), um zu beten. Der
heilige Benedikt nimmt im 52. Kapitel der Regel

eigens Bezug auf das «Oratorium des Klosters».

Wer nach dem Gottesdienst oder sonst
einmal «still für sich beten will, trete einfach
ein und bete» (RB 52,4). Es soll dort aber grosse

Ruhe herrschen, damit die Beter nicht
gestört werden. Aber weder hier noch in
irgendeiner anderen Regel aus dieser Zeit
wird angedeutet, dass hier das Allerheiligste
angebetet und verehrt wurde. Sie beteten

157



wohl vor dem Altar, der das Symbol Christi ist
und sie an das dort gefeierte Opfermahl
erinnerte.

zur Sakramentsfrömmigkeit...

Bereits im Altertum finden sich allerdings
Anfänge einer Frömmigkeit, die unmittelbar und
betont auf die Sakramentsgestalten selbst
gerichtet sind. So spricht etwa der Kirchenlehrer
Cyrill von Jerusalem (+ 386) zu den
Kommunizierenden: «Verbeuge dich, sprich zur Anbetung

und Verehrung das Amen und geniesse,

um dich zu heiligen, vom Blute Christi.»
Doch im Verlauf des Mittelalters konzentrierte

man sich im Abendland immer mehr auf die
wirkliche Gegenwart und Greifbarkeit Gottes
in der Gestalt des Sakramentes. Der germanische

Mensch suchte im Bereich der Frömmigkeit
nach dem Anschaulichen und Greifbaren.

Die grosse ehrfürchtige Scheu Hess die
Kommunionhäufigkeit zurückgehen. Eine
«Notlösung» für das christliche Volk war nun die
Kommunion durch die Augen. Ausdrucksform

dieser neuen Frömmigkeitshaltung war
unter anderem die Erhebung der heiligen Hostie

nach den Einsetzungsworten (erstmals
Anfang des 13. Jahrhunderts für Paris

bezeugt). Das Zeigen der Hostie durfte natürlich
nicht nur einen flüchtigen Moment dauern.
Es wurde darum ausgedehnt und mit
Riten bereichert: Glockengeläute, Orgelspiel,
Niederknien, Wandlungskerzen, Weihrauch,
Klopfen an die Brust; auch eucharistische
Gesänge wurden an dieser Stelle eingefügt.
Im Verlauf der nächsten 200 Jahre löste man
das Zeigen und die Verehrung des eucharis-
tischen Brotes aus der Mitte der Messfeier
heraus und fand neue Andachts- und
Verehrungsformen. Im Zusammenhang mit dem
neu entstandenen Fronleichnamsfest wurden
Prozessionen, bei denen das Allerheiligste in
der Kirche und im Freien herumgetragen wurde,

immer beliebter und häufiger. Veranlasst
wurde dieses neue Sakramentsfest durch die
Visionen der heiligen Juliana von Lüttich (t
1258). Nach der Mitte des 14. Jahrhunderts
sind solche Prozessionen zu verschiedenen

Hochfesten mit dem sichtbar getragenen Al-
lerheiligsten — nach Einführung der Monstranz

als Zeigegerät - nicht mehr selten. Etwa
um die Mitte des 15. Jahrhunderts versuchte

man dann, die allzu häufig gewordenen
Aussetzungen und Prozessionen einzuschränken.
Nach der Reformation hat das Konzil von Trient

(1545—1563) ebenfalls zur Anbetung des

eucharistischen Sakraments Stellung bezogen
und sie sehr empfohlen: «Auch wenn es (das
Sakrament) von Christus als Speise eingesetzt
wurde, ist es darum nicht weniger anzubeten.»
Das Konzil von Trient hatte auch Auswirkungen

auf den Kirchenbau und die Liturgie. Vor
Trient war der Tabernakel, der Aufbewahrungsort

der Eucharistie, unverbunden mit
dem Altar meist seitlich im Chorraum als

Wandtabernakel oder als eucharistischerTurm
platziert, manchmal auch in Taubenform
hängend vor, über oder hinter dem Altar. Nach
Trient wurde der Tabernakel das Zentrum des

Kirchenraumes. Uber ihm wird, wie auf
einem Thron, die Eucharistie in der
Sonnenmonstranz ausgesetzt, häufig auch während
der Messfeier. Demgegenüber verlor der
eigentliche Altartisch an Bedeutung. 1614 wird
erstmals das Ewige Licht allgemein
vorgeschrieben und die Vorschrift erlassen, die
Eucharistie nur mehr in einem mit dem Altar fest
verbundenen Tabernakel aufzubewahren. In
der Folge ist der Gottesdienst der Barockzeit
in den prunkvollen Kirchen konzentriert auf
das Tun des Priesters. Die Teilnahme des

Volkes bestand im Sehen und Hören. So war
die eucharistische Frömmigkeit keine mitfeiernde

mehr; Ersatz suchte man im Andachtswesen.

Doch fehlte diesen Andachtsformen
meistens der eigentliche und bewusste Bezug
zu «Quelle und Ausgangspunkt, Mitte und
Gipfel» des christlichen Lebens, zur lebendigen

Eucharistiefeier.

zum Gebet vor dem Tabernakel

Schon bald nach dem Zweiten Vatikanischen
Konzil (1962-1965) erschien 1967 die römische

«Instruktion über Feier und Verehrung
des Geheimnisses der Eucharistie». Sie erin-

158



nert daran, dass «der erste und ursprüngliche
Zweck» für die Aufbewahrung der eucharisti-
schen Speise die Spendung der Wegzehrung
für Sterbende ist. In zweiter Linie werden die

heiligen Gestalten aufbewahrt, um den Gläubigen

auch ausserhalb der Eucharistiefeier die
Kommunion reichen zu können, zum Beispiel
bei einer Wortgottesfeier. Besonders erwähnt
wird die Krankenkommunion. Immer aber
soll dabei auf den inneren Zusammenhang
mit dem Messopfer hingewiesen werden. Und
schliesslich geschieht die Aufbewahrung, um
den Herrn, der im eucharistischen Brot wirk¬

lich gegenwärtig ist, anbeten zu können. Aber
auch in diesem Fall sollen sich die Gläubigen
bewusst bleiben, dass die sakramentale

Gegenwart des Herrn aus dem Opfer hervorgeht
und auf die Kommunion hinzielt.
Im erwähnten Dokument fehlt ein Ausdruck,
der früher immer gebraucht wurde, wenn es

um die Übungen der eucharistischen
Frömmigkeit ging: die «Besuchung des Allerheiligs-
ten». An der Stelle, wo den Seelsorgern
aufgetragen wird, ihre Kirchen wenigstens einige
Stunden des Tages offen zu halten, wird als

Grund angegeben: «...damit die Gläubigen

© Sieger Köder: «Das ist mein Leib» (Lk 22). Abendmahl. — Der im schwäbischen Ellwangen lebende

80-jährige Priester Sieger Köder bezeichnet sich als «Malerpfarrer», als «kleinen Propheten, der halt
nicht sprechen, sondern malen kann». In seinen Bildern hält er vorwiegend biblische Szenenfest.
Mittlerweile hat er 40 Kirchen gestaltet und über 60 Bücher und Bände publiziert.

159



leicht vor dem heiligsten Sakrament beten
können.» Es wird also der Ausdruck «Besuchung

des Allerheiligsten» vermieden und an
dessen Stelle offenbar mit Bedacht gesagt: Gebet

vor dem heiligsten Sakrament. Mit dieser
Nuance ist etwas Bedenkenswertes angedeutet.

Das heilige Sakrament bleibt Opfergabe
und Speise zum ewigen Leben, auch wenn es

im Tabernakel aufbewahrt wird; es bleibt jenes
reale Andenken, das Christus uns als

Vermächtnis hinterlassen hat und durch das wir
zu ihm in seiner himmlischen Herrlichkeit
Verbindung haben. Nur in einem sehr
uneigentlichen Sinn kann man in ihm den «Klausner

im Tabernakel», den «Gefangenen seiner
Liebe sehen», der Tag und Nacht allein ist,
der in seiner Einsamkeit auf unseren Besuch

wartet, vielleicht sogar auf unsere Tröstung.
Natürlich ist es niemandem verwehrt, sich auf
diese Weise in die Gegenwart Christi zu
versenken. Man müsste auch blind sein, um nicht
die Früchte der Heiligkeit zu sehen, die auf
diesem Boden gewachsen sind. Ich denke da

zum Beispiel an den heiligen Alfons von Liguori

(t 1787). Doch für das von der Liturgie
geprägte Denken des Zweiten Vatikanischen
Konzils bleibt Christus auch dort, wo wir ihm
im Tabernakel begegnen, der Auferstandene,
der in seine Herrlichkeit eingegangen ist und
zur Rechten des Vaters thront.
So wird der katholische, von der liturgischen
Erneuerung geformte Christ auch weiterhin

gerne die Stille eines Heiligtums aufsuchen
und dies umso lieber, wenn dort das «Ewige
Licht» vor dem Tabernakel brennt. Die Alten

Offen fiir Gott —

bereit fiir die Menschen

Vigilfeier zum Bruder-Klausen-Fest

Am Vorabend des Festes des heiligen
Nikolaus von Flüe (25. September) laden
wir die Gläubigen herzlich ein zur Feier
der Vigil (Samstag, 24. September 2005,
19.45 Uhr, Klosterkirche Mariastein).

hatten ihre Wallfahrtsorte an den Gräbern
berühmter Heiliger, und auch heute gibt es die
vielen Marienheiligtümer, an denen der
einzelne sich zu innigerem Gebet angeregt fühlt.
Der nächste Wallfahrtsort aber, zu dem wir
nur wenige Schritte von den Wegen unseres
Alltags abzubiegen brauchen, bleibt der Ort,
wo die Gemeinde sich versammelt und im
Geheimnis der Eucharistie vor Gott hintritt. Hier
werden wir auch als einzelne am stärksten die
Nähe Gottes im auferstandenen Herrn
empfinden. Was dann unser Verweilen vor dem
Tabernakel erfüllt, mag eine schlichte Betrachtung

sein oder einfach ein Ruhen in der

heiligen Stille - von der Art, wie es das naiv-

grosse Wort eines neubekehrten Afrikaners
ausdrückt, der, vom Missionar allein in der
Kapelle angetroffen und über sein Tun befragt,
antwortet: «Ich stelle meine Seele an die Sonne.»

Dieses Verweilen wird mit Vorzug eine

Zwiesprache mit Christus sein, aber sie wird
sich frei fühlen von einer Verengung, die der
Ausdruck «Besuchung des heiligsten
Sakramentes» nahe legte.

Schlussbetrachtung

Vielleicht hat dieser kurze Gang durch die
Geschichte unseren Blick für den ersten Sinn der
eucharistischen Anbetung und Verehrung
ausserhalb der Messfeier wieder etwas geschärft.
Sie ist persönliche Vorbereitung auf die
Eucharistiefeier und Danksagung danach. In ihr
wird all das verinnerlicht und gleichzeitig zum
Ausdruck gebracht, was in der Eucharistiefeier

geschieht. Uberall, wo die Eucharistieverehrung

ausserhalb der Messfeier gepflegt wird,
geschieht Weckung und Vertiefung des Glaubens

an das Geheimnis der Eucharistie. In der
Gemeindefeier selbst ist oft zu wenig Zeit für
Stille, um die ganze Grösse des Geheimnisses

zu meditieren. Denken wir zurück an die

eingangs erwähnte Kapelle an der Piazza Venezia

in Rom! Hängt vielleicht das schwindende
Eucharistieverständnis in unseren Breiten damit
zusammen, dass es nur noch wenige private
und öffentliche Formen der Eucharistieverehrung

ausserhalb der Messfeier gibt?

160


	Weckung und Vertiefung des Glaubens : vom Wandel eucharistischer Frömmigkeitsformen

