
Zeitschrift: Die Glocken von Mariastein

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 82 (2005)

Heft: 3

Artikel: Frauen auf dem Weg in die Selbstständigkeit : Begegnung mit den
Beginen

Autor: Poddar-Thomann, Nadia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030473

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030473
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Frauen auf dem Weg in die Selbständigkeit
Begegnung mit den Beginen

Nadia Poddar-Thomann

Erster Kontakt mit einer fernen Geschichte

Als ich mich vor ein paar Jahren in Brüssel
aufhielt und einen Abstecher nach Brügge
unternahm, fiel mir dort der gepflegte und
noch immer betriebene Beginenhof auf mit
seinem schlichten, weiten Garten und der
angenehm-ruhigen Atmosphäre. Die Geschichte,
die hinter den ehemaligen Bewohnerinnen
dieses Konvents stand, begann mich zu
interessieren: Wer waren diese Frauen, die sich vor
Hunderten von Jahren zu klosterähnlichen
Gemeinschaften zusammengeschlossen hatten?

Welche Beweggründe trieben sie zu dieser
Lebensform? Wie wurden sie wohl als religiöse
Laien damals von Kirche und Gesellschaft
akzeptiert?
Der Zufall wollte es, dass mir einige Monate
später in der Basler Universitätsbibliothek ein
Buchrücken auffiel, der neben dem Titel
stand, den ich mir besorgen wollte. Jenes
andere Buch handelte von den Beginen, diesen

Frauen, die sich — soviel wusste ich noch
aus Belgien — zu einem gemeinschaftlichen
Leben im Mittelalter zusammengeschlossen
hatten. Das Buch machte mich darauf
aufmerksam, dass es diese Bewegung offensichtlich

auch in der Schweiz und in Basel gegeben

Nadia Poddar-Thomann (32) studierte
Geschichte, Germanistik und Anglistik. Sie arbeitet

im Personalbereich eines Grossunternehmens
und schreibt zurzeit ihre Dissertation über den

Einfluss religiöser Überzeugungen aufpolitische
Theorien im 17. und 18. Jahrhundert. Sie lebt
in Basel.

hatte. Meine Neugierde war geweckt, und das

Buch wanderte mit über den Ausleihe-Tisch.
Was hatte diese Frauen dazu bewogen,
Gemeinschaften zu bilden? Wie sah ihr Leben in
einer solchen Gemeinschaft aus? Wie reagierte
ihr Umfeld auf sie, die Gesellschaft und die
damals sehr dominante Kirche?
Ich stellte fest, dass meine Begegnung mit den

Beginen entsprechend ihrer Entstehung verlief:

In Brugge war ich erstmals mit dem
Thema in Berührung gekommen, und bis
heute gelten die südlichen Niederlande als

Ursprungsgebiet der Beginen.
Damals in Belgien wurde mein Interesse an
den Beginen auch deshalb geweckt, weil sich

um sie allerlei Mythen und Legenden gebildet
hatten. Der Bischofvon Antwerpen, so erfuhr
ich dort, hatte, 200 Jahre nach ihrem Entstehen,

über die Beginen in Belgien geschrieben:
«Die Stiftung der Beginenhöfe ist, obgleich
kein eigentlicher religiöser Status, dennoch
eine religiöse Lebensweise, eine Anleitung zu
grösserer Vollkommenheit, die dem
weiblichen Geschlecht dieses Landes wohl gefallt.
Die Belgier lieben immer die Freiheit und
ziehen es vor, sanft geleitet als gezwungen zu
werden. Obschon es verdienstlicher ist, sich
durch die Gelübde der Keuschheit, des
Gehorsams und der Armut Gott zu weihen,
ziehen es die belgischen Frauen im
Allgemeinen vor, lieber keusch und gehorsam zu
sein, als sich dazu durch Gelübde zu binden.
Sie nehmen auch keinen Anstoss am Besitz
zeitlicher Güter, machen aber sparsam
Gebrauch davon, um mit ihrem Überfluss den
Armen Christi beizustehen.»

87



Eine neue, ungewohnte Lebensform

Die Gemeinschaften der Beginen waren also
weder rein klösterlich noch rein weltlich,
weder vollständig einer Regel verpflichtet
noch ganz frei von Strukturen. Ihr
Gemeinschaftsleben gründete aufeiner Hausordnung,
womit sie eine neue Institution darstellten.
Weil der in der Alten Kirche geachtete Stand
der Witwen und der gottgeweihten
Jungfrauen nicht mehr existierte, bot sich für
alleinstehende Frauen nur noch die Alternative

des Klostereintritts. So entstanden nach
dem Vorbild des Standes der Büsser neue
Lebensformen für die Frauen, die als Laien
leben wollten, sich aber einem klösterlichen
Leitbild unterordnen wollten.
Das Bildungsniveau der Beginen war niedrig.
Da sie des Lateins nicht kundig waren,
mussten ihnen die Glaubenswahrheiten in
der Volkssprache vermittelt werden. Die
Beziehung zwischen theologisch geschulten
Predigern und den religiös empfänglichen Frauen
bildeten dann auch eine wichtige Voraussetzung

der deutschen Mystik.
Die ersten Gemeinschaften von Beginen
waren ursprünglich Armenhospize für Frauen
und Konversen, die aus dem sozialen Netz
gefallen waren. Aus diesen Hospizen
entwickelten sich später die Arbeitshäuser der
Beginenhöfe, die in den frühesten Statuten
mit den Handwerksgilden verglichen werden.
Ihr Einzugsgebiet umfasste ausser den Niederlanden

denn auch grosse Teile Nordfrankreichs

bis südlich von Paris. Der Umstand,
dass weite Teile Nordwesteuropas im
Spätmittelalter geradezu städtische Ballungsgebiete

waren, wo die Textilindustrie
vorherrschte, schuf eine ideale Voraussetzung für
das Aufblühen der Beginenhöfe: In dem
damaligen politischen und ökonomischen Umfeld

konnten die Beginen als Arbeitskräfte
gebraucht werden; gemäss ihren Vorstellungen
sollten sie nämlich beständig und treu sein in
der Arbeit, denn durch die Arbeit gewinnen
sie ihr Brot und tun Busse. Die Beginen-
Konvente hatten demzufolge sozialen und
wirtschaftlichen Charakter, sie bildeten Zen¬

tren der mittelalterlichen Frauenarbeit und
waren gleichsam Asyle, welche den unbe-
schützten Frauen, die auf ihrer Hände Arbeit
angewiesen waren, Aufnahme boten und die
sittlichen Schutz mit handwerklich-gewerblicher

Beschäftigung verbanden. Noch heute
ist Belgien für seine feinen Spitzen im Textil-
handel bekannt.

Vielgestaltige religiöse Bewegung

Die Ausbreitung über ganz Europa verdankt
das Beginenwesen auch den zahlreichen
Bürgerstiftungen, Schenkungen und Zuwendungen.

Viele dieser Stiftungen gingen auf
vermögende Frauen zurück, das Beginenwesen
wurde also durch Frauen selber gefördert und
gestaltet. Durch diese Stiftungen kam es auch

zum Austausch der Beginen mit der
Stadtbevölkerung. Mit den Stiftungen war nämlich
die Verpflichtung verbunden, dass sich die
Beginen im Totendienst und auch in der
Krankenpflege engagierten, was ihnen
Anerkennung einbrachte und sie in die
Stadtgesellschaft integrierte. Dennoch war die
Möglichkeit der Beginen zur Entwicklung von
Freiräumen gering, da das ganze Beginenwesen

spätestens seit 1330 vom Stadtrat
kontrolliert und nach eigenen Vorstellungen
gestaltet wurde.
Kirchenrechtlich wurden die Beginen zum
Stand der Büsserinnen und Büsser gezählt.
Denn Busse und Umkehr waren, theologisch
gesprochen, der erste Schritt des Christen auf
dem Weg zur Erlösung. Der «Stand der Büsser»

wurde zum Stand des Laien. 1233 anerkannte
Papst Gregor IX. das gemeinschaftliche Leben
der Beginen unter einer Meisterin. Die Kirche
war bestrebt, die frommen Frauen durch
die weltliche und geistliche Obrigkeit zu
schützen, nicht zuletzt, weil seit dem Ausgang
des 13.Jahrhunderts auch unter den Laien
verdächtige Heilslehren zirkulierten, die von
den theologisch-philosophischen
Auseinandersetzungen der Zeit nicht unberührt blieben
und welche die Busse und die Gnadenmittel
der Kirche radikal in Frage stellten. Der Klerus

sah in der Tatsache, dass religiös gesinnte

88



Frauen sich nicht hinter Klostermauern
zurückzogen, sondern in Gemeinschaften
ohne Ordensregel eine vita apostolica führten,
eine Gefahr für den Glauben und die

Ordnung und die Einheit der Kirche. Dass sie als

Laien und ohne Bildung religiöse Schriften
studierten und theologische Fragen
diskutierten, setzte die Beginen zuweilen dem
Verdacht der Ketzerei aus. Doch in ihrer grossen
Mehrheit wurden sie dessen nicht bezichtigt.
Erst am Ausgang des 14. Jahrhunderts haftete
ihnen der Geruch der Häresie an.
Der Erwähnung wert ist die Tatsache, dass das

Beginentum in seiner Zeit nicht etwas gänzlich

Ausserordentliches war, sondern als ein
Glied in der Kette der vielgestaltigen
religiösen Bewegungen des Hochmittelalters
(12./13. Jahrhundert) zu betrachten ist. Viele
Laien wollten sich von der priesterlichen
Bevormundung emanzipieren und drängten
nach einer eigenständigen Teilnahme an den

religiösen Grundfragen, zugleich aber auch
nach einer Verinnerlichung des kirchlichen
Lebens. So stand hinter dem Beginenwesen
der Wunsch, auch für den «in der Welt»
lebenden Laien ein religiöses Leben zu
ermöglichen. Aus dem allgemein verbreiteten
religiösen und sozialen Aufbruch des 12.
Jahrhunderts entwickelte sich auch eine
sozialreligiöse Frauenbewegung, die sich im steten
Wandel den gesellschaftlichen Gegebenheiten
anpassen musste.

Beginen in Basel

Wie sah denn diese Beginenbewegung in Basel
aus? Unter welchen gesellschaftlichen
Gegebenheiten spielte sie sich hier ab?

Berühmt ist in der Basler Beginengeschichte
vor allem der Basler Beginenstreit, der von
1400/04 bis 1411 dauerte, auf den ich aber
nicht im Detail eingehen möchte. Er ist nur



eines von vielen Beispielen, wo der Streit um
die Lebensweise der Beginen die öffentliche
Ordnung erschütterte.
Um 1400 hatte Basel weniger als 10000
Einwohner, darunter etwa 400 Beginen,
überwiegend Frauen aus ärmeren Schichten, die in
über 20 Beginenhäuser lebten. Sie betätigten
sich vor allem in der Seelsorge, in der
Krankenpflege und im Totendienst, ernährten
sich aber auch durch Bettel. Der Bettel, der
mit dem Ideal der Armut einherging, erregte
vermehrt Anstoss unter den städtischen

Bürgern. Bettel von körperlich gesunden Frauen
wurde von einer auf Leistung ausgerichteten
städtischen Gesellschaft zunehmend als

Schmarotzertum betrachtet (es lebten ja
bereits die straff organisierten «Bettelorden» -
Franziskaner und Dominikaner - von derartigen

Einkünften). Der Einwand, die Beginen
würden sich vom Bettel statt von der Handarbeit

ernähren, wurde zu einem Hauptvorwurf
im Basler Beginenstreit. Weiter warf man
ihnen vor, sich widerrechtlich den geistlichen
Stand anzumassen. Die gut erhaltene
Dokumentation des Basler Beginenstreits zeigt
jedoch, dass es darin nur sekundär um die
Lebensweise der Beginen ging. Vielmehr
gerieten die Beginen in das Spannungsfeld
anderer widerstreitender Gruppierungen, die
auf ihrem Rücken die eigenen Konflikte
austrugen. Als Konsequenz der ersten Beginen-
verfolgungen in Basel von 1404 und der zweiten

von 1411 gaben viele der Frauen ihre
Lebensweise auf oder verliessen die Stadt.
Beeindruckt hat mich an der Beginenbewe-
gung der Grundgedanke, dass sich vor ziemlich

genau 600 Jahren gleichgesinnte Frauen
ausserhalb der gesellschaftlichen Konventionen

und Traditionen zusammenschlössen.
Uber den Umweg Beginentum durchbrachen
sie in gewissem Sinne die Rolle der Frau, die
weitestgehend auf ihre Aufgabe als Mutter
und Erzieherin reduziert wurde, welche für
den Nachwuchs verantwortlich war. Mit den

Beginengemeinschaften war ein Zufluchtsort
geschaffen worden für die alleinstehende Frau,
die ausserhalb der Ehe und ausserhalb des

Klosters ihr Leben gestalten wollte.

Nachrichten
aus dem Kloster

Abt Lukas Schenker

P. Gregor Imholz wird Weltpriester

P. Gregor Imholz, der schon seit einigen
Jahren ausserhalb unseres Klosters lebt und
seit 2002 eine Pfarrstelle im Engadin versieht,
hat sich nun entschlossen, die Konsequenzen
zu ziehen und aus dem Kloster Mariastein
auszutreten. Der Bischof von Chur war bereit,
ihn als Weltpriester in seine Diözese
aufzunehmen. Die entsprechenden kirchenrechtlichen

Dokumente von Rom und Chur wurden

im Verlaufe des Monats Februar 2005
ausgestellt und traten somit in Kraft. Wir
wünschen Gregor Christian Imholz auf
seinem Weg und für seine Arbeit im Dienste
des Bistums Chur Gottes reichen Segen.

Ausstellung

Im Raum über dem Zugang zur Gnadenkapelle

ist ab 1. Mai 2005 eine Ausstellung

zu sehen zum Thema: Rund ums
Mariasteiner Gnadenbild (Gewänder,
Schmuck und vieles mehr). Geöffnet an
Sonn- und Feiertagen (an Werktagen bitte

an der Pforte melden).

Goldene Profess

Am Samstag, 14. Mai 2005, wird Br. Anton
Abbt das 50-jährige Jubiläum seiner Profess
als Mönch des Klosters Mariastein feiern:
10.00 Uhr Eucharistiefeier in der

Basilika Mariastein

90


	Frauen auf dem Weg in die Selbstständigkeit : Begegnung mit den Beginen

