Zeitschrift: Die Glocken von Mariastein
Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 81 (2004)

Heft: [7]

Artikel: Zwischen Traum und Tag : Gregor der Grosse - ein geistlicher Meister
Autor: Sury, Peter von

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1030546

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1030546
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zwischen Traum und Tag

Gregor der Grosse — ein geistlicher Meister

L. Peter von Sury

Die Nacht vergeht. ..

Es ist kurz vor sechs Uhr. Im Mariasteiner
Chorgestiihl sitzen und schweigen die Mén-
che, in sich versunken. Zwischendurch ein
spontanes Gihnen, ein kriftiges Schniuzen,
ein befreiendes Riuspern. Dann wieder Stille,
jene wunderbare Morgenstille, welche die
Klosterkirche erfiillt in diesen Minuten, da die
alte Nacht sich spurlos in den neuen Tag auf-
16st. Triumen sie? Horchen sie?

In der Dimmerung der frithen Stunde tritt
ein Mitbruder ans Chorpult, um die zweite
Lesung, die «Viterlesungy, vorzutragen. Sie ist
gedacht als Kommentar zu dem Abschnitt aus
der Heiligen Schrift, der eine Viertelstunde
zuvor als erste Lesungvorgelesen worden ist. So
sah es Benedikt vor, als er in seiner Kloster-
regel die Strukeur des Chorgebetes minuzids
festlegte. Es sollte, neben der Bibel, auch aus
den Schriften der «anerkannten und recht-
gliubigen katholischen Viter» vorgelesen wer-
den. Unter ihnen natiirlich und vor allem
Augustinus, unvermeidlich, weil unermesslich.
Aber auch andere: Ambrosius von Mailand,
Basilius der Grosse, Beda der Ehrwiirdige,
Bernhard von Clairvaux, Bonaventura, Cisa-
rius von Arles, Cyprian von Karthago, Cyrill
von Jerusalem, Ephrem der Syrer, Hierony-
mus, Ignatios von Antiochien, Irendus von
Lyon, Johannes Chrysostomus, Johannes von
Damaskus, Klemens von Rom, Leo der Gros-
se. Neben diesen Klassikern haben inzwischen
auch welche aus jiingerer Zeit einen Platz
erhalten: Angelus Silesius, Johann Michael
Sailer, John Henry Newman, Romano Guardi-
ni, Heinrich Schlier, das Zweite Vatikanische

Konzil. Sogar ein paar Frauenstimmen sind zu
héren: Gertrud die Grosse, Hildegard von
Bingen, Edith Stein... Die Kirche denkt in
Jahrhunderten. Nach dreissig Klosterjahren
sind sie mir zu alten Bekannten geworden, ge-
legentlich etwas einschlifernd, ihre Bibelaus-
legung manchmal recht eigenwillig, aber auch
tiberraschend, einleuchtend, anregend.

Unter diesen «Viterlesungen» finden sich je-
des Jahr auch rund zwei Dutzend Texte von
Gregor dem Grossen'. Einen davon zitiert Abt
Lukas in seinem Beitrag (siche S. 183), ent-
nommen Gregors Predigten zum Buch Eze-
chiel: «Menschensohn, ich gebe dich dem
Haus Israel als Wichter» (Ez 3,17).

Die Demut — Lehrerin und Mutter
der Tugenden

Er weiss, dass «Gregor» aus dem Griechischen
kommt und «Wichter» bedeutet. Daher be-
zieht er das Wort, mit dem Gott den Ezechiel
zum Propheten und Wichter in Israel bestell-
te, ohne Umschweife auf sich. Auch ithm, dem
Bischof von Rom, ist das Wichteramt {iber-
tragen, wozu die Pflicht zur Predigt gehért. Er
spiirt sein Ungentigen und scheut sich nicht,
in der ersten Person zu reden: von seinen Ge-
fithlen und Grenzen, von seinen Angsten und
Sorgen, von seinem inneren Ringen und von
seinen dusseren Schwierigkeiten: «Es ist be-
merkenswert, dass der Herr einen Mann, den
er zum Predigen sendet, Wichter> nennt. Der
Wiichter steht immer erbiht, um zu sehen, was
von weitem kommt. Wer daher zum Wichter fiir
sein Volk bestellt wird, muss durch seine Lebens-
fiihrung hoch stehen, damit er durch Voraussicht

207



niitzen kann. — Wie hart ist fiir mich, was ich da
sage: im Sprec/aen treffe ich mich selbst; denn
meine Zunge ist der Predigt nicht so gewachsen,
wie sie es miisste, und soweit sie ihr gewachsen ist,
bleibt das Leben hinter dem zuriick, was die
Zunge predigt. — Ich weigere mich nicht, meine
Schuld zu bekennen. Ich sehe meine Stumpfheit
und Nachlissigkeit. Vielleicht erwirkt mir mei-
ne Einsicht in die Schuld Vergebung beim giiti-
lichen Richter» (Predigten zu Ezechiel 1,11).

In diesem Bekenntnis lisst Gregor jenes Ideal
anklingen, das bei den alten Romern der
«Redner» — ein Verantwortungstriger in der
res publica — verkorperte. Dessen Uberzeu-
gungskraft und Glaubwiirdigkeit beruhten
nicht auf brillanter Beredsamkeit, sondern auf
moralischer und menschlicher Integritit.
Wird dieses hohe Ideal vom christlichen
Glauben veredelt, so reift es zur Haltung der
Demut. In den Augen Gregors ist sie erste Vo-
raussetzung fiir den Hirten und Lehrer. Aus-
gehend vom Schriftwort «Du aber Ijob, hor
doch auf meine Rede, all meinen Worten leih
dein Ohr!» (Ijob 33,1), meint er, dass die An-
massenden es nicht fertig bringen, ihre Lehre
in Demut vorzubringen und ihre richtigen Er-
kenntnisse in der richtigen Weise anzubieten;
«der Anmassende kommit sich vor, als throne er
im Lebrvortrag auf einem hoben Gipfel und
schaue hinab auf die Horer tief unten. Nicht als
Ratgeber spricht er zu ihnen, sondern als Herr-
scher, und kaum dazu lisst er sich herab. — Im
Gegensatz dazu flieht die wabre Wissenschaft

"Von Gregors Werken sind zurzeit zwei in
deutscher Ubersetzung erhiltlich:

Gregor der Grosse: Homiliae in Evangelia.
Evangelienhomilien. Lateinisch — deutsch.
Ubersetzt und herausgegeben von Michael
Fiedrowicz; Herder, Freiburg i. Br. 1997, 1998
(Fontes Christiani, Bd. 28). Teil 1 373 S., Teil
2 548 S.

Gregor der Grosse: Der hl. Benedikt. Buch IT
der Dlaloge lateinisch — deutsch. Herausgege-
ben im Auftrag der Salzburger Abtekonferenz.
Eos-Verlag, St. Ottilien 1995. 245 S. Farbig

illustriert.

208

den Febler der Uberbeblichkeit umso entschiede-
ner schon im Denken, umso mehr, je brennender
sie. mit den Pfeilen der Worte [Gottes] den
Urheber allen Stolzes verfolgt. Sie hiitet sich,
durch eine iiberbebliche Lebensweise den Feind
zu rithmen, den sie im Herzen der Horer mit
heiliger Rede bekimpft. Die Demut nimlich, die
Lebrerin und Mutter aller Tugenden, bemiibt
sich, die Demut im Wort auszusprechen und im
Leben aufzuzeigen. So predigt sie den Jiingern
der Wahrheit die Demut mebr durch Leben als
durch Reden» (Moralia in Iob 23,13).

«Die Welt ist voll von Bischofen»

In solchen Ausserungen wird spiirbar, von
welch hohem Berufsethos Gregor beseelt war.
Nicht nur bei andern, sondern auch und vor
allem bei sich selber sieht er die reale Gefahr,
dass er dem Beispiel und Auftrag des Guten
Hirten nicht gerecht wird. Die Worte Jesu:
«Die Ernte ist gross, aber der Arbeiter sind
wenige. Bittet also den Herrn der Ernte, Ar-
beiter in seine Ernte zu senden» (Mt 9,37)
kommentiert Gregor gar nicht schmeichel-
haft: «Es gibt Menschen, die das Gute hiren
michten, aber es feblen die, die es verkiinden.
Siehe, die Welt ist voll von Bischifen. Aber
Arbeiter in der Ernte Gottes sind selten. Denn
wir tibernehmen zwar das Amt des Priesters,
aber wir erfiillen seine Aufgabe nicht... Doch
damit keinem ungerecht erscheint, was ich sage,
klage auch ich mich selbst an, obgleich ich gegen
meinen Willen unter dem Zwang dieses barba-
rischen Zeitalters stehe. Wir sind in dusserliche
Geschifte abgeglitten. .. Die Aufgabe der Predigt
aber vernachlissigen wir, und wie ich sehe, wer-
den wir zu unserer Strafe Bischife genannt, denn
wir tragen zwar den Ehrennamen, besitzen aber
nicht die Kraft des Amtes. Die uns Anvertrauten
verlassen Gott, und wir schweigen. Sie sind in
bise Taten verstrickt, und wir weisen sie nicht
zurecht. — Doch wie sollten wir das Leben der
andern bessern kinnen, da wir das eigene ver-
nachlissigen? Unsere Sorge ist auf das Weltliche
gerichtet. Umso unempfindlicher sind wir im In-
nern, je ezﬁiger wir uns den dusseren Dingen zu-
wenden. ..» (Predigt zu den Evangelien 1,17).



In diesen Worten spricht Gregor eine Span-
nung an, die ihm oft und oft zu schaffen
macht. Durch sein Amt sieht er sich gezwun-
gen, sich mit vielen weltlichen Dingen zu be-
fassen. Gleichzeitig weiss er, dass er als Bischof
und als Verkiindiger — eben als Wichter — nur
dann etwas erreichen kann, wenn er sich mit
grosster Sorgfalt um die eigene Innerlichkeit
kiimmert. Den Wunsch, sich in die Beschau-
lichkeit des Klosters zuriickzuziehen, durch-
schaut er als grosse Versuchung; er weiss, dass
er beauftragt ist, im Dienst am Mitmenschen
und an Gottes Volk titig zu sein, ohne Riick-
sicht auf seine personlichen Vorlieben. Glei-
ches verlangt er von den Bischofen: «Es gibt
solche, die mit grossen Gaben ausgestattet sind,
die aber ibhre Sorge einzig nur der Betrachtung
widmen, dem Niichsten durch die Predigt nicht
niitzen wollen, dagegen rubige Zuriickgezogen-
heit und beschauliche Einsamkeit lieben. Wenn
sie dariiber strenger zur Rechenschaft gezogen
werden, sind sie ohne Zweifel fiir so viele verant-
wortlich, als aus ihrem iffentlichen Auftreten
Nutzen gezogen hitten. Denn mit welcher Be-
rechtigung zieht einer, der durch hervorragende
Tiitigkeit anderen dienen kinnte, seine Stille
dem Nutzen der anderen vor, wenn sogar Jesus,
der Eingeborene des hichsten Vaters, um vielen
zu niitzen, den Schoss des Vaters verliess und in
unsere Mirte trat?» (Pastoralregel 1,5).

Die Frage nach dem rechten Tun

Vordringliches Anliegen ist ihm, die Men-
schen zum richtigen Tun anzuleiten. Denn
der Glaube will und muss sich in entspre-
chenden Werken manifestieren. Die Worte
des auferstandenen Herrn — «Wer glaubt und
sich taufen ldsst, wird gerettet...» (Mk 16,16)
— legt Gregor so aus: «Vielleicht sagt jeder bei
sich: Ich glaube, also werde ich gerettet. Ganz
recht — wenn er den Glauben in Werken be-
wihrt... Wenn dem so ist, dann muss die Echt-
heit unseres Glaubens beim Anblick wunseres
Lebens sichtbar sein. Dann néimlich sind wir
wirklich Glaubende, wenn wir in unseren Taten
ausfiibren, was wir mit Worten versprechen. Am
Tauftag haben wir versprochen, allen Werken des

alten Feindes abzusagen und auf all sein Ge-
pringe zu vergichten. Darum mdage ein jeder von
euch die Augen des Geistes wieder zu aufmerksa-
mer Selbstbesinnung fiibren. Wenn er nach der
Taufe hiilt, was er versprochen hat, dann ist er
geborgen und darf sich freuen, dass er glinbig
ist» (Predigt zu den Evangelien 2,29). Zu sol-
chem Tun dringt auch die Liebe, die das
eigentliche «Gesetz Gottes» ist: «Denn immer
lesen wir mit ihr im Herzen, wie die Gebote in
der Tar zu verwirklichen sind... Von ibm sagt
Paulus: Einer trage des anderen Last; so werdet
ihr das Gesetz Christi erfiillens (Gal 6,2). Was
kinnten wir treffender unter dem Gesetz Christi
verstehen als die Liebe, die wir wirklich zur Voll-
endung bringen, wenn wir aus Liebe zu Christus
die Lasten der Briider tragen?» (Moralia in Iob
10,6).

Auf das Doppelgebot der Liebe zu Gott und
zum Mitmenschen kommt Gregor gern zu
sprechen. Er findet es in der Heiligen Schrift
oft angedeutet. So bemerkt er, wie unter-
schiedlich die beiden Propheten Jesaja und Je-
remia auf ihre Berufung reagieren. Wihrend
jener sofort bereit ist — «Hier bin ich, sende
mich!» (Jes 6,8) —, zogert dieser: «Ach, mein
Gott und Herr, ich kann doch nicht reden, ich
bin ja noch so jung» (Jer 1,6). In Gregors Deu-
tung manifestiert sich sein unbekiimmerter
Umgang mit den Worten der Schrift: «4usser-
lich klang die Antwort der beiden ganz verschie-
den, und doch ist sie der gleichen Quelle der Lie-
be entstromt. Denn es gibt zwei Gebote der
Liebe: das der Gottesliebe und das der Néchsten-
liebe. Jesaja verlangte, dem Niichsten durch das
tiitige Leben zu niitzen, und wiinschte deshalb
das Predigtamt; Jeremia aber verlangte, sich im
beschaulichen Leben ungestort der Liebe zum
Schipfer hingeben zu kinnen, darum erhob er
Einspruch gegen die Sendung zum Predigtamt.
Was also der eine in loblicher Weise wiinschte,
davor bebte der andere in [oblicher Weise
zuriick. .. » (Brief 7,4). Die Stelle aus dem Lu-
kas-Evangelium — «Jesus sandte seine Jiinger
zu zweit voraus in alle Stidte und Ortschaften,
in die er selber gehen wollte» (Lk 10,2) — kom-
mentiert er dhnlich: «Unser Herr und Erloser
gibt uns seine Mahnungen manchmal mit Wor-

209



ten, manchmal mit Taten. Auch die Taten sind
Gebote; denn indem er schweigend etwas tut,
Zeigt er uns, was wir tun sollen. So schickt er die
Jiinger zu zwei und zwei, weil es zwei Gebote der
Liebe gibt: Gottesliebe und Nichstenliebe. Zu
zweit schickt der Herr die Jiinger zum Predigen
aus, um uns ohne Worte einzuschérfen, dass kei-
ner das Predigtamt iibernebmen darf, der die
Liebe zum andern nicht hat» (Predigt zu den
Evangelien 1,17; der Text wird am 18. Okto-

Gregor der Grosse in Mariastein:

Am  Chorpult, 1958 wvon P Beda Weisser
(1894—1970) geschnitzt und mit den vier
Monchen und Kirchenlehrern Basilius, Gregor,
Beda und Anselm geschmiickr (Hohe der Figur:
22 em)...

210

ber, am Fest des heiligen Lukas vorgelesen).
Zum Tun des Predigers und Wichters gehort
auch die Solidaritit mit den Armen: «Wias
haben wir zu tun, die wir der grossen Ebre ge-
wiirdigt wurden, nach Christus den Namen
«Christen> zu tragen, heiliger Stamm, kinigliche
Priesterschaft, erwihltes Volk, sein Eigentum,
Jiinger des giitigen und menschenfreundlichen
Christus...? Was werden wir tun, die wir ein
solches Beispiel des Erbarmens und Mitleidens
erhalten haben?... Ich kann nicht im Uberfluss
leben, wiihrend die Armen Not leiden; in ange-
nehmer Gesundheit leben, wenn ich nicht die
Wunden der Kranken pflege; ich kann nicht
Speise und Kleidung und Obdach haben, wenn
ich nicht den Armen das Brot breche, ihnen
Kleidung gebe und sie in mein Haus aufneh-
me...» (Predigt zu den Evangelien 15,18).
Ebenso ist die Zivilcourage ein Teil der seel-
sorgerlichen Aktivitit; der Wichter muss sich
getrauen, den Michtigen zu widersprechen.
Dem Wort Ezechiels: «Ihr seid nicht in die
Bresche gesprungen. Thr habt keine Mauer fiir
das Haus Israel errichtet, damit es am Tag des
Herrn im Kampf standhalten kann» (Ez 13,5)
gibt Gregor diesen Sinn: «/n die Bresche sprin-
gen heisst: zur Verteidigung der Herde mit offe-
nem Wort den Michtigen der Welt entgegentre-
ten. Am lag des Herrn im Kampf standhalten
heisst: den bisen Angreifern aus Liebe zur Ge-
rechtigkeit widerstehen» (Pastoralregel 2,4).

Das Herz Gottes im Wort Gottes entdecken

In all diesen Ausfithrungen wird deutlich, wo
Gregor die Richtschnur zum rechten Tun
findet. Es ist die Heilige Schrift, mit der er un-
unterbrochen intimen Kontake pflegt, in einer
Art und Weise, die fiir die Kirche der ersten
Jahrhunderte und bis weit ins Mittelalter
selbstverstindlich, ja ein unbedingtes Muss
war. Im unermiidlichen Studium der Bibel
fithlt Gregor den Puls Gottes; Gottes Worte
offenbaren ihm das Herz Gottes, wie er sich in
lateinischer Knappheit ausdriickt: Disce cor
Dei in verbis Dei. Umgekehrt lernt der
Mensch, wenn er sich ins Wort der Schrift ver-

tieft, sich selber kennen: «Die Heilige Schrifi



ist fiir die Augen unserer Seele wie ein Spiegel, in
dem wir unser inneres Antlitz betrachten kin-
nen. Wir erkennen darin unsere Hiisslichkeir ge-
nauso wie unsere Schonbeit ...» (Moralia in Iob
2.1},

Gregor weiss, dass die Heilige Schrift ver-
stindliche und schwierigere Passagen enthilt.
Den Auftrag an den Propheten Ezechiel:
«Menschensohn, iss diese Buchrolle, dann geh
und rede zu den Sohnen Israels. Ich 6ffnete
meinen Mund, und er liess mich die Rolle
essen» (Ez 3,1f) versteht Gregor so: «Die Hei-
lige Schrift ist unsere Speise und unser Trank.
Daber spricht der Herr durch einen anderen
Propheten die Drobung aus: dch schicke den
Hunger ins Land, nicht den Hunger nach Brot,
nicht Durst nach Wasser, sondern nach einem
Wort des Herrn> (Am 8,11). Da er also sagt, dass
wir an Hunger und Durst zugrunde geben, so-
bald er uns sein Wort entzieht, macht er offen-
kundig, dass seine Worte fiir uns Speise und
Trank sind. Doch ist zu beachten, dass dieses
Wort einmal Speise, ein andermal Trank ist.
Dann ist die Schrift Speise, wenn wir dunklen
Stellen begegnen, die uns ohne Erklirung unver-
stindlich bleiben; denn was erliutert werden
muss, damit es verstanden wird, muss gewisser-
massen gekaut werden, damit es dann verspeist
werden kann. In leicht verstindlichen Stellen
hingegen ist die Schrift wie ein Trank: Ein Ge-
trink schlucken wir, obne es zu kauen. Die
klaren Gebote trinken wir, denn wir verstehen
ste ohne spezielle Erklirung» (Predigten zu Eze-
chiel 1,10). Keiner, der sich vertrauensvoll
dem Wort Gottes und der Heiligen Schrift zu-
wendet, geht leer aus: «Geistesstarke Leser
schult sie in ihren dunklen Aussagen und kind-
liche gewinnt sie mit schlichter Redeweise. Sie ist
nicht unzuginglich, dass man sich vor ibr scheu-
en miisste, aber auch nicht so leichthin ver-
stiindlich, dass man sie gleichgiiltic nimmt. Auch
bei hiufigem Lesen lisst sie keinen Widerwillen
aufkommen, hingegen liebt man sie um so mebr,
Je ausgiebiger man sie besinnlich liest. Mit ihren
schlichten Worten ist sie eine Hilfe fiir die Seele
des Lesers, erbebt diese mit ihrem erbabenen
Sinngehalt. In gewisser Weise wiichst sie mit den
Lesern, wird von ungeschulten Lesern einiger-

massen verstanden, von gelehrten aber immer
neu entdeckt» (Moralia in Iob 20,1). Mit die-
sen ahnungsvollen Worten entpuppt sich Gre-
gor als ein grosser Meister der Lectio divina,
die dem Glaubenden Schritt fiir Schritt das
Verstindnis des Gotteswortes erschliesst und
thn hinfithrt zur vollendeten Schau, zur con-
templatio, zur beseligenden Begegnung mit
dem WORT, das fiir uns Fleisch geworden ist.
Mit Ergriffenheit belehrt uns Gregor am Fest
der heiligen Maria Magdalena (22. Juli) iiber
diese Zusammenhinge: «Maria Magdalena
suchte ihn vor dem Grab, Jesus, den sie nicht
gefunden hatte, und weinte beim Suchen. Vom
Feuer der Liebe entziindet, gliihte sie in Sehn-
sucht nach ihm, weil sie meinte, man habe ihn
weggebracht. So kam es, dass sie allein ihn dort
sah, weil sie geblieben war, um ihn zu suchen.

...und als Medaillon (4 x 2,8 cm), eingelassen
in den Fuss des Primizkelchs von P Gregor Roth
(1886—1964) aus dem Jahr 1911. — Die Statue
von Gregor dem Grossen krint iibrigens auch
den Hochaltar von 1680, ein Standort, der sie
zum Fotografieren unerreichbar machr.

211



Beharrlichkeit ist die Kraft guter lat, und die
Stimme der Wahrbeit spricht: <Wer bis zum Ende
standhaft bleiby, der wird geretrers (Mr 10,22).
— Sie begann zu suchen und konnte nicht finden.
Sie suchte beharrlich weiter, und sie fand. Durch
den Aufschub wuchs die Sebnsucht, und im
Wachsen ergriff sie, was sie gefunden hatte: Hei-
lige Sebnsucht wichst durch den Aufschub.
Nimmit sie durch den Aufschub ab, so war es kei-
ne Sehnsucht. Von dieser Liebe gliihte ein jeder,
der zur Wahrheit gelangt ist. Darum sagt David
(in Psalm 42): Meine Seele diirstet nach dem le-
bendigen Gott. Wann darf ich kommen und
Gottes Antlitz schauen? Darum spricht auch die
Kirche im Hobenlied: Ich bin krank vor Liebe
(Hld 2,5)» (Predigt zu den Evangelien 2,25).
Mit dem Zitat aus dem Hohenlied zeigt Gre-
gor, dass ihm dieser bezaubernde biblische
Text besonders lieb war. In dem Zusammen-
hang ldsst er uns in die Tiefe seines Herzens
blicken und vermittelt uns eine Ahnung von
dem, was die Fiille des Lebens sein kénnte: «/n
diesem Buch, das den Titel das (Hobelied) triigt,
werden Worte einer leiblichen Liebe gebrauchs,
damit die Seele durch Worte, die ihr vertraut
sind, aus der Erstarrung gelist, wieder warm
wird und durch die Worte iiber die irdische Liebe
zur hoheren Liebe gelangt. Um unser Herz in
heiliger Liebe zu entziinden, gebraucht Gott
sogar Worte, die von unserer irdischen Liebe spre-
chen. Aber wenn er sich in seiner Sprache so zu
uns herablisst, will er uns auf die hihere Ebene
des Verstehens fiihren. Denn aus den Worten der
irdischen Liebe lernen wir, zu welcher Glut gite-
licher Liebe wir entbrennen sollen» (Expos. ad
Canticum Proslog.).

Der Tag bricht an...

Die Kirchenuhr schligt sechs Uhr. Mit dem
ausklingenden Glockenschlag verbinden sich
die letzten Worte der zweiten Lesung. In der
Antwort Gottes an Ijob (38,1-30; 40,1-8)
schaut Gregor die Schénheit der Schépfung in
eins mit der Herrlichkeit der Erlésung: «Die
Diéimmerung oder Morgenrite leitet von der Fins-
ternis iiber zum Licht. Darum wird die ganze
Kirche der Auserwiblten nicht mit Unrecht als

212

Gebetsanliegen 2004

August

Die Weltkirche betet...

Dass die Europiische Union aus ihrem
christlichen Erbe bestindig neue Kraft
schopfe.

Die Kirche in der Schweiz betet...
Dass unter den Missionsgemeinschaften
Verbundenheit, Solidaritit und Zusam-
menarbeit wachse.

September

Die Weltkirche betet...

Dass der Beitrag der dlteren Menschen zum
geistlichen und menschlichen Fortschritt
der Gesellschaft anerkannt wird.

Die Kirche in der Schweiz betet...

Dass die Frauen ihre besondere Sendung in
der Kirche erkennen und sie in Treue leben.

Morgenrite oder Morgendimmerung bezeichnet.
Denn indem sie aus der Finsternis des Unglau-
bens zum Licht des Glaubens gefiibrt wird, iffnet
sie sich nach der Finsternis ibnlich wie die Mor-
genrite durch den Glanz ewiger Herrlichkeit dem
Iageslicht. Daber heisst es treffend im Hobenlied:
Wer ist, die da erscheint wie das Morgenrot?
(Hld 6,10)... Als daber Paulus sagte: (Die Nacht
ist vorgeriickt, fubr er nicht fort: aund der Tag ist
dw, sondern: «der Tag ist nahe> (Rim 13,12). Da
er nach dem Ende der Nacht noch nicht sagt, der
Iag sei gekommen, sondern nur, er sei genaht,
zeigt er ohne Zweifel, dass er sich nach der Fins-
ternis vor Sonnenaufgang, noch in der Morgen-
rite befindet. Die heilige Kirche der Auserwihl-
ten wird aber dann ganz Tag sein, wenn es das
Dunkel der Siinde nicht mebr gibt. Dann wird
sie ganz lag sein, wenn sie in der vollkommenen
Glut des inneren Lichtes leuchtet» (Moralia in
Iob 29,2). —

Horchten sie? Triumten sie?



	Zwischen Traum und Tag : Gregor der Grosse - ein geistlicher Meister

