
Zeitschrift: Die Glocken von Mariastein

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 81 (2004)

Heft: [7]

Artikel: Zwischen Traum und Tag : Gregor der Grosse - ein geistlicher Meister

Autor: Sury, Peter von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030546

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030546
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zwischen Traum und Tag
Gregor der Grosse - ein geistlicher Meister

P. Peter von Sury

Die Nacht vergeht...

Es ist kurz vor sechs Uhr. Im Mariasteiner
Chorgestühl sitzen und schweigen die Mönche,

in sich versunken. Zwischendurch ein

spontanes Gähnen, ein kräftiges Schnäuzen,
ein befreiendes Räuspern. Dann wieder Stille,
jene wunderbare Morgenstille, welche die
Klosterkirche erfüllt in diesen Minuten, da die
alte Nacht sich spurlos in den neuen Tag
auflöst. Träumen sie? Horchen sie?

In der Dämmerung der frühen Stunde tritt
ein Mitbruder ans Chorpult, um die zweite
Lesung, die «Väterlesung», vorzutragen. Sie ist
gedacht als Kommentar zu dem Abschnitt aus
der Heiligen Schrift, der eine Viertelstunde
zuvor als erste Zewwgworgelesen worden ist. So
sah es Benedikt vor, als er in seiner Kloster-
regel die Struktur des Chorgebetes minuziös
festlegte. Es sollte, neben der Bibel, auch aus
den Schriften der «anerkannten und
rechtgläubigen katholischen Väter» vorgelesen werden.

Unter ihnen natürlich und vor allem
Augustinus, unvermeidlich, weil unermesslich.
Aber auch andere: Ambrosius von Mailand,
Basilius der Grosse, Beda der Ehrwürdige,
Bernhard von Clairvaux, Bonaventura, Cäsa-
rius von Arles, Cyprian von Karthago, Cyrill
von Jerusalem, Ephrem der Syrer, Hieronymus,

Ignatios von Antiochien, Irenäus von
Lyon, Johannes Chrysostomus, Johannes von
Damaskus, Klemens von Rom, Leo der Grosse.

Neben diesen Klassikern haben inzwischen
auch welche aus jüngerer Zeit einen Platz
erhalten: Angelus Silesius, Johann Michael
Sailer, John Henry Newman, Romano Guardini,

Heinrich Schlier, das Zweite Vatikanische

Konzil. Sogar ein paar Frauenstimmen sind zu
hören: Gertrud die Grosse, Hildegard von
Bingen, Edith Stein... Die Kirche denkt in
Jahrhunderten. Nach dreissig Klosterjahren
sind sie mir zu alten Bekannten geworden,
gelegentlich etwas einschläfernd, ihre Bibelauslegung

manchmal recht eigenwillig, aber auch
überraschend, einleuchtend, anregend.
Unter diesen «Väterlesungen» finden sich
jedes Jahr auch rund zwei Dutzend Texte von
Gregor dem Grossen1. Einen davon zitiert Abt
Lukas in seinem Beitrag (siehe S. 183),
entnommen Gregors Predigten zum Buch
Ezechiel: «Menschensohn, ich gebe dich dem
Haus Israel als Wächter» (Ez 3,17).

Die Demut - Lehrerin und Mutter
der Tugenden

Er weiss, dass «Gregor» aus dem Griechischen
kommt und «Wächter» bedeutet. Daher
bezieht er das Wort, mit dem Gott den Ezechiel

zum Propheten und Wächter in Israel bestellte,

ohne Umschweife auf sich. Auch ihm, dem
Bischof von Rom, ist das Wächteramt
übertragen, wozu die Pflicht zur Predigt gehört. Er
spürt sein Ungenügen und scheut sich nicht,
in der ersten Person zu reden: von seinen
Gefühlen und Grenzen, von seinen Ängsten und
Sorgen, von seinem inneren Ringen und von
seinen äusseren Schwierigkeiten: «Es ist
bemerkenswert, dass der Herr einen Mann, den

er zum Predigen sendet, <Wächter> nennt. Der
Wächter steht immer erhöht, um zu sehen, was

von weitem kommt. Wer daher zum Wächterfür
sein Volk bestellt wird, muss durch seine

Lebensführung hoch stehen, damit er durch Voraussicht

207



nützen kann. — Wie hart istfür mich, was ich da

sage: im Sprechen treffe ich mich selbst; denn
meine Zunge ist der Predigt nicht so gewachsen,
wie sie es müsste, undsoweit sie ihrgewachsen ist,
bleibt das Leben hinter dem zurück, was die

Zunge predigt. — Ich weigere mich nicht, meine
Schuld zu bekennen. Ich sehe meine Stumpfheit
und Nachlässigkeit. Vielleicht erwirkt mir meine

Einsicht in die Schuld Vergebung beim
göttlichen Richter» (Predigten zu Ezechiel 1,11).
In diesem Bekenntnis lässt Gregor jenes Ideal
anklingen, das bei den alten Römern der
«Redner» - ein Verantwortungsträger in der
res publica - verkörperte. Dessen
Uberzeugungskraft und Glaubwürdigkeit beruhten
nicht auf brillanter Beredsamkeit, sondern auf
moralischer und menschlicher Integrität.
Wird dieses hohe Ideal vom christlichen
Glauben veredelt, so reift es zur Haltung der
Demut. In den Augen Gregors ist sie erste

Voraussetzung für den Hirten und Lehrer.
Ausgehend vom Schriftwort «Du aber Ijob, hör
doch auf meine Rede, all meinen Worten leih
dein Ohr!» (Ijob 33,1), meint er, dass die An-
massenden es nicht fertig bringen, ihre Lehre
in Demut vorzubringen und ihre richtigen
Erkenntnisse in der richtigen Weise anzubieten;
«der Anmassende kommt sich vor, als throne er
im Lehrvortrag auf einem hohen Gipfel und
schaue hinab aufdie Hörer tiefunten. Nicht als

Ratgeber spricht er zu ihnen, sondern als Herrscher,

und kaum dazu lässt er sich herab. — Im
Gegensatz dazu flieht die wahre Wissenschaft

'Von Gregors Werken sind zurzeit zwei in
deutscher Ubersetzung erhältlich:
Gregor der Grosse: Homiliae in Evangelia.
Evangelienhomilien. Lateinisch — deutsch.
Übersetzt und herausgegeben von Michael
Fiedrowicz; Herder, Freiburg i. Br. 1997,1998
(Fontes Christiani, Bd. 28). Teil 1 373 S., Teil
2 548 S.

Gregor der Grosse: Der hl. Benedikt. Buch II
der Dialoge, lateinisch - deutsch. Herausgegeben

im Auftrag der Salzburger Äbtekonferenz.
Eos-Verlag, St. Ottilien 1995. 245 S. Farbig
illustriert.

den Fehler der Überheblichkeit umso entschiedenerschon

im Denken, umso mehr, je brennender
sie mit den Pfeilen der Worte [Gottes] den
Urheber allen Stolzes verfolgt. Sie hütet sich,
durch eine überhebliche Lebensweise den Feind
zu rühmen, den sie im Herzen der Hörer mit
heiliger Rede bekämpft. Die Demut nämlich, die
Lehrerin und Mutter aller Tugenden, bemüht
sich, die Demut im Wort auszusprechen und im
Leben aufzuzeigen. So predigt sie den Jüngern
der Wahrheit die Demut mehr durch Leben als
durch Reden» (Moralia in lob 23,13).

«Die Welt ist voll von Bischöfen»

In solchen Äusserungen wird spürbar, von
welch hohem Berufsethos Gregor beseelt war.
Nicht nur bei andern, sondern auch und vor
allem bei sich selber sieht er die reale Gefahr,
dass er dem Beispiel und Auftrag des Guten
Hirten nicht gerecht wird. Die Worte Jesu:
«Die Ernte ist gross, aber der Arbeiter sind
wenige. Bittet also den Herrn der Ernte,
Arbeiter in seine Ernte zu senden» (Mt 9,37)
kommentiert Gregor gar nicht schmeichelhaft:

«Es gibt Menschen, die das Gute hören
möchten, aber es fehlen die, die es verkünden.
Siehe, die Welt ist voll von Bischöfen. Aber
Arbeiter in der Ernte Gottes sind selten. Denn
wir übernehmen zwar das Amt des Priesters,
aber wir erfüllen seine Aufgabe nicht... Doch
damit keinem ungerecht erscheint, was ich sage,

klage auch ich mich selbst an, obgleich ich gegen
meinen Willen unter dem Zwang dieses
barbarischen Zeitalters stehe. Wir sind in äusserliche

Geschäfte abgeglitten... DieAufgabe der Predigt
aber vernachlässigen wir, und wie ich sehe, werden

wir zu unserer Strafe Bischöfegenannt, denn

wir tragen zwar den Ehrennamen, besitzen aber
nicht die Kraft des Amtes. Die uns Anvertrauten
verlassen Gott, und wir schweigen. Sie sind in
böse Taten verstrickt, und wir weisen sie nicht
zurecht. — Doch wie sollten wir das Leben der
andern bessern können, da wir das eigene
vernachlässigen? Unsere Sorge ist aufdas Weltliche

gerichtet. Umso unempfindlicher sind wir im
Innern, je eifriger wir uns den äusseren Dingen
zuwenden. » (Predigt zu den Evangelien 1,17).

208



In diesen Worten spricht Gregor eine Spannung

an, die ihm oft und oft zu schaffen
macht. Durch sein Amt sieht er sich gezwungen,

sich mit vielen weltlichen Dingen zu
befassen. Gleichzeitig weiss er, dass er als Bischof
und als Verkündiger — eben als Wächter - nur
dann etwas erreichen kann, wenn er sich mit
grösster Sorgfalt um die eigene Innerlichkeit
kümmert. Den Wunsch, sich in die Beschaulichkeit

des Klosters zurückzuziehen, durchschaut

er als grosse Versuchung; er weiss, dass

er beauftragt ist, im Dienst am Mitmenschen
und an Gottes Volk tätig zu sein, ohne Rücksicht

auf seine persönlichen Vorlieben. Gleiches

verlangt er von den Bischöfen: «Es gibt
solche, die mit grossen Gaben ausgestattet sind,
die aber ihre Sorge einzig nur der Betrachtung
widmen, dem Nächsten durch die Predigt nicht
nützen wollen, dagegen ruhige Zurückgezogenheit

und beschauliche Einsamkeit lieben. Wenn
sie darüber strenger zur Rechenschaft gezogen
werden, sind sie ohne Zweifelfür so viele
verantwortlich, als aus ihrem öffentlichen Auftreten
Nutzen gezogen hätten. Denn mit welcher

Berechtigung zieht einer, der durch hervorragende
Tätigkeit anderen dienen könnte, seine Stille
dem Nutzen der anderen vor, wenn sogar Jesus,

der Eingeborene des höchsten Vaters, um vielen

zu nützen, den Schoss des Vaters verliess und in
unsere Mitte trat?» (Pastoralregel 1,5).

Die Frage nach dem rechten Tun

Vordringliches Anliegen ist ihm, die
Menschen zum richtigen Tun anzuleiten. Denn
der Glaube will und muss sich in
entsprechenden Werken manifestieren. Die Worte
des auferstandenen Herrn - «Wer glaubt und
sich taufen lässt, wird gerettet...» (Mk 16,16)
— legt Gregor so aus: «Vielleicht sagt jeder bei
sich: Ich glaube, also werde ich gerettet. Ganz
recht — wenn er den Glauben in Werken
bewährt. Wenn dem so ist, dann muss die Echtheit

unseres Glaubens beim Anblick unseres
Lebens sichtbar sein. Dann nämlich sind wir
wirklich Glaubende, wenn wir in unseren Taten

ausführen, was wir mit Worten versprechen. Am
Tauftag haben wir versprochen, allen Werken des

alten Feindes abzusagen und auf all sein

Gepränge zu verzichten. Darum möge einjeder von
euch dieAugen des Geistes wieder zu aufmerksamer

Selbstbesinnung führen. Wenn er nach der
Taufe hält, was er versprochen hat, dann ist er

geborgen und darfsich freuen, dass er gläubig
ist» (Predigt zu den Evangelien 2,29). Zu
solchem Tun drängt auch die Liebe, die das

eigentliche «Gesetz Gottes» ist: «Denn immer
lesen wir mit ihr im Herzen, wie die Gebote in
der Tat zu verwirklichen sind... Von ihm sagt
Paulus: <Einer trage des anderen Last; so werdet
ihr das Gesetz Christi erfüllen> (Gal 6,2). Was

könnten wir treffender unter dem Gesetz Christi
verstehen als die Liebe, die wir wirklich zur
Vollendungbringen, wenn wir aus Liebe zu Christus
die Lasten der Brüder tragen?» (Moralia in lob
10,6).
Auf das Doppelgebot der Liebe zu Gott und
zum Mitmenschen kommt Gregor gern zu
sprechen. Er findet es in der Heiligen Schrift
oft angedeutet. So bemerkt er, wie
unterschiedlich die beiden Propheten Jesaja und Je-
remia auf ihre Berufung reagieren. Während
jener sofort bereit ist — «Hier bin ich, sende
mich!» (Jes 6,8) -, zögert dieser: «Ach, mein
Gott und Herr, ich kann doch nicht reden, ich
bin ja noch so jung» (Jer 1,6). In Gregors Deutung

manifestiert sich sein unbekümmerter
Umgang mit den Worten der Schrift: «Äusser-

lich klang die Antwort der beiden ganz verschieden,

und doch ist sie dergleichen Quelle der Liebe

entströmt. Denn es gibt zwei Gebote der
Liebe: das der Gottesliebe und das der Nächstenliebe.

Jesaja verlangte, dem Nächsten durch das

tätige Leben zu nützen, und wünschte deshalb
das Predigtamt; Jeremia aber verlangte, sich im
beschaulichen Leben ungestört der Liebe zum
Schöpfer hingeben zu können, darum erhob er
Einspruch gegen die Sendung zum Predigtamt.
Was also der eine in löblicher Weise wünschte,
davor bebte der andere in löblicher Weise

zurück...» (Brief 7,4). Die Stelle aus dem
Lukas-Evangelium — «Jesus sandte seine Jünger
zu zweit voraus in alle Städte und Ortschaften,
in die er selber gehen wollte» (Lk 10,2) -
kommentiert er ähnlich: «Unser Herr und Erlöser

gibt uns seine Mahnungen manchmal mit Wor-

209



ten, manchmal mit Taten. Auch die Taten sind
Gebote; denn indem er schweigend etwas tut,
zeigt er uns, was wir tun sollen. So schickt er die

Jünger zu zwei undzwei, weil es zwei Gebote der
Liebe gibt: Gottesliebe und Nächstenliebe. Zu
zweit schickt der Herr die Jünger zum Predigen
aus, um uns ohne Worte einzuschärfen, dass keiner

das Predigtamt übernehmen darf, der die
Liebe zum andern nicht hat» (Predigt zu den

Evangelien 1,17; der Text wird am 18. Okto-

Gregor der Grosse in Mariastein:
Am Chorpult, 1958 von P. Beda Weisser

(1894—1970) geschnitzt und mit den vier
Mönchen und Kirchenlehrern Basilius, Gregor,
Beda und Anselm geschmückt (Höhe der Figur:
22 cm)...

ber, am Fest des heiligen Lukas vorgelesen).
Zum Tun des Predigers und Wächters gehört
auch die Solidarität mit den Armen: «Was

haben wir zu tun, die wir der grossen Ehre
gewürdigt wurden, nach Christus den Namen
<Christen> zu tragen, heiliger Stamm, königliche
Priesterschaft, erwähltes Volk, sein Eigentum,
Jünger des gütigen und menschenfreundlichen
Christus...! Was werden wir tun, die wir ein
solches Beispiel des Erbarmens und Mitleidens
erhalten haben!... Ich kann nicht im Uberfluss
leben, während die Armen Not leiden; in
angenehmer Gesundheit leben, wenn ich nicht die
Wunden der Kranken pflege; ich kann nicht
Speise und Kleidung und Obdach haben, wenn
ich nicht den Armen das Brot breche, ihnen
Kleidung gebe und sie in mein Haus aufnehme...»

(Predigt zu den Evangelien 15,18).
Ebenso ist die Zivilcourage ein Teil der
seelsorgerlichen Aktivität; der Wächter muss sich

getrauen, den Mächtigen zu widersprechen.
Dem Wort Ezechiels: «Ihr seid nicht in die
Bresche gesprungen. Ihr habt keine Mauer für
das Haus Israel errichtet, damit es am Tag des

Herrn im Kampf standhalten kann» (Ez 13,5)
gibt Gregor diesen Sinn: «In die Bresche springen

heisst: zur Verteidigung der Herde mit offenem

Wort den Mächtigen der Welt entgegentreten.

Am Tag des Herrn im Kampfstandhalten
heisst: den bösen Angreifern aus Liebe zur
Gerechtigkeit widerstehen» (Pastoralregel 2,4).

Das Herz Gottes im Wort Gottes entdecken

In all diesen Ausführungen wird deutlich, wo
Gregor die Richtschnur zum rechten Tun
findet. Es ist die Heilige Schrift, mit der er
ununterbrochen intimen Kontakt pflegt, in einer
Art und Weise, die für die Kirche der ersten
Jahrhunderte und bis weit ins Mittelalter
selbstverständlich, ja ein unbedingtes Muss
war. Im unermüdlichen Studium der Bibel
fühlt Gregor den Puls Gottes; Gottes Worte
offenbaren ihm das Herz Gottes, wie er sich in
lateinischer Knappheit ausdrückt: Disce cor
Dei in verbis Dei. Umgekehrt lernt der
Mensch, wenn er sich ins Wort der Schrift
vertieft, sich selber kennen: «Die Heilige Schrift

210



istfür die Augen unserer Seele wie ein Spiegel, in
dem wir unser inneres Antlitz betrachten können.

Wir erkennen darin unsere Hässlichkeitgenauso

wie unsere Schönheit...» (Moralia in lob
2,1).
Gregor weiss, dass die Heilige Schrift
verständliche und schwierigere Passagen enthält.
Den Auftrag an den Propheten Ezechiel:
«Menschensohn, iss diese Buchrolle, dann geh
und rede zu den Söhnen Israels. Ich öffnete
meinen Mund, und er liess mich die Rolle
essen» (Ez 3,1 f) versteht Gregor so: «Die Heilige

Schrifi ist unsere Speise und unser Trank.
Daher spricht der Herr durch einen anderen

Propheten die Drohung aus: <Ich schicke den

Hunger ins Land, nicht den Hunger nach Brot,
nicht Durst nach Wasser, sondern nach einem
Wort des Herrm (Am 8,11). Da er also sagt, dass

wir an Hunger und Durst zugrunde gehen,
sobald er uns sein Wort entzieht, macht er
offenkundig, dass seine Worte für uns Speise und
Trank sind. Doch ist zu beachten, dass dieses

Wort einmal Speise, ein andermal Trank ist.

Dann ist die Schrift Speise, wenn wir dunklen
Stellen begegnen, die uns ohne Erklärung
unverständlich bleiben; denn was erläutert werden

muss, damit es verstanden wird, muss gewisser-
massen gekaut werden, damit es dann verspeist
werden kann. In leicht verständlichen Stellen

hingegen ist die Schrift wie ein Trank: Ein
Getränk schlucken wir, ohne es zu kauen. Die
klaren Gebote trinken wir, denn wir verstehen
sie ohne spezielle Erklärung» (Predigten zu
Ezechiel 1,10). Keiner, der sich vertrauensvoll
dem Wort Gottes und der Heiligen Schrift
zuwendet, geht leer aus: «Geistesstarke Leser
schult sie in ihren dunklen Aussagen und kindliche

gewinnt sie mit schlichter Redeweise. Sie ist
nicht unzugänglich, dass man sich vor ihr scheuen

müsste, aber auch nicht so leichthin
verständlich, dass man siegleichgültig nimmt. Auch
bei häufigem Lesen lässt sie keinen Widerwillen
aufkommen, hingegen liebt man sie um so mehr,

je ausgiebiger man sie besinnlich liest. Mit ihren
schlichten Worten ist sie eine Hilfe für die Seele

des Lesers, erhebt diese mit ihrem erhabenen

Sinngehalt. In gewisser Weise wächst sie mit den

Lesern, wird von ungeschulten Lesern einiger-

massen verstanden, von gelehrten aber immer
neu entdeckt» (Moralia in lob 20,1). Mit diesen

ahnungsvollen Worten entpuppt sich Gregor

als ein grosser Meister der Lectio divina,
die dem Glaubenden Schritt für Schritt das

Verständnis des Gotteswortes erschliesst und
ihn hinführt zur vollendeten Schau, zur con-
templatio, zur beseligenden Begegnung mit
dem WORT, das für uns Fleisch geworden ist.
Mit Ergriffenheit belehrt uns Gregor am Fest
der heiligen Maria Magdalena (22. Juli) über
diese Zusammenhänge: «Maria Magdalena
suchte ihn vor dem Grab, Jesus, den sie nicht
gefunden hatte, und weinte beim Suchen. Vom

Feuer der Liebe entzündet, glühte sie in Sehnsucht

nach ihm, weil sie meinte, man habe ihn
weggebracht. So kam es, dass sie allein ihn dort
sah, weil sie geblieben war, um ihn zu suchen.

und als Medaillon (4 x 2,8 cm), eingelassen
in den Fuss des Primizkelchs von P. Gregor Roth
(1886—1964) aus demJahr 1911. — Die Statue

von Gregor dem Grossen krönt übrigens auch
den Hochaltar von 1680, ein Standort, der sie

zum Fotografieren unerreichbar macht.

211



Beharrlichkeit ist die Kraft guter Tat, und die
Stimme der Wahrheitspricht: <Wer bis zum Ende

standhaft bleibt, der wird gerettet) (Mt 10,22).
— Sie begann zu suchen und konnte nichtfinden.
Sie suchte beharrlich weiter, und siefand. Durch
den Aufschub wuchs die Sehnsucht, und im
Wachsen ergriffsie, was sie gefunden hatte: Heilige

Sehnsucht wächst durch den Aufschub.
Nimmtsie durch den Aufschub ab, so war es keine

Sehnsucht. Von dieser Liebe glühte ein jeder,
der zur Wahrheitgelangt ist. Darum sagt David
(in Psalm 42): <Meine Seele dürstet nach dem

lebendigen Gott. Wann darf ich kommen und
GottesAntlitz schauen?) Darum spricht auch die
Kirche im Hohenlied: <Ich bin krank vor Liebe>

(Hld 2,5)» (Predigt zu den Evangelien 2,25).
Mit dem Zitat aus dem Hohenlied zeigt Gregor,

dass ihm dieser bezaubernde biblische
Text besonders lieb war. In dem Zusammenhang

lässt er uns in die Tiefe seines Herzens
blicken und vermittelt uns eine Ahnung von
dem, was die Fülle des Lebens sein könnte: «In
diesem Buch, das den Titel das <Hohelied> trägt,
werden Worte einer leiblichen Liebe gebraucht,
damit die Seele durch Worte, die ihr vertraut
sind, aus der Erstarrung gelöst, wieder warm
wird unddurch die Worte über die irdische Liebe

zur höheren Liebe gelangt. Um unser Herz in
heiliger Liebe zu entzünden, gebraucht Gott

sogar Worte, die von unserer irdischen Liebe
sprechen. Aber wenn er sich in seiner Sprache so zu
uns herablässt, will er uns aufdie höhere Ebene
des Verstehens fuhren. Denn aus den Worten der
irdischen Liebe lernen wir, zu welcher Glut
göttlicher Liebe wir entbrennen sollen» (Expos, ad
Canticum Proslog.).

Der Tag bricht an...

Die Kirchenuhr schlägt sechs Uhr. Mit dem
ausklingenden Glockenschlag verbinden sich
die letzten Worte der zweiten Lesung. In der
Antwort Gottes an Ijob (38,1-30; 40,1-8)
schaut Gregor die Schönheit der Schöpfung in
eins mit der Herrlichkeit der Erlösung: «Die
Dämmerung oder Morgenröte leitet von der
Finsternis über zum Licht. Darum wird die ganze
Kirche der Auserwählten nicht mit Unrecht als

Gebetsanliegen 2004

August
Die Weltkirche betet...
Dass die Europäische Union aus ihrem
christlichen Erbe beständig neue Kraft
schöpfe.

Die Kirche in der Schweiz betet...
Dass unter den Missionsgemeinschaften
Verbundenheit, Solidarität und
Zusammenarbeit wachse.

September
Die Weltkirche betet...
Dass der Beitrag der älteren Menschen zum
geistlichen und menschlichen Fortschritt
der Gesellschaft anerkannt wird.

Die Kirche in der Schweiz betet...
Dass die Frauen ihre besondere Sendung in
der Kirche erkennen und sie in Treue leben.

Morgenröte oder Morgendämmerung bezeichnet.

Denn indem sie aus der Finsternis des Unglaubens

zum Licht des Glaubens geführt wird, öjfnet
sie sich nach der Finsternis ähnlich wie die
Morgenröte durch den Glanz ewiger Herrlichkeit dem

Tageslicht. Daher heisst es trejfend im Hohenlied:
<Wer ist, die da erscheint wie das Morgenrot?>
(Hld 6,10)... Als daher Paulus sagte: <Die Nacht
ist vorgerückt), fuhr er nichtfort: <und der Tag ist
da>, sondern: <der Tag ist nahe> (Rom 13,12). Da
er nach dem Ende der Nacht noch nicht sagt, der
Tag sei gekommen, sondern nur, er sei genaht,
zeigt er ohne Zweifel, dass er sich nach der
Finsternis vor Sonnenaufgang, noch in der Morgenröte

befindet. Die heilige Kirche der Auserwählten

wird aber dann ganz Tag sein, wenn es das

Dunkel der Sünde nicht mehr gibt. Dann wird
sie ganz Tag sein, wenn sie in der vollkommenen
Glut des inneren Lichtes leuchtet» (Moralia in
lob 29,2). -
Horchten sie? Träumten sie?

212


	Zwischen Traum und Tag : Gregor der Grosse - ein geistlicher Meister

