
Zeitschrift: Die Glocken von Mariastein

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 81 (2004)

Heft: [7]

Artikel: Er lebte, wie er lehrte : Gregor, der Biograph des heiligen Benedikt

Autor: Odermatt, Ambros

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030544

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030544
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Er lebte, wie er lehrte
Gregor, der Biograph des heiligen Benedikt

P. Ambros Odermatt

Es ist zu bedauern, dass die Biographie Benedikts

nicht von einem seiner Mönche
aufgezeichnet wurde, der aus nächster Nähe das

Leben und Sterben des Heiligen als unmittelbarer

Zeitzeuge miterlebt hat. Erst etwa 50
Jahre später holte Papst Gregor I. das
Versäumte nach. Immerhin konnte er noch Leute
befragen, die den Ordensgründer persönlich
gekannt haben. Schon oft fragte man sich, was
ihn zu dieser Lebensbeschreibung bewogen
hat. Es ist nämlich die einzige so detaillierte
und ausführliche Biographie, die uns aus der
Feder Gregors überliefert ist.

Auf der Suche nach Vorbildern

Gregor erkannte, wie hilfreich für die Verkündigung

das Vorbild der Heiligen sein kann. In
einer seiner Predigten hat er dafür ein
anschauliches Bild gebraucht. Weil wir Gott, die
Sonne der Gerechtigkeit, nicht in sich selber
schauen können, sollten wir auf die Heiligen
blicken, in denen diese Sonne auf Erden
widerscheint. Oder etwas anders ausgedrückt:
Die unendliche Heiligkeit Gottes bricht sich
in den Heiligen wie die Sonnenstrahlen in
einem Kristall, der das Sonnenlicht in verschiedene

Farben auffächert und anschaulich macht.
Gregor ist überzeugt, dass das Leben der
Heiligen und ihre Wunder zu wenig bekannt sind.
So beginnt er im Jahre 593 selbst mit
Nachforschungen in Italien (gemeint ist damit das

weströmische Reich, einschliesslich Spanien
und Teile Nordafrikas). So entstehen in den
Jahren 593/594 die Vier Bücher Dialoge.
Gregor wählt die literarische Form eines
Gesprächs mit dem Diakon Petrus. Von ihm sagt

er: «Von früher Jugend an verband uns innige
Freundschaft, undgemeinsam hatten wir uns in
das Wort Gottes vertieft.» Dieser Petrus spürt,
wie bedrückt der Papst ist und wie sehr er
unter der Last seiner vielen Aufgaben und
Verpflichtungen leidet, die ihm Seelsorge und
weltliche Geschäfte aufbürden. Gregor selber

gesteht ihm: «Denke ich an das Leben einiger
Männer, die diese Welt ganz entschieden verlassen

haben, wird mein Schmerz manchmal noch

grösser. Sehe ich dann, welche Höhe sie erreicht
haben, erkenne ich, wie tief unten ich selber
stehe. »

Fasziniert von den vielen Vorbildern, macht
sich Gregor an die Niederschrift seines Werkes.

Im ersten und dritten Buch führt er uns
viele italische, d. h. aus dem antiken Italien
stammende Heilige vor Augen; das vierte handelt

vom Tod und was danach kommt. Das
zweite Buch aber widmet er ausschliesslich der
Gestalt Benedikts. Es trägt den Titel: «Leben

und Wunder des ehrwürdigen Abtes Benedikt».
In 38 unterschiedlich langen Kapiteln wird
der Weg des Mönchsvaters dargestellt als ein
Weg des Aufstiegs. Die ganze Lebensgeschichte

ist in zwei grosse Abschnitte geteilt, welche
die Lebenszeit Benedikts charakterisieren: Die
Zeit in Subiaco und dann das Leben auf dem
Montecassino. Gregor hat Benedikt nicht mehr
persönlich gekannt; dieser starb ungefähr zur
selben Zeit auf dem Montecassino, als jener in
Rom geboren wurde. Eher hätte man erwartet,
dass sich Gregor mit dem Leben des berühmten

Abtes Equitius beschäftigen würde, da
dieser ihm näher stand, wie wir noch sehen
werden. Er erwähnt ihn aber nur im vierten
Kapitel des ersten Buches, das zwar bedeutend

195



länger ist als die anderen Kapitel, aber in keiner

Weise an den Umfang der Benediktsvita
herankommt. Warum also diese ausführliche
Lebensbeschreibung Benedikts?

Heilige als Wegweiser

Gregor sagt klar, dass es ihm in seinen Dialogen

darum geht, das Andenken und Leben
dieser Heiligen festzuhalten; zu diesem Zweck
habe er sich von zuverlässigen Leuten, denen
diese gottverbundenen Menschen bekannt
waren, Bericht erstatten lassen. Er will vor
allem den Nachweis erbringen, dass das

weströmische Reich ebenso zahlreiche und
bedeutende Heilige hervorgebracht hat wie
der Osten und Ägypten. Hatte der Einsiedler
Antonius (t 356) in Athanasius, dem Bischof
von Alexandrien, einen hervorragenden
Biographen gefunden, so fühlte sich der Bischof
von Rom gleichfalls in der Lage, einen
Mönchsvater, Charismatiker und Mystiker
ganz besonderer Art vorzustellen, eben Benedikt

von Nursia. In diesem Zusammenhang
meint Gregor einleitend zu seinen Dialogen:
«Beispiele aus dem Leben der Väter zu erzählen,

bringt meistens einen doppelten Nutzen: Der
Vergleich mit den Vätern begeistert den Hörer
für die Liebe zum künfiigen Leben, und wer
meint, schon etwas zu sein, findet angesichts der
Grösse anderer zur Demut.»
Gregor will nicht einfach äussere Daten aus
dem Leben Benedikts erzählen. Eine solche

Lebensbeschreibung würde den Leser kaum
fesseln und auch nicht im Inneren bewegen.
Es geht ihm nicht darum, Fakten aneinander
zu reihen, wie man Daten in einem Computer
speichert, um sie dann beliebig abrufen zu
können. Er möchte vielmehr den Leser die
besondere Ausstrahlung Benedikts spüren
lassen. Es wurde schon gesagt, Gregor habe mit
seinen Dialogen die Wundersucht des Mittelalters

geweckt. Auch heute kann sich natürlich
ein Novize, der zum ersten Mal mit diesen
Berichten konfrontiert wird, fragen, was denn
die vielen Wundererzählungen in der
Lebensbeschreibung Benedikts sollen. Sicher geht es

Gregor nicht darum, dem Leser grossartige

Sensationen vor Augen zu führen. Er möchte
schlicht und einfach zeigen, dass sich im
Leben eines Menschen, der eine tiefe und aus-
sergewöhnliche Gottesbeziehung hat, wie
selbstverständlich auch aussergewöhnliche
und wunderbare Dinge ereignen.
Um diese Ausstrahlung Benedikts geht es Gregor

im Letzten. Wenn wir die Dialoge so lesen,
dann entdecken wir in Benedikt eine faszinierende

Gestalt, die uns alle etwas angeht. Die
Wundergeschichten sagen über diesen Gottesmann

etwas aus, was eine rein historische
Quelle nicht zu vermitteln vermag. Es geht
um einen Weg, den Benedikt Schritt für
Schritt gegangen ist, einen Weg, in dem wir
uns selber wiederfinden. Wir können in diesen
Berichten entdecken, was für ein Mensch
Benedikt war und was er uns mit auf den Weg
geben möchte. Ohne Zweifel spiegelt sich im
zweiten Buch der Dialoge auch etwas vom
persönlichen Lebensweg Gregors. Darum wollen
wir uns im Folgenden sowohl dem Papst
Gregor zuwenden wie auch dem Mönchsvater
Benedikt.

Benedikts Weg zur inneren Freiheit

Gregor beschreibt, wie Benedikt seinen Weg
beginnt. Um 480 zu Nursia (heute Norcia) im
umbrischen Appenin als Sohn einer freien und
wohlhabenden Familie geboren, kommt dieser

in jungen Jahren zum Studium nach Rom.
Nach damaligem Brauch hat er wohl das
Studium der Grammatik, der Beredsamkeit (Rhetorik)

und des Rechts aufgenommen. Es ist die
Zeit, in der das einstmals mächtige Römerreich

immer mehr unter den Druck der
Völkerwanderung gerät. Fremde Stämme fallen
von allen Seiten in das untergehende Reich ein
und verwüsten Städte und Dörfer mit Feuer
und Schwert. Auch die Kirche von Rom erlebt
schwere Zeiten. Um den päpstlichen Thron
streiten sich seit 498 zwei Bewerber. Benedikt
wird Zeuge blutiger Strassenschlachten ihrer
Anhänger, bis schliesslich Theoderich der
Grosse, König der Ostgoten, im Jahre 505
dem traurigen Streit ein Ende setzt.
Vom Treiben in der Metropole angewidert,

196



zieht sich Benedikt zurück. Gregor beschreibt
diesen Rückzug knapp, aber einprägsam: «So

ging er also fort, bewusst unwissend, und — weil
er weise war — ohne Gelehrsamkeit.» Benedikt
gibt alle Sicherheiten auf, er verzichtet auf das

Streben nach äusserem Wissen und Ruhm. Er
sucht den Weg nach innen, zu sich selber. Dieser

Weg führt ihn an das eigentliche Geheimnis

seines Lebens heran, an die Weisheit Gottes

und an das Geborgensein in Gott. Benedikt
kehrt weder in sein Elternhaus zurück, noch
beginnt er sofort ein Einsiedlerleben. Wir
finden ihn zunächst mit seiner Amme in einem
kleinen Dorf in den Sabinerbergen, in Effde
(heute Affile), acht Kilometer südlich von
Subiaco, wohin er später ziehen wird. Dort
lebte ein Kreis von Männern, eine Aszetenge-
meinschaft, die — ohne die Welt zu verlassen —

sich um ein Leben der Vollkommenheit
bemühten. Durch ein Wunder kann Benedikt
ein Sieb, das seine Amme ausgeliehen hatte
und das aus Unachtsamkeit zerbrach, ihr wieder

ganz zurückgeben. Dadurch in den
Mittelpunkt des Interesses gerückt, fühlt er sich

gedrängt, den Ort zu verlassen und endlich die
Einsamkeit aufzusuchen. Mit dem Verlassen
der Amme löst sich Benedikt auch von den
Familienbanden, denn die Amme hatte ihn an
Mutters Stelle begleitet und umsorgt und war
ihm sehr zugetan.
In einer abgelegenen Höhle, hoch über der
Schlucht des Flusses Anio, etwa 75 km östlich
von Rom, hält sich nun Benedikt auf. Ein
Mönch namens Romanus übergibt ihm insgeheim

das Mönchskleid und versieht ihn mit
der nötigen Nahrung. So verbringt Benedikt
drei Jahre in völliger Abgeschiedenheit als Eremit.

Diesen Weg in die innere Freiheit fasst

Gregor in folgende Worte zusammen: «Benedikt

aber wollte lieber die Drangsale der Welt
erfahren als ihr Lob, sich lieber in harterArbeitfür
Gott abmühen, als durch Gunst und Erfolg im
Leben berühmt werden. Deshalb verliess er
heimlich seine Amme und zog sich an einen
einsamen Ort zurück, der Sublacus [heute Subiaco]

heisst.»

Gregors Weg zur Umkehr

Auf diesen Weg zur inneren Freiheit lässt sich
auch Gregor ein. Aus vornehmer römischer
Senatorenfamilie stammend, erreicht er 572/
573 mit ungefähr 33 Jahren die höchste Position

der römischen Zivilverwaltung und wird
Stadtpräfekt. Doch dann hat sich dieser integre

Mann, ein Römer Roms, mit einemmal
von seiner Karriere abgewandt. Mit gut 35
Jahren, einem für damalige Zeit schon recht
hohen Alter, gerät er in eine innere Krise. Es

beginnt für ihn ein ganz neuer Weg. Aus dem
hochrangigen Beamten wird ein Mönch. Es

war keine leichte Entscheidung. Das ergibt
sich aus einem Brief Gregors an Leander, den
Bischofvon Sevilla (f 601): «Lange zögerte ich
die Gnade der Bekehrung hinaus, und selbst als

ich die Sehnsucht nach dem Himmel verspürt
hatte, meinte ich, ich sollte lieber das weltliche
Gewand behalten. Schon damals war mir klar,
was ich bei der ewigen Liebe suchen müsse, doch
die Ketten tiefverwurzelter Gewohnheiten
hinderten mich, meine Lebensweise zu ändern.
Während ich mich zwang, der Welt noch nach
dem äusseren Schein zu dienen, gewannen die
Verhältnisse mitten unter den weltlichen Sorgen
allmählich eine solche Macht, dass ich nicht
mehr bloss äusserlich, sondern — was schwerer

wiegt — auch der Seele nach in der Welt
zurückgehalten wurde. All dem entging ich endlich: Ich
erreichte den Hafen des Klosters und Hess — so

meinte ichjedenfalls — alles zurück, was der Welt

gehört. Nackt entging ich dem Schiffbruch dieses

Lebens. »

Er suchte wie Benedikt die Einsamkeit. Er
hätte sich auf eine der Familienbesitzungen in
Sizilien zurückziehen können. Doch als

Römer zog er es vor, in der Stadt zu bleiben und
im elterlichen Haus zu wohnen. Ums Jahr 575
baute er den Palast auf dem Monte Celio in
ein Kloster um, an das ein dem Apostel
Andreas geweihtes Oratorium (Kapelle) angebaut
wurde (an seine Stelle trat im Mittelalter eine
dem hl. Papst Gregor dem Grossen geweihte
Kirche; die Klosteranlage ist unter dem
Erdboden verschwunden und wurde nie
ausgegraben. Das Grundstück gehört heute den

197



Kamaldulensern, einem Zweig des
Benediktinerordens). In der Gemeinschaft dieses
Andreasklosters lebten auch Exhilaratus, der
Benedikt auf dem Montecassino kennen gelernt
hatte, und einige Schüler des bereits erwähnten

Abtes Equitius (+ 570), der im Norden
Roms ein Kloster geleitet hatte. So dürfte der
Einfluss von Abt Equitius diese klösterliche
Gemeinschaft teilweise geprägt haben. Es war
also wohl nicht die Klosterregel Benedikts,
nach der diese Mönche lebten. Das ist nicht
erstaunlich; denn zu der Zeit hatte praktisch
jedes Kloster seine eigene Regel oder richtete
sich einfach nach dem Beispiel des jeweiligen
Vorstehers aus. Schüler Benedikts hat Gregor
erst später getroffen, um 580 nach der ersten
Zerstörung Montecassinos. Damals fanden
die ersten Mönche Benedikts Zuflucht im
Lateran zu Rom; durch sie lernte Gregor das
Leben Benedikts und seine Regel kennen.
Die Neuorientierung Gregors war ein radikaler

Bruch. Gregor, Bischof von Tours (t 594),
schreibt darüber sehr anschaulich in seinem
Buch über die miterlebte Zeitgeschichte: «Er,
der gewohnt war, mit einem seidenen, mit
funkelnden, kostbaren Steinen bestickten Gewand
bekleidet durch die Stadt zu gehen, trug nun
ärmliche Kleidung. Seine Nahrung war derart

dürftig, im Gebet war er so wachsam und in
der Befolgung des Fastens so eifrig, dass er sich ein

Magenleiden zuzog undsich nur noch mit Mühe
auf den Beinen halten konnte. » - Wohin hat
diese radikale Abkehr vom bisherigen Leben

Gregor und Benedikt geführt?

Benedikts Weg in die Tiefe

Gregor schildert, wie Benedikt die Einöde bei
Subiaco aufsucht, mit Unterbruch zweimal. Er
zieht sich gleichsam in die Wüste zurück. «Das

Mönchtum ist die Kirche, die aus der Wüste
kommt», sagt der Trappistenabt André Louf.
Die Wüste hat in der Tat eine ganz besondere

Bedeutung sowohl im Alten wie im Neuen
Testament; sie ist der Ort besonderer

Gottesbegegnungen und wichtiger Entscheidungen.
Dieser Rückzug geschieht bei Benedikt nicht
aus Weltschmerz oder Nostalgie, sondern um

zum Wesentlichen vorzudringen. Er zieht sich
«in eineganz enge Höhle» zurück. Er lebt nun in
und unter der Erde. Auch die Höhle ist in der
Bibel ein bedeutsamer Orte der Gotteserfahrung

und der inneren Sammlung.
In der Höhle ist Benedikt mit Gott allein.
Getrennt von den Menschen, findet er nun bei
ihm die Geborgenheit und den Schutz, den er
zuvor in der Familie, bei der Amme und in der
Stadt gesucht hat. Aber zugleich ist er ganz mit
sich allein, konfrontiert mit seinen Gedanken
und Gefühlen, seinen Wünschen und
Sehnsüchten und vor allem auch mit seinen Schatten.

In der Höhle muss Benedikt sich selber

vor Gott aushalten. Sie reinigt ihn und formt
ihn um. So wird die Höhle für ihn zu jenem
Ort, an dem etwas Neues beginnt. In ihrem
Innern soll Verwandlung und Erleuchtung
geschehen. Für Gregor ist das eine ganz
entscheidende Phase im Leben Benedikts. Es
erscheint da eine Art von Beten, die den
Gottesmann zutiefst geprägt hat. Es geht um
das stille verweilende Gebet vor dem Angesicht

Gottes. Es ist das Sich-Versenken, die

kontemplative Meditation, wie man heute

sagen würde. Bezeichnenderweise lässt Gregor
gerade in diesem Zusammenhang dem Diakon

Petrus, seinem Freund und Gesprächspartner,

die umfangreichste Unterweisung
zuteil werden.
Dieses Beten bezeichnet Gregor mit einem
Ausdruck, der zu einem festen Begriff in der

geistlichen Literatur geworden ist. Er sagt:
Benedikt «wohnte ganz in sich selbst — allein — im
Angesicht Gottes». Sofort stellt Petrus eine
Zwischenfrage: «Es ist mir nicht ganz klar, was das

bedeutet: <Er wohnte in sich selbst).» Darauf sagt
ihm Gregor: Das In-sich-selbst-Wohnen
bedeutet Versunkenheit in Gott. «Sooft wir nämlich

durch die Unruhe der Gedanken zu sehr aus
uns herausgeführt werden, sind wir zwar noch

wir selbst, aber nicht mehr in uns selbst; denn

(Bild rechts) Der heilige Gregor (links) und der

heilige Benedikt (Buchmalerei aus dem Codex
112 der Stiftsbibliothek Einsiedeln; 12.
Jahrhundert).

198



199



wir verlieren uns selbst aus dem Blick und
schweifen anderswo umher.» Es handelt sich
also um ein Sich-Gott-Aussetzen, verbunden
mit der äussersten Wachsamkeit, dass auch
nicht der Hauch eines Gedankens oder einer
Vorstellung den Blick des menschlichen Geistes

auf Gott hin trübt.

Gregors Weg zur Vollkommenheit

Gregor geht seinen Weg in die Tiefe nicht als

Einsiedler, sondern mit der Gemeinschaft des

Andreasklosters. Als Mönch, der über eine
umfassende Bildung verfügt, widmet er sich

ganz dem Lehr- und Meditationsbuch
schlechthin, der Bibel. Allerdings verurteilt er
die antike Bildung nicht. Im Kommentar zum
ersten Buch der Könige sagt er, die weltliche
Wissenschaft stehe gleichsam unten in der
Ebene; «sie ist an sich nicht schlecht, wenn man
sie gutgebraucht, um sich aufeine höhere Ebene

zu erheben. Obgleich die Bildung weltlicher
Bücher nicht von sich aus dem geistlichen Kampf
der Heiligen dient, so ermöglicht sie uns doch,

wenn sie mit der göttlichen Schrift vereint wird,
eine feinere Kenntnis ebendieser Heiligen
Schrift. Das ist in Wahrheit das einzige Ziel
unseres Studiums der Wissenschaften: ein
lebendigeres Verständnis der Worte Gottes dank der

Bildung, die sie uns verschaffen. »

Auf diesem Weg erlangt Gregor das Wissen

um seine Unwissenheit und die Erfahrung der
Grenzen allen Wissens. Dies geschieht bei ihm
allerdings nicht nach der Art Benedikts, der
sich von der Welt und der Bildung
verabschiedete, «bewusst unwissend, und — weil er
weise war — ohne Gelehrsamkeit». Gregor
bedient sich offensichtlich des erworbenen Wissens,

um gleichsam eine biblische Kultur zu
schaffen. Durch persönliches und gemeinsames

Beten, durch Schriftlesung und Studium
der Bibel soll der Mönch die Freude des

kontemplativen Lebens erfahren, das einen
Vorgeschmack des ewigen Lebens schenkt. Gregor
selber weiss um das In-sich-selbst-Wohnen,
um die Versunkenheit in Gott, die er bei
Benedikt so sehr bewundert. Diese Sammlung in
der Versenkung und in der Entrückung ge¬

schieht in drei Schritten, die sich in seiner

Auslegung zum Buch Ezechiel zeigen: «Der
erste Schritt ist der, dass die Seele sich in sich
selbst sammle, der zweite Schritt, dass sie sich
selbst im Zustand der Sammlung schaue (d.h.
wahrnehme), der dritte, dass sie sich über sich
selbst emporschwinge und im eifrigen Bemühen
sich der Kontemplation des unsichtbaren Schöpfers

hingebe. »

Für Gregor war es ein schwerer Schlag, dass er

nur für kurze Zeit im geliebten Umfeld seiner
klösterlichen Gemeinschaft leben konnte.
Aber auch Benedikt wurde ja wieder aus der
Tiefe seiner Höhle herausgerissen.

Benedikts Weg zu den Menschen

Der erste Mensch, dem Benedikt nach den
drei Jahren der Einsamkeit in der Höhle
begegnet, ist ein Priester. Dieser erhält an einem
Osterfest bei der Zubereitung seines Festmahles

in einem Gesicht von Gott den Auftrag, zu
Benedikt zu gehen und mit ihm das Mahl zu
teilen. Dieser Bote Gottes findet schliesslich
Benedikt, der nicht wusste, dass an diesem Tag
Ostern war. Er holt ihn zurück in das Leben
der Kirche und zu den Menschen. Gregor lässt
ihn zu Benedikt sagen: «<Heute ist Ostern, der
Tag der Auferstehung des Herrn. Da darfst du
nichtfasten; denn dazu bin ich gesandt, dass wir
gemeinsam die Gaben des allmächtigen Herrn
gemessen. > Da priesen sie Gott und hielten
Mahl.» Damit ist seine Zeit als Einsiedler zu
Ende. Durch viele innere Kämpfe hat Benedikt

während dieser Jahre in seiner Höhle das

seelische Gleichgewicht gefunden; nun strahlt
er Ruhe und Gelassenheit aus.
Menschen finden jetzt den Weg zu ihm.
Zunächst sind es Hirten aus der Umgebung.
Ihnen verkündet er die Botschaft Christi. Dazu

stellt Gregor fest: «Da Hessen viele von ihrer
rohen Gesinnung ab und wandten sich der Gnade

eines frommen Lebens zu. Dadurch wurde
sein Name in der Umgebung allen bekannt. » Eine

Klostergemeinschaft in Vicovaro, einem
Ort zwischen Subiaco und Tivoli, hörte von
seinem Ruf und wählte ihn zu ihrem Vorsteher.

Offensichtlich aber war Benedikt für die-

200



se Mönche zu streng und konsequent. Er pass-
te ihnen nicht ins Konzept. Schliesslich
suchten sie ihn sogar zu vergiften. Da zieht
sich Benedikt für kurze Zeit nochmals in die
Einsamkeit von Subiaco zurück. Doch sein

Weg zu den Menschen geht weiter. Er wird
geistlicher Vater und Seelenführer. Gregor
beschreibt Benedikts Seelenführung mit einer
Stelle aus dem Buch Numeri: «Schon seit Mose

dürfen die Leviten vom 25 Lebensjahr an
ihren Dienst tun, aber erst vom 50. Jahr an Hüter

der heiligen Gefasse sein... Die heiligen Ge-

fdsse aber sind die Herzen der Gläubigen.» —

Dieses Wirken Benedikts wird unterhalb der
Grotte von Subiaco auf einer Tafel mit folgender

Inschrift festgehalten: «Hier hat der hl.
Benedikt Apostelarbeit mit dem Einsiedlerleben
verbunden, indem er die Hirten lehrte. Das ist
der zweifache Weg, den dann unzählige seiner
Söhne beschreiten sollten.»
Benedikts Durchbruch zu den Menschen zeigt
sich am deutlichsten in den Schülern, die sich

um ihn sammeln. Nicht er geht zu den
Menschen, sie kommen zu ihm, betont Gregor: «Es

sammelten sich dort bei ihm viele Menschen, um
dem allmächtigen Gott zu dienen. » So entstehen

die zwölf Klöster in Subiaco, deren
Gesamtleitung er selber innehat. Von einem
neidischen Priester der Gegend belästigt, zieht er
weiter aufden Montecassino, etwa 140 km südlich

von Rom. Auch hier hat Benedikt wie in
Subiaco Kontakt zu den Menschen in der
Umgebung. Gregor weist eigens darauf hin: «Den
Leuten, die ringsum wohnten, verkündete er
beharrlich die Frohe Botschafi und riefsie so zum
Glauben.» Entscheidend aber ist, dass hier seine

Gemeinschaft ihre endgültige Form gefunden

hat. Die Tradition nennt das Jahr 529 als

das Gründungsjahr, das gleiche Jahr, in dem
die heidnische Philosophenschule in Athen
geschlossen wurde. Auf dem Montecassino
entsteht eine neue Schule, die Schule des

Herrn. Für diese neue Mönchsgemeinschaft
schreibt Benedikt eine Regel, das Kostbarste,
das er uns hinterlassen hat. In seinem grossen
Lob auf dieses einmalige Buch unterstreicht
Gregor ausdrücklich die Einheit von Regel
und Leben: «Er schrieb eine Regelfür Mönche,

ausgezeichnet durch massvolle Unterscheidung
und wegweisend durch ihr klares Wort. Wer sein
Wesen und sein Leben genauer kennen lernen
will, kann in den Weisungen dieser Regel alles

finden, was er als Meister vorgelebt hat: Der heilige

Mann konnte gar nicht anders lehren, als er
lebte.» — Auch Gregors Leben, das anders verlief,

als er sich das nach seinem Rückzug aus
der Welt vorgestellt hatte, stand im Einklang
mit seinen Worten und seinen zahlreichen
Schriften.

Gregors Weg in den Dienst der Kirche

Pelagius II., im Jahr 579 Papst geworden,
weiht Gregor zum Diakon und entsendet ihn
als päpstlichen Gesandten an den Kaiserhof
von Konstantinopel. Da er sich diesem Auftrag

nicht entziehen kann, will er zumindest
nicht alleine weggehen. Er nimmt einige
Mitbrüder aus seiner Gemeinschaft nach
Konstantinopel mit. Dort lernt er Leander von
Sevilla kennen und schätzen; mit ihm bleibt er in
Briefkontakt, wie wir gesehen haben. Nachdem

Gregor mehrere Jahre in der Hauptstadt
Ostroms verbracht hatte, kehrt er ums Jahr
585 mit seinen Mönchen nach Rom zurück
und bezieht wieder sein Kloster. Anfang 590
fällt Pelagius II. einer Pestepidemie zum Opfer.

Als Diakon betreute Gregor die notleidende

Bevölkerung, was ihn, den ehemaligen
Stadtpräfekten, so populär machte, dass der
römische Klerus und das Volk sich an ihn
wenden mit der Bitte, er solle Nachfolger von
Pelagius werden.
Gregor reagiert auf seine Erwählung zum
Papst zunächst mit Ablehnung. Gregor von
Tours weiss sogar zu berichten, er habe an den

byzantinischen Kaiser Mauritius (582—602)
geschrieben, der die Wahl zu bestätigen hatte,
er möge seine Zustimmung verweigern. Aus
seiner Zeit in Konstantinopel kannte er ihn ja
und war ihm in Freundschaft verbunden.
Doch es hilft nichts. So wird Gregor, ohne es

zu wollen, zum grossen Reformpapst. Allerdings

wird sein 14-jähriges Pontifikat
überschattet von Kriegswirren, Naturkatastrophen,

Hungersnöten und Missständen im

201



Klerus. Doch gelingt es ihm dank der Erfahrung

seines zurückgelegten Weges, die materielle

Not innerhalb und ausserhalb Roms zu
lindern, die Kirchengüter durch eine den
Armen zugute kommende straffe Verwaltung
neu zu organisieren, das Bischofsamt und das

Mönchtum zu stärken, dem Heidentum in
Sizilien und Sardinien entgegenzuwirken sowie
die Missionierung der Angelsachsen umsichtig

voranzutreiben. Seine Anweisungen für die
Seelsorge, die 590/591 entstandene Pastoralregel,

gewinnen im Abendland fast die gleiche
Bedeutung wie die Regel Benedikts. Seine

Predigttätigkeit hat sich in zahlreichen Homilien
niedergeschlagen, mit denen er Bücher des

Alten und Neuen Testaments ausgelegt hat. Im
liturgischen Bereich macht er sich um die
Reform der Messfeier verdient; er gibt dem
römischen Hochgebet die bis in unsere Zeit
gültige Form. Seine Bedeutung als Vermittler
zwischen Antike und Mittelalter ist unbestritten,

darum erhielt er den Beinamen «der Grosse»,

gerade er, der erstmalig die Selbstbezeichnung

«Diener der Diener Gottes» (servus

servorum Dei) für den Papst gebrauchte!
Vor dem Hintergrund seiner Arbeitslast können

wir die Seufzer gut verstehen, die wir in
der Auslegung zum Buch Ezechiel im Jahr 593
zu hören bekommen: «Als Mönch im Kloster
hatte ich die Möglichkeit, die Zunge von allem
überflüssigen Reden fernzuhalten und das
immerwährende Gebet des Herzens fast ununterbrochen

zu üben. Seitdem ich aber die Schultern
unter der Last des Hirtenamtes beugen muss,
kann sich mein Geist nicht mehr völlig gesammelt

aufsich selbst besinnen, weil er sich teilen
und aufvieles richten muss.» Er muss sich mit
alltäglichen Angelegenheiten der Kirche und
der Klöster herumschlagen, er kann sich der
Leute nicht erwehren, die ihn mit ihren
geschäftlichen Anliegen behelligen und um
seinen Rat bitten, er ist in Sorge wegen
drohender Kriegsgefahren, er hat sich um die
Beschaffung der finanziellen Mittel zu
kümmern, damit die Kirche ihren Verpflichtungen
nachkommen kann... Allen Bedrängnissen
und Belastungen zum Trotz geht Gregor
seinen Weg unbeirrt weiter.

Die Vollendung des irdischen Weges

Es ist nicht zu verwundern, dass Gregor in
dem Zusammenhang — bei der Auslegung des

Buches Ezechiel — über dieses Hin und Her im
Leben nachdenkt. Der Mensch bemüht sich,
in sein Inneres einzutreten, um Gott zu
finden, und sei es nur für einen kurzen Augenblick.

Doch es sind nur wenige, denen eine
solche Erfahrung zuteil wird. Zu ihnen zählt
Gregor den Gottesmann Benedikt von Nursia.
Er berichtet, wie dieser einmal am Fenster des

Klosterturms stand. «Während er mitten in
dunkler Nacht hinausschaute, sah er plötzlich
ein Licht, das sich von oben her ergoss und alle
Finsternis der Nacht vertrieb. Es wurde so hell,
dass dieses Licht, das in der Finsternis aufstrahlte,

die Helligkeit des Tages übertraf.. Wenn die
Seele ihren Schöpfer schaut, wird ihr die ganze
Schöpfung zu eng... Denn im Licht innerer
Schau öffnet sich der Grund des Herzens, weitet
sich in Gott und wird so über das Weltall erhoben.

»

Wie Benedikt war Gregor zeitlebens auf der
Suche nach Gott. Ein gutes Jahr vor seinem
Heimgang, im Februar 603, schreibt er in
einem Brief: «Seufzend und so sehr mitAufgaben
überladen, dass ich bedaure, bis zum heutigen
Tag zu leben, ist mein ganzer Trost die Erwartung

des Todes.» Gregor sehnt sich nach dem
Jenseits. «Hier unten ist nicht das wahre Leben,
es ist nur ein Schatten. » Diese Einsicht weckt in
ihm immer stärker die Sehnsucht nach der
endgültigen Schau Gottes, die allen Hunger
stillt.
Für Gregor kam dieser lang ersehnte Augenblick

am 12. März 604.

(Bild rechts) Papst Gregor (links) übergibt
seinem Schreiber und Gesprächspartner, dem
Diakon Petrus, das Buch der «Dialoge»
(entnommen der Vatikanischen Handschrift lat
1202, die unter Abt Desiderius [1058—1086]
im Kloster Montecassino entstand; Höhe der

Figur: 82 mm).

202



Ein lateinischer Kurzkommentar erläutert das Bild:
«Sic Benedictas erat. Sino plurima, lingua quiescat. »

(So war Benedikt. Ich lasse sehr vieles weg, die Zunge mag ruhen.)

203


	Er lebte, wie er lehrte : Gregor, der Biograph des heiligen Benedikt

