Zeitschrift: Die Glocken von Mariastein
Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 81 (2004)

Heft: [7]

Artikel: Er lebte, wie er lehrte : Gregor, der Biograph des heiligen Benedikt
Autor: Odermatt, Ambros

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1030544

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1030544
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Er lebte, wie er lehrte

Gregor, der Biograph des heiligen Benedikt

P. Ambros Odermatt

Es ist zu bedauern, dass die Biographie Bene-
dikts nicht von einem seiner Ménche auf-
gezeichnet wurde, der aus nichster Nihe das
Leben und Sterben des Heiligen als unmittel-
barer Zeitzeuge miterlebt hat. Erst etwa 50
Jahre spiter holte Papst Gregor I. das Ver-
siumte nach. Immerhin konnte er noch Leute
befragen, die den Ordensgriinder personlich
gekannt haben. Schon oft fragte man sich, was
ihn zu dieser Lebensbeschreibung bewogen
hat. Es ist nimlich die einzige so detaillierte
und ausfiihrliche Biographie, die uns aus der
Feder Gregors iiberliefert ist.

Auf der Suche nach Vorbildern

Gregor erkannte, wie hilfreich fiir die Verkiin-
digung das Vorbild der Heiligen sein kann. In
einer seiner Predigten hat er dafiir ein an-
schauliches Bild gebraucht. Weil wir Gott, die
Sonne der Gerechtigkeit, nicht in sich selber
schauen kénnen, sollten wir auf die Heiligen
blicken, in denen diese Sonne auf Erden
widerscheint. Oder etwas anders ausgedriickt:
Die unendliche Heiligkeit Gottes bricht sich
in den Heiligen wie die Sonnenstrahlen in ei-
nem Kristall, der das Sonnenlicht in verschie-
dene Farben auffichert und anschaulich macht.
Gregor ist iiberzeugt, dass das Leben der Hei-
ligen und ihre Wunder zu wenig bekannt sind.
So beginnt er im Jahre 593 selbst mit Nach-
forschungen in Italien (gemeint ist damit das
westromische Reich, einschliesslich Spanien
und Teile Nordafrikas). So entstehen in den
Jahren 593/594 die Vier Biicher Dialoge.
Gregor wihlt die literarische Form eines Ge-
sprichs mit dem Diakon Petrus. Von ihm sagt

er: «Von frither Jugend an verband uns innige
Freundschaft, und gemeinsam hatten wir uns in
das Wort Gottes vertieft.» Dieser Petrus spiirt,
wie bedriickt der Papst ist und wie sehr er
unter der Last seiner vielen Aufgaben und Ver-
pflichtungen leidet, die ihm Seelsorge und
weltliche Geschifte aufbiirden. Gregor selber
gesteht ihm: «Denke ich an das Leben einiger
Miinner, die diese Welt ganz entschieden verlas-
sen haben, wird mein Schmerz manchmal noch
grisser. Sehe ich dann, welche Hihe sie erreicht
haben, erkenne ich, wie tief unten ich selber
stehe.»

Fasziniert von den vielen Vorbildern, macht
sich Gregor an die Niederschrift seines Wer-
kes. Im ersten und dritten Buch fiihrt er uns
viele italische, d. h. aus dem antiken Italien
stammende Heilige vor Augen; das vierte han-
delt vom Tod und was danach kommt. Das
zweite Buch aber widmet er ausschliesslich der
Gestalt Benedikts. Es trigt den Titel: «Leben
und Wunder des ehrwiirdigen Abtes Benedikt.
In 38 unterschiedlich langen Kapiteln wird
der Weg des Ménchsvaters dargestellt als ein
Weg des Aufstiegs. Die ganze Lebensgeschich-
te ist in zwel grosse Abschnitte geteilt, welche
die Lebenszeit Benedikts charakterisieren: Die
Zeit in Subiaco und dann das Leben auf dem
Montecassino. Gregor hat Benedikt nicht mehr
personlich gekannt; dieser starb ungefihr zur
selben Zeit auf dem Montecassino, als jener in
Rom geboren wurde. Eher hitte man erwartet,
dass sich Gregor mit dem Leben des berithm-
ten Abtes Equitius beschiftigen wiirde, da
dieser ihm niher stand, wie wir noch sehen
werden. Er erwihnt ithn aber nur im vierten
Kapitel des ersten Buches, das zwar bedeutend

195



langer ist als die anderen Kapitel, aber in kei-
ner Weise an den Umfang der Benediktsvita
herankommt. Warum also diese ausfiihrliche
Lebensbeschreibung Benedikts?

Heilige als Wegweiser

Gregor sagt klar, dass es ihm in seinen Dialo-
gen darum geht, das Andenken und Leben
dieser Heiligen festzuhalten; zu diesem Zweck
habe er sich von zuverlissigen Leuten, denen
diese gottverbundenen Menschen bekannt
waren, Bericht erstatten lassen. Er will vor
allem den Nachweis erbringen, dass das
westromische Reich ebenso zahlreiche und
bedeutende Heilige hervorgebracht hat wie
der Osten und Agypten. Hatte der Einsiedler
Antonius (t 356) in Athanasius, dem Bischof
von Alexandrien, einen hervorragenden Bio-
graphen gefunden, so fiihlte sich der Bischof
von Rom gleichfalls in der Lage, einen
Maénchsvater, Charismatiker und Mystiker
ganz besonderer Art vorzustellen, eben Bene-
dikt von Nursia. In diesem Zusammenhang
meint Gregor einleitend zu seinen Dialogen:
«Beispiele aus dem Leben der Viiter zu erzihlen,
bringt meistens einen doppelten Nutzen: Der
Vergleich mit den Viitern begeistert den Hiver
fiir die Liebe zum kiinftigen Leben, und wer
meint, schon etwas zu sein, findet angesichts der
Grisse anderer zur Demut.»

Gregor will nicht einfach dussere Daten aus
dem Leben Benedikts erzihlen. Eine solche
Lebensbeschreibung wiirde den Leser kaum
fesseln und auch nicht im Inneren bewegen.
Es geht ihm nicht darum, Fakten aneinander
zu reihen, wie man Daten in einem Computer
speichert, um sie dann beliebig abrufen zu
kénnen. Er méchte vielmehr den Leser die
besondere Ausstrahlung Benedikts spiiren las-
sen. Es wurde schon gesagt, Gregor habe mit
seinen Dialogen die Wundersucht des Mittel-
alters geweckt. Auch heute kann sich natiirlich
ein Novize, der zum ersten Mal mit diesen Be-
richten konfrontiert wird, fragen, was denn
die vielen Wundererzihlungen in der Lebens-
beschreibung Benedikts sollen. Sicher geht es
Gregor nicht darum, dem Leser grossartige

196

Sensationen vor Augen zu fithren. Er mochte
schlicht und einfach zeigen, dass sich im Le-
ben eines Menschen, der eine tiefe und aus-
sergewohnliche Gottesbeziehung hat, wie
selbstverstindlich auch aussergew6hnliche
und wunderbare Dinge ereignen.

Um diese Ausstrahlung Benedikts geht es Gre-
gor im Letzten. Wenn wir die Dialoge so lesen,
dann entdecken wir in Benedikt eine faszinie-
rende Gestalt, die uns alle etwas angeht. Die
Wundergeschichten sagen tiber diesen Gottes-
mann etwas aus, was eine rein historische
Quelle nicht zu vermitteln vermag. Es geht
um einen Weg, den Benedikt Schritt fur
Schritt gegangen ist, einen Weg, in dem wir
uns selber wiederfinden. Wir kénnen in diesen
Berichten entdecken, was fiir ein Mensch
Benedikt war und was er uns mit auf den Weg
geben mochte. Ohne Zweifel spiegelt sich im
zweiten Buch der Dialoge auch etwas vom per-
sonlichen Lebensweg Gregors. Darum wollen
wir uns im Folgenden sowohl dem Papst
Gregor zuwenden wie auch dem Monchsvater

Benedike.

Benedikts Weg zur inneren Freiheit

Gregor beschreibt, wie Benedikt seinen Weg
beginnt. Um 480 zu Nursia (heute Norcia) im
umbrischen Appenin als Sohn einer freien und
wohlhabenden Familie geboren, kommt die-
ser in jungen Jahren zum Studium nach Rom.
Nach damaligem Brauch hat er wohl das Stu-
dium der Grammatik, der Beredsamkeit (Rhe-
torik) und des Rechts aufgenommen. Es ist die
Zeit, in der das einstmals michtige Romer-
reich immer mehr unter den Druck der Vél-
kerwanderung gerit. Fremde Stimme fallen
von allen Seiten in das untergehende Reich ein
und verwiisten Stidte und Dérfer mit Feuer
und Schwert. Auch die Kirche von Rom erlebt
schwere Zeiten. Um den pipstlichen Thron
streiten sich seit 498 zwei Bewerber. Benedikt
wird Zeuge blutiger Strassenschlachten ihrer
Anhinger, bis schliesslich Theoderich der
Grosse, Konig der Ostgoten, im Jahre 505
dem traurigen Streit ein Ende setzt.

Vom Treiben in der Metropole angewiderrt,



zicht sich Benediket zuriick. Gregor beschreibt
diesen Riickzug knapp, aber einprigsam: «So
ging er also fort, bewusst unwissend, und — weil
er weise war — ohne Gelehrsamkeit.» Benedikt
gibt alle Sicherheiten auf, er verzichtet auf das
Streben nach dusserem Wissen und Ruhm. Er
sucht den Weg nach innen, zu sich selber. Die-
ser Weg fithrt ihn an das eigentliche Geheim-
nis seines Lebens heran, an die Weisheit Got-
tes und an das Geborgensein in Gott. Benedike
kehrt weder in sein Elternhaus zuriick, noch
beginnt er sofort ein Einsiedlerleben. Wir fin-
den ihn zunichst mit seiner Amme in einem
kleinen Dorf in den Sabinerbergen, in Effide
(heute Affile), acht Kilometer siidlich von
Subiaco, wohin er spiter ziehen wird. Dort
lebte ein Kreis von Minnern, eine Aszetenge-
meinschaft, die — ohne die Welt zu verlassen —
sich um ein Leben der Vollkommenheit
bemiihten. Durch ein Wunder kann Benedikt
ein Sieb, das seine Amme ausgelichen hatte
und das aus Unachtsamkeit zerbrach, ihr wie-
der ganz zuriickgeben. Dadurch in den Mit-
telpunke des Interesses geriicke, fiihle er sich
gedringt, den Ort zu verlassen und endlich die
Einsamkeit aufzusuchen. Mit dem Verlassen
der Amme 16st sich Benedikt auch von den
Familienbanden, denn die Amme hatte ihn an
Mutters Stelle begleitet und umsorgt und war
ihm sehr zugetan.

In einer abgelegenen Héhle, hoch iiber der
Schlucht des Flusses Anio, etwa 75 km 6stlich
von Rom, hilt sich nun Benedikt auf. Ein
Ménch namens Romanus iibergibt ihm insge-
heim das Ménchskleid und versieht ithn mit
der nétigen Nahrung. So verbringt Benedike
drei Jahre in volliger Abgeschiedenheit als Ere-
mit. Diesen Weg in die innere Freiheit fasst
Gregor in folgende Worte zusammen: «Bene-
dikt aber wollte lieber die Drangsale der Welt er-
fabren als ibr Lob, sich lieber in harter Arbeit fiir
Gott abmiiben, als durch Gunst und Erfolg im
Leben beriibmt werden. Deshalb verliess er
heimlich seine Amme und zog sich an einen ein-
samen Ort zuriick, der Sublacus [heute Subia-
co] heisst.»

Gregors Weg zur Umkehr

Auf diesen Weg zur inneren Freiheit ldsst sich
auch Gregor ein. Aus vornehmer rémischer
Senatorenfamilie stammend, erreicht er 572/
573 mit ungefihr 33 Jahren die hochste Posi-
tion der rémischen Zivilverwaltung und wird
Stadtpriifekt. Doch dann hat sich dieser inte-
gre Mann, ein Rdmer Roms, mit einemmal
von seiner Karriere abgewandt. Mit gut 35
Jahren, einem fiir damalige Zeit schon recht
hohen Alter, gerit er in eine innere Krise. Es
beginnt fiir ihn ein ganz neuer Weg. Aus dem
hochrangigen Beamten wird ein Ménch. Es
war keine leichte Entscheidung. Das ergibt
sich aus einem Brief Gregors an Leander, den
Bischof von Sevilla (1 601): «Lange zigerte ich
die Gnade der Bekehrung hinaus, und selbst als
ich die Sehnsucht nach dem Himmel verspiirt
hatte, meinte ich, ich sollte lieber das weltliche
Gewand behalten. Schon damals war mir klar,
was ich bei der ewigen Liebe suchen miisse, doch
die Ketten tief verwurzelter Gewohnbeiten hin-
derten mich, meine Lebensweise zu indern.
Wiihrend ich mich zwang, der Welt noch nach
dem dusseren Schein zu dienen, gewannen die
Verbiltnisse mitten unter den weltlichen Sorgen
allméblich eine solche Macht, dass ich nicht
mehr bloss dusserlich, sondern — was schwerer
wiegt — auch der Seele nach in der Welt zuriick-
gehalten wurde. All dem entging ich endlich: Ich
erreichte den Hafen des Klosters und liess — so
meinte ich jedenfalls — alles zuriick, was der Welt
gehirt. Nackt entging ich dem Schiffbruch dieses
Lebens.»

Er suchte wie Benedikt die Einsamkeit. Er
hitte sich auf eine der Familienbesitzungen in
Sizilien zuriickziehen kénnen. Doch als Rg-
mer zog er es vor, in der Stadt zu bleiben und
im elterlichen Haus zu wohnen. Ums Jahr 575
baute er den Palast auf dem Monte Celio in
ein Kloster um, an das ein dem Apostel An-
dreas geweihtes Oratorium (Kapelle) angebaut
wurde (an seine Stelle trat im Mittelalter eine
dem hl. Papst Gregor dem Grossen geweihte
Kirche; die Klosteranlage ist unter dem Erd-
boden verschwunden und wurde nie ausge-
graben. Das Grundstiick gehort heute den

197



Kamaldulensern, einem Zweig des Benedikti-
nerordens). In der Gemeinschaft dieses An-
dreasklosters lebten auch Exhilaratus, der Be-
nedikt auf dem Montecassino kennen gelernt
hatte, und einige Schiiler des bereits erwihn-
ten Abtes Equitius (+ 570), der im Norden
Roms ein Kloster geleitet hatte. So diirfte der
Einfluss von Abt Equitius diese klgsterliche
Gemeinschaft teilweise geprigt haben. Es war
also wohl nicht die Klosterregel Benedikts,
nach der diese Ménche lebten. Das ist nicht
erstaunlich; denn zu der Zeit hatte praktisch
jedes Kloster seine eigene Regel oder richtete
sich einfach nach dem Beispiel des jeweiligen
Vorstehers aus. Schiiler Benedikts hat Gregor
erst spiter getroffen, um 580 nach der ersten
Zerstdrung Montecassinos. Damals fanden
die ersten Moénche Benedikts Zuflucht im La-
teran zu Rom; durch sie lernte Gregor das Le-
ben Benedikts und seine Regel kennen.

Die Neuorientierung Gregors war ein radika-
ler Bruch. Gregor, Bischof von Tours ( 594),
schreibt dariiber sehr anschaulich in seinem
Buch iiber die miterlebte Zeitgeschichte: «£7,
der gewohnt war, mit einem seidenen, mit fun-
kelnden, kostbaren Steinen bestickten Gewand
bekleidet durch die Stadt zu gehen, trug nun
drmliche Kleidung. ... Seine Nahrung war der-
art diirftig, im Gebet war er so wachsam und in
der Befolgung des Fastens so eifrig, dass er sich ein
Magenleiden zuzog und sich nur noch mit Miihe
auf den Beinen halten konnte.» — Wohin hat
diese radikale Abkehr vom bisherigen Leben
Gregor und Benedike gefiihre?

Benedikts Weg in die Tiefe

Gregor schildert, wie Benedikt die Eindde bei
Subiaco aufsucht, mit Unterbruch zweimal. Er
zieht sich gleichsam in die Wiiste zuriick. «Das
Moénchtum ist die Kirche, die aus der Wiiste
kommt», sagt der Trappistenabt André Louf.
Die Wiiste hat in der Tat eine ganz besondere
Bedeutung sowohl im Alten wie im Neuen
Testament; sie ist der Ort besonderer Gottesbe-
gegnungen und wichtiger Entscheidungen.
Dieser Riickzug geschicht bei Benedikt nicht
aus Weltschmerz oder Nostalgie, sondern um

198

zum Wesentlichen vorzudringen. Er zieht sich
«in eine gang enge Hohle» zuriick. Er lebt nun in
und unter der Erde. Auch die Héhle ist in der
Bibel ein bedeutsamer Orte der Gotteserfah-
rung und der inneren Sammlung.

In der Hohle ist Benedikt mit Gott allein.
Getrennt von den Menschen, findet er nun bei
ihm die Geborgenheit und den Schutz, den er
zuvor in der Familie, bei der Amme und in der
Stadt gesucht hat. Aber zugleich ist er ganz mit
sich allein, konfrontiert mit seinen Gedanken
und Gefiihlen, seinen Wiinschen und Sehn-
siichten und vor allem auch mit seinen Schat-
ten. In der Hohle muss Benedikt sich selber
vor Gott aushalten. Sie reinigt ithn und formt
ihn um. So wird die Héhle fiir ihn zu jenem
Ort, an dem etwas Neues beginnt. In ihrem
Innern soll Verwandlung und Erleuchtung ge-
schehen. Fiir Gregor ist das eine ganz ent-
scheidende Phase im Leben Benedikts. Es er-
scheint da eine Art von Beten, die den
Gottesmann zutiefst geprigt hat. Es geht um
das stille verweilende Gebet vor dem Ange-
sicht Gorttes. Es ist das Sich-Versenken, die
kontemplative Meditation, wie man heute sa-
gen wiirde. Bezeichnenderweise lisst Gregor
gerade in diesem Zusammenhang dem Dia-
kon Petrus, seinem Freund und Gesprichs-
partner, die umfangreichste Unterweisung
zuteil werden.

Dieses Beten bezeichnet Gregor mit einem
Ausdruck, der zu einem festen Begriff in der
geistlichen Literatur geworden ist. Er sagt: Be-
nedikt «wohnte ganz in sich selbst — allein — im
Angesicht Gottes». Sofort stellt Petrus eine Zwi-
schenfrage: «Es ist mir nicht ganz klar, was das
bedeutet: Er wohnte in sich selbst.» Darauf sagt
ihm Gregor: Das In-sich-selbst-Wohnen be-
deutet Versunkenheit in Gott. «Sooft wir niim-
lich durch die Unrube der Gedanken zu sehr aus
uns herausgefiihrt werden, sind wir zwar noch
wir selbst, aber nicht mebr in uns selbst; denn

(Bild rechts) Der heilige Gregor (links) und der
heilige Benedikt (Buchmalerei aus dem Codex
112 der Stifisbibliothek Einsiedeln; 12. Jahr-
hundert).



199



wir verlieren uns selbst aus dem Blick und
schweifen anderswo umber.» Es handelt sich
also um ein Sich-Gott-Aussetzen, verbunden
mit der dussersten Wachsamkeit, dass auch
nicht der Hauch eines Gedankens oder einer
Vorstellung den Blick des menschlichen Geis-
tes auf Gott hin triibt.

Gregors Weg zur Vollkommenheit

Gregor geht seinen Weg in die Tiefe nicht als
Einsiedler, sondern mit der Gemeinschaft des
Andreasklosters. Als Monch, der iiber eine
umfassende Bildung verfiigt, widmet er sich
ganz dem Lehr- und Meditationsbuch
schlechthin, der Bibel. Allerdings verurteilt er
die antike Bildung nicht. Im Kommentar zum
ersten Buch der Kénige sagt er, die weltliche
Wissenschaft stehe gleichsam unten in der
Ebene; «sie ist an sich nicht schlecht, wenn man
sie gut gebmucfﬂt, um sich auf eine hihere Ebene
zu erheben. Obgleich die Bildung weltlicher
Biicher nicht von sich aus dem geistlichen Kampf
der Heiligen dient, so ermiglicht sie uns doch,
wenn sie mit der gittlichen Schrift vereint wird,
eine feinere Kenninis ebendieser Heiligen
Schrift. Das ist in Wahrheit das einzige Ziel un-
seres Studiums der Wissenschaften: ein leben-
digeres Verstindnis der Worte Gottes dank der
Bildung, die sie uns verschaffen.»

Auf diesem Weg erlangt Gregor das Wissen
um seine Unwissenheit und die Erfahrung der
Grenzen allen Wissens. Dies geschieht bei ihm
allerdings nicht nach der Art Benedikts, der
sich von der Welt und der Bildung verab-
schiedete, «bewusst unwissend, und — weil er
weise war — obne Gelehrsamkeit». Gregor be-
dient sich offensichtlich des erworbenen Wis-
sens, um gleichsam eine biblische Kultur zu
schaffen. Durch persénliches und gemeinsa-
mes Beten, durch Schriftlesung und Studium
der Bibel soll der Ménch die Freude des kon-
templativen Lebens erfahren, das einen Vorge-
schmack des ewigen Lebens schenkt. Gregor
selber weiss um das In-sich-selbst-Wohnen,
um die Versunkenheit in Gott, die er bei Be-
nedikt so sehr bewundert. Diese Sammlung in
der Versenkung und in der Entriickung ge-

200

schieht in drei Schritten, die sich in seiner
Auslegung zum Buch Ezechiel zeigen: «Der
erste Schritt ist der, dass die Seele sich in sich
selbst sammle, der zweite Schritt, dass sie sich
selbst im Zustand der Sammlung schaue (d.h.
wabrnehme), der dritte, dass sie sich iiber sich
selbst emporschwinge und im eifrigen Bemiibhen
sich der Kontemplation des unsichtbaren Schip-
fers hingebe.»

Fiir Gregor war es ein schwerer Schlag, dass er
nur fiir kurze Zeit im geliebten Umfeld seiner
klosterlichen Gemeinschaft leben konnte.
Aber auch Benedikt wurde ja wieder aus der
Tiefe seiner Hohle herausgerissen.

Benedikts Weg zu den Menschen

Der erste Mensch, dem Benedikt nach den
drei Jahren der Einsamkeit in der Héhle be-
gegnet, ist ein Priester. Dieser erhilt an einem
Osterfest bei der Zubereitung seines Festmah-
les in einem Gesicht von Gott den Auftrag, zu
Benedikt zu gehen und mit ihm das Mahl zu
teilen. Dieser Bote Gottes findet schliesslich
Benedikt, der nicht wusste, dass an diesem Tag
Ostern war. Er holt thn zuriick in das Leben
der Kirche und zu den Menschen. Gregor lisst
ihn zu Benedikt sagen: ««Heute ist Ostern, der
Tag der Auferstehung des Herrn. Da darfst du
nicht fasten; denn dazu bin ich gesandy, dass wir
gemeinsam die Gaben des allmdichtigen Herrn
geniessen.» Da priesen sie Gott und hielten
Mahl.» Damit ist seine Zeit als Einsiedler zu
Ende. Durch viele innere Kimpfe hat Bene-
dikt wihrend dieser Jahre in seiner Hohle das
seelische Gleichgewicht gefunden; nun strahlt
er Ruhe und Gelassenheit aus.

Menschen finden jetzt den Weg zu ihm.
Zunichst sind es Hirten aus der Umgebung,.
Thnen verkiindet er die Botschaft Christi. Da-
zu stellt Gregor fest: «Da liessen viele von ihrer
rohen Gesinnung ab und wandten sich der Gna-
de eines frommen Lebens zu. Dadurch wurde
sein Name in der Umgebung allen bekannt.» Ei-
ne Klostergemeinschaft in Vicovaro, einem
Ort zwischen Subiaco und Tivoli, hérte von
seinem Ruf und wihlte ihn zu ihrem Vorste-
her. Offensichtlich aber war Benedike fiir die-



se Ménche zu streng und konsequent. Er pass-
te ihnen nicht ins Konzept. Schliesslich
suchten sie ihn sogar zu vergiften. Da zieht
sich Benedikt fiir kurze Zeit nochmals in die
Einsamkeit von Subiaco zuriick. Doch sein
Weg zu den Menschen geht weiter. Er wird
geistlicher Vater und Seelenfiihrer. Gregor be-
schreibt Benedikts Seelenfithrung mit einer
Stelle aus dem Buch Numeri: «Schon seit Mo-
se diirfen die Leviten vom 25. Lebensjahr an
ihren Dienst tun, aber erst vom 50. Jahr an Hii-
ter der heiligen Gefisse sein... Die heiligen Ge-
fésse aber sind die Herzen der Gliubigen.» —
Dieses Wirken Benedikts wird unterhalb der
Grotte von Subiaco auf einer Tafel mit folgen-
der Inschrift festgehalten: «Hier hat der hl. Be-
nedikt Apostelarbeit mit dem Einsiedlerleben
verbunden, indem er die Hirten lehrte. Das ist
der zweifache Weg, den dann unzihlige seiner
Sohne beschreiten sollten.»

Benedikts Durchbruch zu den Menschen zeigt
sich am deutlichsten in den Schiilern, die sich
um ihn sammeln. Nicht er geht zu den Men-
schen, sie kommen zu ihm, betont Gregor: «£s
sammelten sich dort bei ihm viele Menschen, um
dem allmiichtigen Gott zu dienen.» So entste-
hen die zwolf Kloster in Subiaco, deren Ge-
samtleitung er selber innehat. Von einem nei-
dischen Priester der Gegend belistigt, zieht er
weiter auf den Montecassino, etwa 140 km siid-
lich von Rom. Auch hier hat Benedikt wie in
Subiaco Kontakt zu den Menschen in der Um-
gebung. Gregor weist eigens darauf hin: «Den
Leuten, die ringsum wohnten, verkiindete er be-
harrlich die Frohe Botschaft und rief sie so zum
Glauben.» Entscheidend aber ist, dass hier sei-
ne Gemeinschaft ihre endgiiltige Form gefun-
den hat. Die Tradition nennt das Jahr 529 als
das Griindungsjahr, das gleiche Jahr, in dem
die heidnische Philosophenschule in Athen
geschlossen wurde. Auf dem Montecassino
entsteht eine neue Schule, die Schule des
Herrn. Fiir diese neue Monchsgemeinschaft
schreibt Benedikt eine Regel, das Kostbarste,
das er uns hinterlassen hat. In seinem grossen
Lob auf dieses einmalige Buch unterstreicht
Gregor ausdriicklich die Einheit von Regel
und Leben: «Er schrieb eine Regel fiir Minche,

ausgezeichnet durch massvolle Unterscheidung
und wegweisend durch ibr klares Wort. Wer sein
Wesen und sein Leben genauer kennen lernen
will, kann in den Weisungen dieser Regel alles
[finden, was er als Meister vorgelebt hat: Der hei-
lige Mann konnte gar nicht anders lehren, als er
lebte.» — Auch Gregors Leben, das anders ver-
lief, als er sich das nach seinem Riickzug aus
der Welt vorgestellt hatte, stand im Einklang
mit seinen Worten und seinen zahlreichen

Schriften.
Gregors Weg in den Dienst der Kirche

Pelagius II., im Jahr 579 Papst geworden,
weiht Gregor zum Diakon und entsendet ihn
als pipstlichen Gesandten an den Kaiserhof
von Konstantinopel. Da er sich diesem Auf-
trag nicht entziehen kann, will er zumindest
nicht alleine weggehen. Er nimmt einige Mit-
briider aus seiner Gemeinschaft nach Kons-
tantinopel mit. Dort lernt er Leander von Se-
villa kennen und schirzen; mit ihm bleibt er in
Briefkontakt, wie wir gesehen haben. Nach-
dem Gregor mehrere Jahre in der Hauptstadt
Ostroms verbracht hatte, kehrt er ums Jahr
585 mit seinen Mdnchen nach Rom zuriick
und bezieht wieder sein Kloster. Anfang 590
fillt Pelagius II. einer Pestepidemie zum Op-
fer. Als Diakon betreute Gregor die notleiden-
de Bevélkerung, was ihn, den ehemaligen
Stadtprifekten, so populir machte, dass der
romische Klerus und das Volk sich an ihn
wenden mit der Bitte, er solle Nachfolger von
Pelagius werden.

Gregor reagiert auf seine Erwihlung zum
Papst zunichst mit Ablehnung. Gregor von
Tours weiss sogar zu berichten, er habe an den
byzantinischen Kaiser Mauritius (582-602)
geschrieben, der die Wahl zu bestitigen hatte,
er moge seine Zustimmung verweigern. Aus
seiner Zeit in Konstantinopel kannte er ihn ja
und war ithm in Freundschaft verbunden.
Doch es hilft nichts. So wird Gregor, ohne es
zu wollen, zum grossen Reformpapst. Aller-
dings wird sein 14-jihriges Pontifikat {iber-
schattet von Kriegswirren, Naturkatastro-
phen, Hungersnoten und Missstinden im

201



Klerus. Doch gelingt es ihm dank der Erfah-
rung seines zuriickgelegten Weges, die mate-
rielle Not innerhalb und ausserhalb Roms zu
lindern, die Kirchengiiter durch eine den Ar-
men zugute kommende straffe Verwaltung
neu zu organisieren, das Bischofsamt und das
Monchtum zu stirken, dem Heidentum in Si-
zilien und Sardinien entgegenzuwirken sowie
die Missionierung der Angelsachsen umsich-
tig voranzutreiben. Seine Anweisungen fiir die
Seelsorge, die 590/591 entstandene Pastoralre-
gel, gewinnen im Abendland fast die gleiche
Bedeutung wie die Regel Benedikts. Seine Pre-
digttitigkeit hat sich in zahlreichen Homilien
niedergeschlagen, mit denen er Biicher des Al-
ten und Neuen Testaments ausgelegt hat. Im
liturgischen Bereich macht er sich um die Re-
form der Messfeier verdient; er gibt dem ré-
mischen Hochgebet die bis in unsere Zeit
giiltige Form. Seine Bedeutung als Vermittler
zwischen Antike und Mittelalter ist unbestrit-
ten, darum erhielt er den Beinamen «der Gros-
se», gerade er, der erstmalig die Selbstbezeich-
nung «Diener der Diener Gottes» (servus
servorum Dei) fiir den Papst gebrauchte!

Vor dem Hintergrund seiner Arbeitslast kon-
nen wir die Seufzer gut verstehen, die wir in
der Auslegung zum Buch Ezechiel im Jahr 593
zu héren bekommen: «Als Ménch im Kloster
hatte ich die Miglichkeit, die Zunge von allem
iiberfliissigen Reden fernzuhalten und das im-
merwihrende Gebet des Herzens fast ununter-
brochen zu iiben. Seitdem ich aber die Schultern
unter der Last des Hirtenamtes beugen muss,
kann sich mein Geist nicht mehr villig gesam-
melt auf sich selbst besinnen, weil er sich teilen
und auf vieles richten muss.» Er muss sich mit
alltiglichen Angelegenheiten der Kirche und
der Kloster herumschlagen, er kann sich der
Leute nicht erwehren, die ihn mit ihren ge-
schiftlichen Anliegen behelligen und um
seinen Rat bitten, er ist in Sorge wegen dro-
hender Kriegsgefahren, er hat sich um die
Beschaffung der finanziellen Mittel zu kiim-
mern, damit die Kirche ihren Verpflichtungen
nachkommen kann... Allen Bedringnissen
und Belastungen zum Trotz geht Gregor sei-
nen Weg unbeirrt weiter.

202

Die Vollendung des irdischen Weges

Es ist nicht zu verwundern, dass Gregor in
dem Zusammenhang — bei der Auslegung des
Buches Ezechiel — iiber dieses Hin und Her im
Leben nachdenkt. Der Mensch bemiiht sich,
in sein Inneres einzutreten, um Gott zu fin-
den, und sei es nur fiir einen kurzen Augen-
blick. Doch es sind nur wenige, denen eine
solche Erfahrung zuteil wird. Zu ihnen zihle
Gregor den Gottesmann Benedikt von Nursia.
Er berichtet, wie dieser einmal am Fenster des
Klosterturms stand. «Wiihrend er mitten in
dunkler Nacht hinausschaute, sah er plotzlich
ein Licht, das sich von oben her ergoss und alle
Finsternis der Nacht vertrieb. Es wurde so hell,
dass dieses Licht, das in der Finsternis aufstrahl-
te, die Helligkeit des Tages iibertraf... Wenn die
Seele ihren Schopfer schaut, wird ibr die ganze
Schipfung zu eng... Denn im Licht innerer
Schau dffnet sich der Grund des Herzens, weitet
sich in Gott und wird so iiber das Weltall erho-
ben.»

Wie Benedikt war Gregor zeitlebens auf der
Suche nach Gott. Ein gutes Jahr vor seinem
Heimgang, im Februar 603, schreibt er in ei-
nem Brief: «Seufzend und so sehr mit Aufgaben
iiberladen, dass ich bedaure, bis zum heutigen
Tag zu leben, ist mein ganzer Trost die Erwar-
tung des Todes.» Gregor sehnt sich nach dem
Jenseits. «Hier unten ist nicht das wabre Leben,
es st nur ein Schatten.» Diese Einsicht weckr in
thm immer stirker die Sehnsucht nach der
endgiiltigen Schau Gottes, die allen Hunger
stillt.

Fiir Gregor kam dieser lang ersehnte Augen-
blick am 12. Mirz 604.

(Bild rechts) Papst Gregor (links) idibergibr
seinem Schreiber und Gesprichspartner, dem
Diakon Petrus, das Buch der «Dialoge» (ent-
nommen der Vatikanischen Handschrift lat
1202, die unter Abt Desiderius [1058—1086]
im Kloster Montecassino entstand; Hihe der
Figur: 82 mm).



Ein lateinischer Kurzkommentar erliutert das Bild:
«Sic Benedictus erat. Sino plurima, lingua quiescat.»
(So war Benedikt. Ich lasse sehr vieles weg, die Zunge mag ruben.)

203



	Er lebte, wie er lehrte : Gregor, der Biograph des heiligen Benedikt

