
Zeitschrift: Die Glocken von Mariastein

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 81 (2004)

Heft: [7]

Artikel: Ein Papst der ungeteilten Christenheit? : Gregor an der Nahstelle
zwischen Ost- und Westkirche

Autor: Karrer, Kilian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030543

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030543
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ein Papst der ungeteilten Christenheit?
Gregor an der Nahtstelle zwischen Ost- und Westkirche

P. Kilian Karrer

In der Spannung zwischen Vielfalt und Einheit

Der Begriff «Ungeteilte Christenheit»,
verbunden mit dem Namen des grossen Papstes
am Übergang vom 6. zum 7. Jahrhundert,
lässt sicher viele an die schon lange ausstehende

Versöhnung von Ost- und Westkirche denken.

Gerade weil der ökumenische Dialog
zwischen der Orthodoxie und der römisch-katholischen

Kirche so festgefahren scheint,
richten sich die ökumenischen Hoffnungen
von vielen auf eine Rückkehr ins erste
Jahrtausend. Damals, vor dem ominösen Jahr
1054, sei die Kirche noch ungeteilt gewesen.
Logischerweise müsste eine Rückbesinnung
auf jene Zeit die erneute Kircheneinheit von
Ost und West ermöglichen, ja sogar fast
automatisch herbeiführen.
Richtig ist: Zur ungeteilten Christenheit
gehört auch die Einheit der Kirchen in Ost
und West, zwischen der Orthodoxie und der
römisch-katholischen Kirche. — Falsch ist:
Man darfdie ungeteilte Christenheit nicht auf
die Einheit von Rom und Konstantinopel
beziehungsweise Moskau verkürzen. Neben diesen

Zentren und den kirchlichen Traditionen,
die sie verkörpern, gab und gibt es noch viele
andere christlichen Uberlieferungen, die
ebenso alt und ehrwürdig sind, aber oft
vergessen werden, zum Beispiel die Kirchen
syrischer oder armenischer Tradition. Falsch ist
auch, dass im ersten Jahrtausend alles gut und
die Kirche ungeteilt gewesen sei. Das ist eine
Illusion, die einer kritischen Uberprüfung
nicht standhält.
Es stellen sich im Übrigen auch grundsätzliche

Fragen: Sind nicht die Getauften grundsätzlich
einmal in Christus alle eins? Wenn wir die

Taufe anderer Kirchen anerkennen, müssen
wir doch auch die dort Getauften als unsere
Brüder und Schwestern annehmen. Wen Gott
als seine Kinder annimmt, dem dürfen wir
Menschen diese Würde nicht einfach absprechen.

Was heisst dann überhaupt «geteilt»
oder «getrennt»? Was bedeutet dann der
Ausdruck «Papst der ungeteilten Christenheit»?
Welche kirchenrechtlichen, politischen,
soziologischen, religiösen oder persönlichen
Konsequenzen sind damit verbunden?
Vielleicht ergibt sich aus den folgenden Zeilen
eine Antwort auf die eine oder andere dieser

Frage. Es geht hier jedenfalls darum, die Person

Gregors des Grossen, seine Ideen und sein
Wirken in der damaligen Zeit unter dem
Blickwinkel der Einheit der Kirche zu
beleuchten.

Kein Papst der ungeteilten Christenheit

Es ist eine Tatsache, dass bereits die Schriften
des Neuen Testamentes Konflikte und
Spaltungen innerhalb der ersten christlichen
Gemeinden bezeugen. Schon ganz früh tauchten
Spannungen zwischen Judenchristen und
Heidenchristen auf. Die Verkündigung der
christlichen Botschaft verliess den
religiöskulturellen Rahmen des Judentums und muss-
te in einer neuen Umwelt heimisch werden.
Das führte zum Teil zu existenzbedrohenden
Spannungen — wie bei jedem anderen Ablö-
sungsprozess auch. Auch in den neuen
Gemeinden ausserhalb des Judentums gab es von

191



Anfang an Streitigkeiten und sogar Spaltungen.

Paulus schreibt davon: «Zunächst höre
ich, dass es Spaltungen unter euch gibt, wenn
ihr als Gemeinde zusammenkommt» (1 Kor
11,18). Auch der 3. Johannesbrief redet von
Spaltungen: «Aber Diotrephes, der unter
ihnen der Erste sein will, erkennt uns nicht an.
Deshalb werde ich, wenn ich komme, an sein
Tun und Treiben erinnern. Mit bösen Worten
hetzt er gegen uns und gibt sich damit noch
nicht zufrieden; sondern er selbst nimmt die
Brüder nicht auf und hindert alle daran, die es

tun wollen, und schliesst diese aus der
Gemeinde aus» (3 Joh 9—10). Und in der
Offenbarung des Johannes stossen wir aufTexte, die
vor Gruppen warnen, die der Lehre Bileams,
den Nikolaiten oder der falschen Prophetin
Isebel folgen oder die gleich als «Gemeinde des

Satans» bezeichnet werden (Ofifb 2,2.6.9.
I4f.20).
Ab dem 4. Jahrhundert wurden theologische
oder disziplinäre Konflikte auf einer anderen
Ebene ausgetragen. Die Kirche wurde Reichskirche,

jetzt waren solche Konflikte
Staatsangelegenheit. Denn das Römische Reich war
immer, vor und nach der so genannten
konstantinischen Wende, an einer staatstragenden,
das Reich einenden Religion interessiert.
Tragischerweise führten die theologischen
Konflikte nicht immer zu einer Verständigung,

sondern zu bis in unsere Gegenwart
andauernden Unterbrüchen in der
Kirchengemeinschaft zwischen der byzantinischen
Reichskirche und kulturell und politisch
ausserhalb des Römischen Reiches existierenden
Kirchen, die heute als «Alt-Orientalen»
bezeichnet werden, die Armenier, West- und
Ostsyrer, Kopten und Äthiopier.
Aber auch zwischen Rom und Konstantinopel,

dem alten Rom im Westen und dem neuen

Rom im Osten, gab es Unterschiede, welche

die Einheit im Glauben immer brüchiger
werden Hessen. Während rund fünfhundert
Jahren - zwischen der staatlichen Anerkennung

der christlichen Religion und dem Zerfall

des Reiches von Kaiser Karl dem Grossen
— gab es zwischen Konstantinopel und Rom
sieben Unterbrüche der Kirchengemeinschaft,

die insgesamt mehr als 200 Jahre dauerten.
Und doch wurden während dieser Zeit auch
die sieben ökumenischen Konzilien abgehalten,

die für beide Seiten verbindlich sind!
Die Spannungen und Spaltungen hatten
vielfältige Ursachen. Eine grosse Rolle spielte der

politisch-kulturelle Unterschied zwischen
lateinischem Westen und griechischem Osten,
der sich seit dem Ende des 4. Jahrhunderts
immer mehr artikulierte und der, vor allem auf
oströmischer Seite, auch bewusst gepflegt
wurde. Gregor der Grosse hat dies sicher
persönlich erfahren, als er noch Botschafter des

Papstes beim Kaiser in Konstantinopel war.
Wahr ist aber auch: Gregor der Grosse hatte
sehr gute Beziehungen zur Kaiserfamilie und
zu angesehenen und einflussreichen Leuten
am Kaiserhof.

Verschiedene Vorstellungen von Einheit

Schaut man den Briefwechsel von Papst Gregor

dem Grossen unter dem Blickwinkel der
Einheit der Christenheit an, sieht man bald,
dass er wirklich von pastoralem Eifer beseelt

war. Seine Einmischungen oder Entscheidungen

folgten nicht der Logik einer päpstlichen
Machtpolitik, sondern entsprangen seinem
Verantwortungsbewusstsein als Nachfolger
des heiligen Petrus. Als solcher wusste er sich
verantwortlich für die gesamte Kirche. Interessant

ist in diesem Zusammenhang, dass die
Päpste der Spätantike sich in einem kollegialeren

Ton an die orientalischen Bischöfe wandten,

als wenn sie zu den Bischöfen Italiens oder
des Westens sprachen. Das Papsttum neigte
zwar dazu, sich für alle Kirchen zuständig zu
fühlen. Tatsächlich aber kam es bei der
Ausübung der päpstlichen Autorität zu einer
Zweiteilung: Im Westen immer häufiger werdende
unmittelbare Eingriffe, im Osten Beschränkung

aufeine Schiedsrichterrolle in Fragen der

gesamten Kirche und der schwer wiegenden
Fälle.
Für Gregor war die Einheit der Kirche zuerst
eine spirituelle Frage. Ihr Fundament ist
Christus und der Kreis der zwölf Apostel, die
er in seine Nähe berief. Als Bischof von Rom

192



und Nachfolger des Ersten unter den Aposteln
scheute er keine Mühe für diese Einheit. Die
Pflege der Gemeinschaft zwischen den Hirten
der Kirche, zum Beispiel mittels seiner Briefe,
sollte diese Einheit bewahren und fördern.
Diese Einheit der Kirche war auch für die

Päpste vor Gregor immer wichtiger als die
legitime Verschiedenheit, die an die Mehrzahl
der Apostel und ihrer Kirchengründungen
gebunden war. Diese Mannigfaltigkeit durfte
auf keinen Fall zur Bildung von Sondergruppen

verkommen.
Im Osten teilte man diese Auffassung von Kir-
cheneinheit so nicht. Die Einheit erschien
dort mehr als Ergebnis der Gemeinschaft von
Ortskirchen, weniger als vorgegebene, statische

Grösse. Dazu kam die politische
Entwicklung, die Konstantinopel immer mehr
zum Zentrum einer von nationalem
Zusammengehörigkeitsgefühl geprägten Kirche
machte. Konstantinopel als Hauptstadt des

Reiches forderte immer mehr kirchliche
Vorrechte auf Kosten der älteren Patriarchate von
Alexandrien und Antiochien, was im neuen
Titel «Ökumenischer Patriarch» für den
Vorsteher der Kirche von Konstantinopel gipfelte.
Daraus ergab sich ein offener Konflikt
zwischen Papst Gregor und Konstantinopel:
Für Gregor hatten die politischen Argumente
hinter dem Willen Gottes, wie er sich in der
geschichtlichen Gestaltwerdung der Kirche
von den Aposteln an zeigt, zurückzustehen.
Nicht die politische Bedeutung einer Stadt
entschied über den kirchlichen Status des

dortigen Bischofs, sondern die Apostolizität.
Alexandrien und Antiochien waren auch,
mehr oder weniger direkt, Gründungen des

Apostels Petrus und hatten dadurch für Gregor

und die Päpste vor ihm Anteil an der
besonderen Würde des Ersten der Apostel und
seiner grundlegenden Bedeutung für die
gesamte Kirche. Daraus ergab sich eine besonders

enge Beziehung der drei Patriarchate -
Alexandrien, Antiochien und Rom —

untereinander und eine gemeinsame gesamtkirchliche

Verantwortung.

«Diener der Diener Gottes»

Den Titel «Ökumenischer Patriarch» lehnte
Gregor für jeden Bischof, auch für sich selber,

kategorisch ab. Denn «ökumenisch» war
gleichbedeutend mit «universal, allgemein»;
das konnte man nur von der gesamten Kirche
sagen, nicht von einem einzelnen Bischof und
seiner Ortskirche. Letztlich konnte für Gregor
dieser Titel eines «allgemeinen Hirten der
Kirche» nur Christus zukommen. Die Bischöfe
der Hauptstadt Konstantinopel massten sich
mit diesem Titel etwas Ungeheuerliches an
und versündigten sich gegen die Einheit der
Kirche, indem sie die apostolische Ordnung
auflösten und sich auf eine höhere Ebene über
alle anderen stellen wollten. Es ist eine Ironie
der Geschichte, dass heute die Orthodoxie
genau diesen Vorwurf an das Papsttum richtet.
Gregor betonte in bewusstem Gegensatz zu
diesem politischen Amtsverständnis den
spirituellen Charakter des bischöflichen und
päpstlichen Amtes, das er als demütigen
Dienst nach dem Beispiel Jesu begriff, weshalb

er sich «Diener der Diener Gottes» nannte.
Ein Satz aus einem seiner Briefe mag seine
vorbildliche Einstellung charakterisieren: «So wie
die Gläubigen uns auf Grund ihrer Verehrung

für den seligen Apostel Petrus Respekt erweisen,

so geziemt es sich auch, dass unsere Schwachheit
sich immer als solche anerkennt unddas Gewicht
des Respekts zurückweist, das man ihr auflädt.»
Trotz allen Spannungen und spürbaren
Gräben wahrte Gregor immer die
Kirchengemeinschaft mit Konstantinopel und den

übrigen Kirchen im Osten des Reiches, nicht
aus Angst vor Konfrontation, sondern in
kluger Zurückhaltung und Abwägung der
Mittel. Er ermahnte immer wieder Bischöfe
und suchte aus der Sorge des Seelsorgers heraus

nach Lösungen, ohne Rücksicht auf die
Politik des Kaisers. So hat er die Grenzen der
damaligen Ökumene (alle Gebiete, die unter
der politischen und kulturellen Obhut des

byzantinischen Kaisers standen) gesprengt
und die religiöse und kulturelle Einheit des

Abendlandes begründet. Auch dies eine Ironie
der Geschichte, da er die kirchliche Einheit

193



mit dem Morgenland nicht auf Dauer sichern
konnte.

Ungeteilte Heiligkeit

Gregor ist einer der wenigen Heiligen der
Westkirche, die im christlichen Osten offiziell
anerkannt sind. Sein Gedächtnis wird,
wenigstens bei den Orthodoxen, am 12. März
begangen, dem Todestag Gregors, der bis zur
Liturgiereform nach dem Zweiten Vatikanischen

Konzil auch bei uns sein Festtag war. In
verschiedenen älteren liturgischen Büchern
mit Texten für jeden Tag des Monats oder zu
den Heiligen findet sich unter dem genannten
Datum ein Eintrag mit der Zusammenfassung
seines Lebens. Es handelt sich dabei um Auszüge

einer griechischen Ubersetzung von
Passagen aus der von Johannes Diakonus
lateinisch verfassten Lebensbeschreibung Gregors,
die der byzantinische Patriarch Photius im 9.
Jahrhundert in seiner Bibliothek besass. In der
heute üblichen liturgischen Praxis werden diese

Texte aber kaum mehr gelesen.
Neben diesem Eintrag im liturgischen Buch
für jeden Tag des Monats ist Gregor in der
Orthodoxie auch als Verfasser der Bücher der

Dialoge über italische Heilige bekannt;
deshalb wird er mit dem Titel «Gregor der Dialoge»

(Grigorios o dialogos) geehrt. Offenbar ist
dieser Titel in Analogie zum Titel «Gregor der
Theologe» entstanden, der Gregor von Nazi-
anz (f 389) verliehen wurde als Zeichen
besonderer Wertschätzung.
Auch Gregors Pastoralregelwurde ins Griechische

übersetzt und verhalf ihm, zusammen
mit seinem kirchenpolitischen Fingerspitzengefühl,

zu einem guten Ruf bei den Orthodoxen.

Diese Wertschätzung weit über Gregors
Tod hinaus geht kaum auf seinen Aufenthalt
in Konstantinopel als Botschafter von Papst
Gelasius II. zurück. Gregor schloss damals

zwar viele persönliche Freundschaften und
pflegte viele gute Beziehungen, aber sein Wirken

als Botschafter war nur von kurzer Dauer.
Wichtiger für seinen Ruhm scheint die
Gemeinschaft griechischer Mönche gewesen zu
sein, die im 8. Jahrhundert in Gregors Kloster

auf dem Celio in Rom lebten und die natürlich

«ihren» Papst, sein Leben und seine
Schriften bei ihren Mitbürgern im christlichen

Osten bekannt machen wollten.
Ein bleibendes Zeichen seiner Verehrung bei
den Orthodoxen ist auch die Bezeichnung der

byzantinischen «Liturgie der vorgeweihten
Gaben» (eine Vesper mit Kommunionfeier)
als Gregorius-Liturgie. Zwar ist die Zuordnung
dieser Feier zum römischen Papst umstritten.
Aber bis heute wird am Schluss dieser Liturgie
immer auch des heiligen Gregors des Grossen
als «Vater» dieser Liturgie gedacht:

«Christus, unser wahrer Gott, aufdie Fürbitten
Seiner allreinen Mutter, der heiligen, ruhmreichen

und allverehrten Apostel, unseres heiligen
Vaters Gregorios des Dialogen, Papstes von Alt-
Rom. und aller Heiligen, erbarme Sich unser
und rette uns, denn Er ist gütig und

menschenfreundlich. Amen.»

Schluss von S. 185

unter vielen anderen die heiligen Wilfrid,
Willibrord, Winfrid (Bonifatius), aber auch Frauen

wie die heilige Lioba.
Mit seinen vielseitigen Unternehmungen
verschaffte Gregor dem Papsttum eine bis dahin
nicht gekannte Führungsstellung in Westeuropa.

Er pochte aber nicht auf seine besondere

Stellung als Papst, wie Päpste vor und nach
ihm es taten, und lehnte den Titel «universaler

Papst» für sich als Bischofvon Rom ab. Lieber

nannte er sich Servus servorum Dei («Diener

der Diener Gottes»), den die späteren
Päpste von ihm übernommen haben bis auf
den heutigen Tag. Gregor hat aber, im Gegensatz

zu vielen seiner Nachfolger, diesem Titel
auch tatsächlich nachgelebt.

194


	Ein Papst der ungeteilten Christenheit? : Gregor an der Nahstelle zwischen Ost- und Westkirche

