Zeitschrift: Die Glocken von Mariastein
Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 81 (2004)

Heft: [7]

Artikel: Ein Papst der ungeteilten Christenheit? : Gregor an der Nahstelle
zwischen Ost- und Westkirche

Autor: Karrer, Kilian

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1030543

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1030543
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ein Papst der ungeteilten Christenheit?
Gregor an der Nahtstelle zwischen Ost- und Westkirche

P. Kilian Karrer

In der Spannung zwischen Vielfalt und Einheit

Der Begriff «Ungeteilte Christenheit», ver-
bunden mit dem Namen des grossen Papstes
am Ubergang vom 6. zum 7. Jahrhundert,
lasst sicher viele an die schon lange ausstehende
Versshnung von Ost- und Westkirche den-
ken. Gerade weil der Skumenische Dialog
zwischen der Orthodoxie und der rémisch-ka-
tholischen Kirche so festgefahren scheint,
richten sich die 6kumenischen Hoffnungen
von vielen auf eine Riickkehr ins erste Jahr-
tausend. Damals, vor dem ominésen Jahr
1054, sei die Kirche noch ungeteilt gewesen.
Logischerweise miisste eine Riickbesinnung
auf jene Zeit die erneute Kircheneinheit von
Ost und West ermoglichen, ja sogar fast auto-
matisch herbeifiihren.

Richtig ist: Zur ungeteilten Christenheit
gehort auch die Einheit der Kirchen in Ost
und West, zwischen der Orthodoxie und der
romisch-katholischen Kirche. — Falsch ist:
Man darf die ungeteilte Christenheit nicht auf
die Einheit von Rom und Konstantinopel be-
ziehungsweise Moskau verkiirzen. Neben die-
sen Zentren und den kirchlichen Traditionen,
die sie verkérpern, gab und gibt es noch viele
andere christlichen Uberlieferungen, die
ebenso alt und ehrwiirdig sind, aber oft ver-
gessen werden, zum Beispiel die Kirchen syri-
scher oder armenischer Tradition. Falsch ist
auch, dass im ersten Jahrtausend alles gut und
die Kirche ungeteilt gewesen sei. Das ist eine
Ilusion, die einer kritischen Uberpriifung

nicht standhiilt.

Es stellen sich im Ubrigen auch grundsitzliche

Fragen: Sind nicht die Getauften grundsitz-
lich einmal in Christus alle eins? Wenn wir die
Taufe anderer Kirchen anerkennen, miissen
wir doch auch die dort Gerauften als unsere
Briider und Schwestern annehmen. Wen Gott
als seine Kinder annimmt, dem diirfen wir
Menschen diese Wiirde nicht einfach abspre-
chen. Was heisst dann iiberhaupt «geteilt»
oder «getrennt»? Was bedeutet dann der Aus-
druck «Papst der ungeteilten Christenheit»?
Welche kirchenrechtlichen, politischen, sozio-
logischen, religiésen oder persénlichen Konse-
quenzen sind damit verbunden?

Vielleicht ergibt sich aus den folgenden Zeilen
eine Antwort auf die eine oder andere dieser
Frage. Es geht hier jedenfalls darum, die Per-
son Gregors des Grossen, seine Ideen und sein
Witken in der damaligen Zeit unter dem
Blickwinkel der Einheit der Kirche zu be-
leuchten.

Kein Papst der ungeteilten Christenheit

Es ist eine Tatsache, dass bereits die Schriften
des Neuen Testamentes Konflikte und Spal-
tungen innerhalb der ersten christlichen Ge-
meinden bezeugen. Schon ganz friith tauchten
Spannungen zwischen Judenchristen und
Heidenchristen auf. Die Verkiindigung der
christlichen Botschaft verliess den religios-
kulturellen Rahmen des Judentums und muss-
te in einer neuen Umwelt heimisch werden.
Das fithrte zum Teil zu existenzbedrohenden
Spannungen — wie bei jedem anderen Abls-
sungsprozess auch. Auch in den neuen Ge-
meinden ausserhalb des Judentums gab es von

191



Anfang an Streitigkeiten und sogar Spaltun-
gen. Paulus schreibt davon: «Zunichst hére
ich, dass es Spaltungen unter euch gibt, wenn
ihr als Gemeinde zusammenkommt» (1 Kor
11,18). Auch der 3. Johannesbrief redet von
Spaltungen: «Aber Diotrephes, der unter ih-
nen der Erste sein will, erkennt uns nicht an.
Deshalb werde ich, wenn ich komme, an sein
Tun und Treiben erinnern. Mit bésen Worten
hetzt er gegen uns und gibt sich damit noch
nicht zufrieden; sondern er selbst nimmt die
Briider nicht auf und hindert alle daran, die es
tun wollen, und schliesst diese aus der Ge-
meinde aus» (3 Joh 9-10). Und in der Offen-
barung des Johannes stossen wir auf Texte, die
vor Gruppen warnen, die der Lehre Bileams,
den Nikolaiten oder der falschen Prophetin
Isebel folgen oder die gleich als «Gemeinde des
Satans» bezeichnet werden (Oftb 2,2.6.9.
14£.20).

Ab dem 4. Jahrhundert wurden theologische
oder disziplinire Konflikte auf einer anderen
Ebene ausgetragen. Die Kirche wurde Reichs-
kirche, jetzt waren solche Konflikte Staatsan-
gelegenheit. Denn das Rémische Reich war
immer, vor und nach der so genannten kons-
tantinischen Wende, an einer staatstragenden,
das Reich einenden Religion interessiert.
Tragischerweise fiihrten die theologischen
Konflikte nicht immer zu einer Verstindi-
gung, sondern zu bis in unsere Gegenwart
andauernden Unterbriichen in der Kirchen-
gemeinschaft zwischen der byzantinischen
Reichskirche und kulturell und politisch aus-
serhalb des Rémischen Reiches existierenden
Kirchen, die heute als «Alt-Orientalen» be-
zeichnet werden, die Armenier, West- und
Ostsyrer, Kopten und Achiopier.

Aber auch zwischen Rom und Konstantino-
pel, dem alten Rom im Westen und dem neu-
en Rom im Osten, gab es Unterschiede, wel-
che die Einheit im Glauben immer briichiger
werden liessen. Wihrend rund fiinthundert
Jahren — zwischen der staatlichen Anerken-
nung der christlichen Religion und dem Zer-
fall des Reiches von Kaiser Karl dem Grossen
— gab es zwischen Konstantinopel und Rom
sieben Unterbriiche der Kirchengemeinschaft,

192

die insgesamt mehr als 200 Jahre dauerten.
Und doch wurden wihrend dieser Zeit auch
die sieben 8kumenischen Konzilien abgehal-
ten, die fiir beide Seiten verbindlich sind!

Die Spannungen und Spaltungen hatten viel-
filtige Ursachen. Eine grosse Rolle spielte der
politisch-kulturelle Unterschied zwischen la-
teinischem Westen und griechischem Osten,
der sich seit dem Ende des 4. Jahrhunderts im-
mer mehr artikulierte und der, vor allem auf
ostromischer Seite, auch bewusst gepflegt
wurde. Gregor der Grosse hat dies sicher per-
sonlich erfahren, als er noch Botschafter des
Papstes beim Kaiser in Konstantinopel war.
Wahr ist aber auch: Gregor der Grosse hatte
sehr gute Bezichungen zur Kaiserfamilie und
zu angesehenen und einflussreichen Leuten
am Kaiserhof.

Verschiedene Vorstellungen von Einheit

Schaut man den Briefwechsel von Papst Gre-
gor dem Grossen unter dem Blickwinkel der
Einheit der Christenheit an, sicht man bald,
dass er wirklich von pastoralem Eifer beseelt
war. Seine Einmischungen oder Entscheidun-
gen folgten nicht der Logik einer pipstlichen
Machtpolitik, sondern entsprangen seinem
Verantwortungsbewusstsein als Nachfolger
des heiligen Petrus. Als solcher wusste er sich
verantwortlich fiir die gesamte Kirche. Intere-
ssant ist in diesem Zusammenhang, dass die
Pipste der Spitantike sich in einem kollegiale-
ren Ton an die orientalischen Bischofe wand-
ten, als wenn sie zu den Bischéfen Italiens oder
des Westens sprachen. Das Papsttum neigte
zwar dazu, sich fiir alle Kirchen zustindig zu
fithlen. Tatsichlich aber kam es bei der Aus-
tibung der pipstlichen Autoritit zu einer Zwei-
teilung: Im Westen immer hidufiger werdende
unmittelbare Eingriffe, im Osten Beschrin-
kung auf eine Schiedsrichterrolle in Fragen der
gesamten Kirche und der schwer wiegenden
Fille.

Fiir Gregor war die Einheit der Kirche zuerst
eine spirituelle Frage. Ihr Fundament ist
Christus und der Kreis der zwlf Apostel, die
er in seine Nihe berief. Als Bischof von Rom



und Nachfolger des Ersten unter den Aposteln
scheute er keine Miihe fiir diese Einheit. Die
Pflege der Gemeinschaft zwischen den Hirten
der Kirche, zum Beispiel mittels seiner Briefe,
sollte diese Einheit bewahren und férdern.
Diese Einheit der Kirche war auch fiir die
Pipste vor Gregor immer wichtiger als die
legitime Verschiedenheit, die an die Mehrzahl
der Apostel und ihrer Kirchengriindungen
gebunden war. Diese Mannigfaltigkeit durfte
auf keinen Fall zur Bildung von Sondergrup-
pen verkommen.

Im Osten teilte man diese Auffassung von Kir-
cheneinheit so nicht. Die Einheit erschien
dort mehr als Ergebnis der Gemeinschaft von
Ortskirchen, weniger als vorgegebene, stati-
sche Grosse. Dazu kam die politische Ent-
wicklung, die Konstantinopel immer mehr
zum Zentrum einer von nationalem Zusam-
mengehorigkeitsgefithl — geprigten  Kirche
machte. Konstantinopel als Hauptstadt des
Reiches forderte immer mehr kirchliche Vor-
rechte auf Kosten der dlteren Patriarchate von
Alexandrien und Antiochien, was im neuen
Titel «Okumenischer Patriarch» fiir den Vor-
steher der Kirche von Konstantinopel gipfelte.
Daraus ergab sich ein offener Konflikt zwi-
schen Papst Gregor und Konstantinopel:

Fiir Gregor hatten die politischen Argumente
hinter dem Willen Gottes, wie er sich in der
geschichtlichen Gestaltwerdung der Kirche
von den Aposteln an zeigt, zuriickzustehen.
Nicht die politische Bedeutung einer Stadt
entschied iiber den kirchlichen Status des
dortigen Bischofs, sondern die Apostolizitit.
Alexandrien und Antiochien waren auch,
mehr oder weniger direkt, Griindungen des
Apostels Petrus und hatten dadurch fiir Gre-
gor und die Pipste vor ihm Anteil an der
besonderen Wiirde des Ersten der Apostel und
seiner grundlegenden Bedeutung fiir die ge-
samte Kirche. Daraus ergab sich eine beson-
ders enge Beziehung der drei Patriarchate —
Alexandrien, Antiochien und Rom — unter-
einander und eine gemeinsame gesamtkirch-
liche Verantwortung.

«Diener der Diener Gottes»

Den Titel «Okumenischer Patriarch» lehnte
Gregor fiir jeden Bischof, auch fiir sich selber,
kategorisch ab. Denn «8kumenisch» war
gleichbedeutend mit «universal, allgemeiny;
das konnte man nur von der gesamten Kirche
sagen, nicht von einem einzelnen Bischof und
seiner Ortskirche. Letztlich konnte fiir Gregor
dieser Titel eines «allgemeinen Hirten der Kir-
che» nur Christus zukommen. Die Bischofe
der Hauptstadt Konstantinopel massten sich
mit diesem Titel etwas Ungeheuerliches an
und versiindigten sich gegen die Einheit der
Kirche, indem sie die apostolische Ordnung
auflosten und sich auf eine hohere Ebene iiber
alle anderen stellen wollten. Es ist eine Ironie
der Geschichte, dass heute die Orthodoxie ge-
nau diesen Vorwurf an das Papsttum richtet.
Gregor betonte in bewusstem Gegensatz zu
diesem politischen Amtsverstindnis den spiri-
tuellen Charakter des bischéflichen und
pipstlichen Amtes, das er als demiitigen
Dienst nach dem Beispiel Jesu begriff, weshalb
er sich «Diener der Diener Gottes» nannte.
Ein Satz aus einem seiner Briefe mag seine vor-
bildliche Finstellung charakterisieren: «So wie
die Glinbigen uns auf Grund ibrer Verehrung
ﬁ'ir den seligen Aposte[ Petrus Respe/et erweisen,
so geziemt es sich auch, dass unsere Schwachbeit
sich immer als solche anerkennt und das Gewicht
des Respekts zuriickweist, das man ibr auflidt.»
Trotz allen Spannungen und spiirbaren
Griben wahrte Gregor immer die Kirchen-
gemeinschaft mit Konstantinopel und den
tibrigen Kirchen im Osten des Reiches, nicht
aus Angst vor Konfrontation, sondern in
kluger Zuriickhaltung und Abwigung der
Mittel. Er ermahnte immer wieder Bischofe
und suchte aus der Sorge des Seelsorgers her-
aus nach Losungen, ohne Riicksicht auf die
Politik des Kaisers. So hat er die Grenzen der
damaligen Okumene (alle Gebiete, die unter
der politischen und kulturellen Obhut des
byzantinischen Kaisers standen) gesprengt
und die religiose und kulturelle Einheit des

Abendlandes begriindet. Auch dies eine Ironie
der Geschichte, da er die kirchliche Einheit

- 3o



mit dem Morgenland nicht auf Dauer sichern
konnte.

Ungeteilte Heiligkeit

Gregor ist einer der wenigen Heiligen der
Westkirche, die im christlichen Osten offiziell
anerkannt sind. Sein Gedichtnis wird,
wenigstens bei den Orthodoxen, am 12. Mirz
begangen, dem Todestag Gregors, der bis zur
Liturgiereform nach dem Zweiten Vatikani-
schen Konzil auch bei uns sein Festtag war. In
verschiedenen ilteren liturgischen Biichern
mit Texten fiir jeden Tag des Monats oder zu
den Heiligen findet sich unter dem genannten
Datum ein Eintrag mit der Zusammenfassung
seines Lebens. Es handelt sich dabei um Aus-
ziige einer griechischen Ubersetzung von Pas-
sagen aus der von Johannes Diakonus latei-
nisch verfassten Lebensbeschreibung Gregors,
die der byzantinische Patriarch Photius im 9.
Jahrhundert in seiner Bibliothek besass. In der
heute tiblichen liturgischen Praxis werden die-
se Texte aber kaum mehr gelesen.

Neben diesem FEintrag im liturgischen Buch
tir jeden Tag des Monats ist Gregor in der Or-
thodoxie auch als Verfasser der Biicher der
Dialoge tiber italische Heilige bekannt; des-
halb wird er mit dem Titel «Gregor der Dialo-
ge» (Grigorios o dialogos) geehrt. Offenbar ist
dieser Titel in Analogie zum Titel «Gregor der
Theologe» entstanden, der Gregor von Nazi-
anz (T 389) verlichen wurde als Zeichen be-
sonderer Wertschitzung,.

Auch Gregors Pastoralregel wurde ins Griechi-
sche iibersetzt und verhalf ihm, zusammen
mit seinem kirchenpolitischen Fingerspitzen-
gefiihl, zu einem guten Ruf bei den Orthodo-
xen. Diese Wertschitzung weit iiber Gregors
Tod hinaus geht kaum auf seinen Aufenthalt
in Konstantinopel als Botschafter von Papst
Gelasius II. zuriick. Gregor schloss damals
zwar viele personliche Freundschaften und
pflegte viele gute Beziehungen, aber sein Wir-
ken als Botschafter war nur von kurzer Dauer.
Wichtiger fiir seinen Ruhm scheint die Ge-
meinschaft griechischer Monche gewesen zu
sein, die im 8. Jahrhundert in Gregors Kloster

194

auf dem Celio in Rom lebten und die natiir-
lich «ihren» Papst, sein Leben und seine
Schriften bei ihren Mitbiirgern im christli-
chen Osten bekannt machen wollten.

Ein bleibendes Zeichen seiner Verehrung bei
den Orthodoxen ist auch die Bezeichnung der
byzantinischen «Liturgie der vorgeweihten
Gaben» (eine Vesper mit Kommunionfeier)
als Gregorius-Liturgie. Zwar ist die Zuordnung
dieser Feier zum romischen Papst umstritten.
Aber bis heute wird am Schluss dieser Liturgie
immer auch des heiligen Gregors des Grossen

als «Vater» dieser Liturgie gedacht:

«Christus, unser wahrer Gott, auf die Fiirbitten
Seiner allreinen Mutter, der heiligen, rubmrei-
chen und allverehrten Apostel, unseres heiligen
Vaters Gregorios des Dialogen, Papstes von Alt-
Rom. .. und aller Heilz'gen, erbarme Sich unser

und rette uns, denn Er ist giitig und menschen-
freundlich. Amen.»

Schluss von S. 185

unter vielen anderen die heiligen Wilfrid, Wil-
librord, Winfrid (Bonifatius), aber auch Frau-
en wie die heilige Lioba.

Mit seinen vielseitigen Unternehmungen ver-
schaffte Gregor dem Papsttum eine bis dahin
nicht gekannte Fiihrungsstellung in Westeu-
ropa. Er pochte aber nicht auf seine besonde-
re Stellung als Papst, wie Pipste vor und nach
thm es taten, und lehnte den Titel «universa-
ler Papsu» fiir sich als Bischof von Rom ab. Lie-
ber nannte er sich Servus servorum Dei («Die-
ner der Diener Gottes»), den die spiteren
Pipste von ihm iibernommen haben bis auf
den heutigen Tag. Gregor hat aber, im Gegen-
satz zu vielen seiner Nachfolger, diesem Titel
auch tatsichlich nachgelebt.



	Ein Papst der ungeteilten Christenheit? : Gregor an der Nahstelle zwischen Ost- und Westkirche

