
Zeitschrift: Die Glocken von Mariastein

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 81 (2004)

Heft: [7]

Artikel: Ein "moderner" Allrounder : die Stellung Gregors im Kreis der
lateinischen Kirchenväter

Autor: Müller, Barbara

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030542

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030542
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ein «moderner» Allrounder
Die Stellung Gregors im Kreis der lateinischen Kirchenväter

Barbara Müller

Traditionellerweise gilt Gregor der Grosse
nach Ambrosius von Mailand (t 397),
Hieronymus (t 419) und Augustin von Hippo

(t 430) als letzter der vier lateinischen
Kirchenväter. Zusammen mit den griechisch
schreibenden Bischöfen aus dem Osten des

Römischen Reiches — Athanasius von
Alexandrien (t 373), Basilius von Cäsarea

(t 378), Gregor von Nazianz (f 390) und
Johannes Chrysostomus von Konstantinopel
(t 407) — gehört Gregor also zu den von der
Kirche besonders verehrten Kirchenlehrern
des Altertums.

Im Strom der Tradition

Gregor sah bereits auf eine umfangreiche
christliche Tradition zurück. Er meinte
allerdings, seinen geistigen Vorfahren mitnichten
das Wasser reichen zu können, wie aus dem
Schreiben hervorgeht, mit welchem er seine
Homilien zum Propheten Ezechiel Bischof
Marinian von Ravenna widmete. Dieser hatte
ihn gebeten, ihm das Werk zu übersenden.

Gregor schreibt: «Ich warfreilich der Meinung,
es sei höchst unangemessen, dass einer von
abgestandenem Wasser schöpfe, der sich, wie man

Barbara Müller (37), Dr. theol., studierte
Theologie und Psychologie an der Universität
Bern. 1999 promovierte sie mit einer Arbeit
über die ägyptischen Wüstenväter. Diesen Frühling

schloss sie ihre Habilitationsschrifi über

Gregor den Grossen ab. Frau Müller lehrt an der
Theologischen Schule des Klosters Einsiedeln
das Fach Patristik; sie lebt in Zürich und
Cambridge.

weiss, aus den Sturzbächen der heiligen Väter
Ambrosius und Augustin labt. Indem ich aber
andererseits bedenke, dass zwischen den
täglichen Leckerbissen zuweilen auch einfachere
Speisen süss schmecken, habe ich diese Kleinigkeiten

übersandt, einem, der Besseres zu lesen

gewohnt ist, aufdass er, wenn er diese gröbere Speise

sozusagen mit Widerwillen zu sich nimmt, um
so begieriger zu den vorzüglicheren Gerichten
zurückkehre. » Obschon Gregor seinem Freund
Marinian die erbetenen Ezechiel-Homilien
und auch anderen Freunden einige seiner
Werke zusandte, missfiel es ihm, wenn öffentlich

daraus vorgelesen wurde.
Sowohl in seinen literarischen Werken als

auch in seinen mehr als 800 Papstbriefen
nennt Gregor nur wenige Kirchenväter
namentlich. Das steht in scharfem Kontrast zu
seiner umfangreichen Kenntnis der damaligen
theologischen Literatur, entspricht aber
seinem Umgang mit Bildungsgütern, auch mit
theologischen oder spirituellen Abhandlungen.

Nützliche Gedanken und theologische
Darlegungen benutzt er direkt und ohne
Umschweife, ohne Autor und Werk namentlich
zu nennen. Man kann daher sagen, dass er ein
Anwender der Tradition der Kirchenväter ist.
Oft sind seine eigenen Gedanken kaum von
denjenigen seiner Vordenker zu unterscheiden.

Wer in der theologischen und spirituellen
Literatur vor Gregors Zeit bewandert ist,
stösst in seinen Werken auf Schritt und Tritt
auf Anleihen von Autoren wie Johannes Cas-
sian (f 435) oder Origenes (f 254), ohne dass

Gregor ihre Namen oder Werke nennen würde.
Bestens vertraut war Gregor mit den Schriften
Augustins, den er auch mehrfach namentlich

186



nennt. Aber etwa auch Hilarius (t 367),
Ambrosius, Hieronymus, Rufin (f 410), Johannes
Cassian, Cäsarius von Arles (t 542) oder
Benedikt von Nursia (t 547) gehören zu seinen
Gewährsmännern, deren Werke er sorgfältig
studierte, bevor er zu seinen Vorträgen und
später zu deren Publikation schritt. Diese breite

Kenntnis der lateinischen christlichen
Literatur überrascht nicht bei einem gebildeten
christlichen Römer des 6. Jahrhunderts.
Erstaunlicher ist, dass Gregor in einer seiner
Predigten zu den Evangelien Dionysius Areopa-
gita nennt, in seiner Pastoralregel Gregor von
Nazianz ebenfalls erwähnt und zitiert und in
seinem Kommentar zum Hohenlied reichlich
aus der Hohelied-Auslegung des Origenes
schöpft.
War Gregor auch mit den griechischen
Kirchenvätern vertraut? Diese Frage wird in der

Forschung kontrovers diskutiert. Ungewiss ist
nämlich, ob Gregor des Griechischen mächtig
gewesen sei. Allfällige Griechischkenntnisse
Gregors sind nirgends ausdrücklich erwähnt.
Es ist aber zu bedenken, dass sich Gregor in
seiner Zeit als Diakon mehrere Jahre als päpstlicher

Nuntius in Konstantinopel aufhielt, wo
er auch Kontakte zu östlichen Bischöfen pflegte.

Natürlich waren ihm einige Werke griechischer

Kirchenväter bereits in lateinischen, von
Rufin, Hieronymus oder anderen angefertigten

Übersetzungen zugänglich. Dennoch ist es

erstaunlich, dass Gregor den zu seiner Zeit
nicht ins Lateinische übersetzten Dionysius
Areopagita paraphrasiert. Falls er dessen Werke

nicht selber im griechischen Original lesen

konnte, hatten ihm möglicherweise Freunde
in Konstantinopel oder in Rom weilende
östliche Mönche daraus vorgelesen. Noch im 6.

Jahrhundert war also die Vätertradition nicht
klar in Ost und West geschieden.

Ein Mann fürs Praktische

Gregors Werke waren angeblich die Bettlektüre

von Papst Johannes XXIII. (t 1963), und
im Mittelalter war er der nach Augustin meist
gelesene christliche Autor. Diese Hochschätzung

kam und kommt ihm aber nicht immer

und vor allem nicht von allen zu. Der evangelische

Theologe Adolf von Harnack (1851—
1930) machte ihn für den Einzug des

Aberglaubens in die Kirche verantwortlich. Dabei
hatte er vor allem Gregors Dialoge im Visier
mit ihrem wunderhaft-esoterischen Inhalt. In
der wissenschaftlichen Theologie galt Gregor
lange als eine schlechte Kopie Augustins;
schlecht deshalb, da Gregor im Gegensatz
zu Augustin keinen eigenen Beitrag zur
Entwicklung des Dogmas leistete. Gregor an
Augustin zu messen, ist allerdings verfehlt;
denn er wollte gar kein spekulativer Theologe
sein. Weit mehr als an theologischen und
philosophischen Spitzfindigkeiten lag ihm an der
christlichen Lebenspraxis.
Wie kein anderer westlicher Kirchenvater rang
Gregor um das Verhältnis von vita activa und
vita contemplativa. Aus seinen Werken und
autobiographischen Notizen in Briefen geht
diesbezüglich eine eindrückliche Entwicklung
hervor. Klagte er kurz nach seiner Papstwahl
(590), mit dem belastenden Amt die Zeit und
Musse zur Kontemplation ein für alle Mal
verloren zu haben, so fand er zunehmend Wege,

die beiden Pole zu integrieren. In seinen
Predigten zum Propheten Ezechiel im Jahr
593 beschreibt Gregor bereits, dass sich das

tätige und kontemplative Leben gegenseitig
bedingen und fördern. Später sieht er selbst in
der Kirchenpolitik eine kontemplative
Dimension; dann nämlich, wenn Konflikte ohne
Zorn, ruhig und friedlich beigelegt werden
können. Denn Zorn verdunkelt das geistige
Auge und macht es blind für die Erkenntnis
Gottes.
Gregors päpstliche Kirchenpolitik ist durch
weitsichtige Flexibilität und Toleranz
gekennzeichnet. So sprach er sich mehrfach für die

Beibehaltung regionaler Eigenheiten aus. «Bei
der Einheit im Glauben schadet der heiligen
Kirche keine Verschiedenheit in den Gebräuchen»

(Brief 1,41). Gerade die Verschiedenheit
kann gute Modelle liefern; «Wenn jedoch diese

oder eine andere Kirche etwas Gutes hat, so bin
ich samt meiner minderen Mitbrüder
bereit, sie im Guten nachzuahmen. Denn der ist
töricht, der sich darin für den Ersten hält, dass

187



er das Gute, das er sieht, zu erlernen verachtet»

(Brief 9,226).
Gregors Bemühen um ein gutes und auch
kontemplatives christliches Leben ist untrennbar

verbunden mit seinem Umgang mit der

Heiligen Schrift. Als «eine Art Brief des

allmächtigen Gottes an sein Geschöpf» (Brief 5,46)
enthält sie eine vollständige Unterweisung
über das christliche Leben. Gregor interessierte

sich vor allem für praktische Anwendung
der Bibel. Deshalb wird sein umfangreicher
Kommentar zum Buch Hiob meist schlicht
Moralia genannt. Gregors kunstvolle und
originelle Bibelauslegung ist der exegetischen
Meisterschaft des Origenes vergleichbar. Wie
der grosse Alexandriner bedient sich Gregor
mit bisweilen schwindelerregender Kühnheit
der Allegorie. Wie Origenes geht er auch von
einem Entwicklungsmodell im Verständnis
der Heiligen Schrift aus: Anfänger im Glauben

und Fortgeschrittene erfassen je verschiedene

Aspekte der Bibel. So schreibt er in
seinem Widmungsschreiben zum Hiob-Kom-
mentar, die Heilige Schrift sei zugleich ein
flacher und tiefer Fluss, in welchem ein Lamm
gehen und ein Elefant schwimmen kann.

Ein guter Hirte seiner Herde

Als geforderter und auch erfolgreicher Bischof
von Rom ist Gregor ein Meister der Kommunikation

und der Diplomatie unter den
Kirchenvätern. Insbesondere im 3. Teil der
Pastoralregel präsentiert er eine eigentliche
Kommunikationstheorie. Ihre Grundfigur
besteht darin, sich zu den Angesprochenen
hinabzubeugen, um sie an ihrem ureigenen
Ort abzuholen und von dort aus zu Gott zu
führen. Gregor beherrschte diese empathische
Menschenführung nicht nur theoretisch. Aus
seiner päpstlichen Korrespondenz wird
ersichtlich, wie er stets versuchte, eine gemeinsame

Basis mit seinen Dialogpartnern zu
finden, um von dort aus kooperativ Ziele
anzustreben. Die Unterscheidungsfähigkeit
(discretio) im sozialen Umgang, welche eine
solche Kommunikation voraussetzt, ist eine
der wichtigsten Kompetenzen, die er von den

Bischöfen erwartet. Gregor ist somit nicht nur
als äusserst beanspruchter Papst, der sich - in
heutiger Sprache gesagt — intensiv mit dem
Problem der Vereinbarkeit von Amtsstress und
Spiritualität auseinander setzte, sondern
insbesondere auch mit seinem Talent für psychologisch

geschickte Kommunikation ein heute
besonders aktueller Kirchenvater. Ihm selber
würde es vermutlich zusagen, als modern zu
gelten; nicht aus Eitelkeit, sondern weil ihm
daran lag, in verständlicher Sprache und an
heute wichtigen Phänomenen oder Personen
auf das Wirken des Heiligen Geistes
hinzuweisen. Er beschäftigt sich in seinen Dialogen
ausdrücklich mit den «modernen Vätern»
(modernos patres) (Dialoge 3,25), mit den
Männern (und Frauen) Gottes im Italien
seiner Zeit, um die Mitmenschen darauf
hinzuweisen, dass Gott in ihrer Mitte wirkt.
Ein weiteres Charakteristikum des «modernen»

Kirchenvaters Gregor ist, dass er gleichsam

der Allrounder ist unter den Kirchenvätern.

Was ihn nebst seinen speziellen Anliegen
in ganz besonderer Weise kennzeichnet, ist seine

Vielseitigkeit. Gregor war ein gelehrter
Theologe, ein begnadeter Exeget, ein sowohl
empathisch-pastoral als auch direktiv führender

Bischof, ein pädagogisch begabter
Erzähler von Wundergeschichten, ein gewiefter
Jurist, ein um das asketische und kontemplative

Leben ringender Mönch, ein glaubwürdiger

Papst und zugleich noch das politisch
geschickt agierende westliche Staatsoberhaupt
seiner Zeit. Abschliessend sei deshalb Gregors

(Bild rechts) Gemälde «Sacra Conversazione»

(heilige Unterhaltung). Thronende Madonna
mit Kind und die vier lateinischen Kirchenväter:

die Bischöfe Ambrosius und Augustinus
(stehend), Gregor (mit Tiara, links) und
Hieronymus (mit Kardinalshut). Alessandro
Bonvicino (gen. Moretto da Brescia, 1490—

1554); Öl auf Leinwand, 284 x 87 cm; ca.

1540 (Städelmuseum Frankfurt a.M.).

188





Epitaph (Grabinschrift) zitiert, der den grossen

Römer sowohl in seiner Eigenheit als auch
seiner Vielseitigkeit trefflich erfasst:

Nimm, Erde, den Leib, der von Deinem Leib

genommen,
Den Du zurückgeben sollst, wenn Gott erweckt.

Der Geist strebt zu den Sternen, die Gesetze des

Todes schaden nicht,
Der Tod ist ihm vielmehr der Weg zum anderen

Leben.

Eingeschlossen in diesem Grab sind die Gebeine
des höchsten Bischofs,

Der durch unzählige gute Taten immer und
überall lebt.

Den Hunger überwand er durch Speisen, die
Kälte durch Kleidung,

Und die Seelen schützte er vorm Feind durch
fromme Ermahnung,

Und erfüllte durch Taten, was er durch Worte
lehrte,

Mystische Worte sprechend, damit er Beispiel
sei.

Zu Christus bekehrte er die Angeln, unter
Leitung der Liebe,

Undgewann Scharen des Glaubens, aus einem

neuen Volk.

Diese Arbeit, diese Mühe, diese Sorge nahmst
Du als Hirte aufDich,

Damit Du dem Herrn den grössten Zuwachs
der Herde brachtest.

Zum Konsul Gottes geworden durch diese

Triumphe, freue Dich,
Denn den Lohn der Arbeit hast Du schon ohne

Ende.

Beda Venerabiiis (f 735), Historia Ecclesia-
stica 11,1

Gregor der Grosse, inspiriert von der Dreifaltigkeit (symbolisiert durch die drei Tauben). Karolingische

Wandmalerei um 800 (Kirche St. Benedikt, Mals, Südtirol).

190


	Ein "moderner" Allrounder : die Stellung Gregors im Kreis der lateinischen Kirchenväter

