
Zeitschrift: Die Glocken von Mariastein

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 81 (2004)

Heft: [4]

Artikel: Schmerzliche Erinnerung : die Eroberung und Plünderung
Konstantinopels im April 1204

Autor: Kallis, Anastasios

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030530

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030530
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schmerzliche Erinnerung
Die Eroberung und Plünderung Konstantinopels im April 1204

Anastasios Kallis

Eigentlich hätten die in Italien aufgebrochenen
Heerscharen des Vierten Kreuzzuges die heiligen
Stätten Palästinas für die Christenheit zurückerobern

sollen. Doch stattdessen erstürmten
sie im Juli 1203 Konstantinopel, die Stadt am
Bosporus (heute Istanbul), wo der Kaiser des

Byzantinischen Reiches und der Ökumenische
Patriarch residierten. Ein Aufstand unter der

Bevölkerung bot den lateinischen Kreuzrittern
den Vorwand, am 12.113. April 1204 die Stadt
zu besetzen und zuplündern. Steven Runciman,
ein ausgewiesener Kennerjener Epoche, fasst die
Folgen dieses Geschehens so zusammen: «Der
Verlust, den diese Plünderung der europäischen
Zivilisation zugefiigt hat, ist kaum zu
überschätzen Das byzantinische Kaiserreich, das

grosse östliche Bollwerk des Christentums, war
alspolitische Macht vernichtet. » Für die Kirchen
des Ostens und Westens hatte die Eroberung
Konstantinopels von 1204 unabsehbare Folgen,
die bis heute das Verhältnis zwischen griechischslawischer

und römisch-lateinischer Kirche
belasten. (Red.)

Anastasios Kallis (70) ist griechisch-orthodoxer
Kirchenhistoriker und Theologe. Er lehrte
orthodoxe Theologie an der Universität Münster
i. W. und war Gastprofessor für Ökumenische

Theologie an der Universität Bern. Im folgenden
Beitrag legt er dar, wie die Tragödie von 1204
in der orthodoxen Kirche beurteilt wird. Es handelt

sich um Auszüge aus seinem Artikel «Irrweg
einer Unionspolitik. Der vierte Kreuzzug
(1202—1204)» erschienen in: Theophano-Hefte
zu Themen orthodoxer Theologie 4, Münster
i.W. 2004.

1054,1204, 2001:
Etappen einer Leidensgeschichte

Zwar gilt im Allgemeinen das Jahr 1054 als
das Datum der Trennung zwischen der orthodoxen

und der katholischen Kirche, doch
diese Episode zwischen einem hitzköpfigen
Kardinal, dem Erzbischof von Sizilien, Humbert

von Silva Candida, und einem macht-
bewussten Patriarchen von Konstantinopel,
Michael I. Kerullarios (1043-1058), die sich
dieses Jahr zum 950. Mal jährt und zum
ökumenischen Nachdenken veranlasst, verblasst
in Anbetracht der Konfrontation orthodoxer
Völker mit Christen des Westens, die mit dem
Kreuz aufden Schultern und dem Säbel in der
Eland ihren Willen im Namen des Glaubens
ihrer Kirche durchsetzten.
Daran erinnerte der Erzbischof von Athen
und ganz Griechenland, Christodoulos, als er
in seiner Ansprache an Papst Johannes Paul II.
am 4. Mai 2001 in Athen die Proteste «eines

grossen Teils des gläubigen Volkes der Kirche
von Griechenland» gegen den Besuch des

Papstes im orthodoxen Griechenland mit
dem Hinweis auf das Vorgehen der «mächtigen

Kirche von Rom» in der Vergangenheit
als selbstverständlich erklärte: «Das orthodoxe
griechische Volk verspürt mehr als andere
orthodoxe Völker in seinem religiösen Be-
wusstsein und seinem nationalen Gedächtnis
die traumatischen Erfahrungen, die als offene
Wunden seinem Leib, wie alle wissen, durch
die zerstörerische Besessenheit der Kreuzfahrer

und der Periode der Lateinerherrschaft
wie auch durch das gesetzlose Proselytieren
der lateinischen Union zugefügt worden sind.

92



Doch ist bis heute noch keine einzige
Vergebungsbitte zu hören gewesen.»
Darauf ging der Papst in seiner Erwiderung
ein, als er von schmerzlichen Erinnerungen

sprach, die «bis zum heutigen Tag tiefe
Wunden in den Gemütern und Herzen der
Menschen hinterlassen [haben]. Ich denke

an die verhängnisvolle Einnahme der kaiserlichen

Stadt Konstantinopel, die so lange
die Bastion des Christentums im Osten war.
Es ist tragisch, dass die Angreifer, die ausgezogen

waren, um freien Zugang für Christen
zum Heiligen Land zu sichern, sich gegen
ihre eigenen Glaubensbrüder wandten. Die
Tatsache, dass es sich um lateinische Christen
handelte, erfüllt Katholiken mit grossem
Bedauern». Der Papst gestand ein, «dass ein
Bedürfnis nach einem befreienden Prozess
der Bereinigung der Erinnerung besteht», und
gab eine Reueerklärung ab, auf die der Erz-
bischof meines Erachtens voreilig mit jubelndem

Beifall reagierte: «Für die vergangenen
und gegenwärtigen Anlässe, bei denen Söhne
und Töchter der Katholischen Kirche durch

Taten oder Unterlassungen gegen ihre orthodoxen

Brüder und Schwestern gesündigt
haben, möge der Herr uns Vergebung
gewähren.»

Doch der wunde Punkt, der das Verhältnis
beider Kirchen belastet, sind nicht die von den
Orthodoxen erlittenen Feindseligkeiten durch

anonyme «Söhne und Töchter der Katholischen

Kirche», sondern die gegen die orthodoxe

Kirche gerichtete Politik von Vorgängern
Johannes Pauls II., die ihnen um der Einheit
willen Leid zugefügt haben. Darauf aber ist
der Papst in Athen nicht eingegangen.

Das zerrissene Gewand Christi

Der grosse Spezialist der Kreuzzuggeschichte,
Steven Runciman, nennt den Vierten Kreuzzug

(1202—1204) einen «Kreuzzug gegen die
Christen» und schildert ergreifend anhand
westlicher und östlicher Chronisten den
Auswuchs der Habgier und Zerstörungswut der
Kreuzfahrer, die selbst vor Klöstern, Kirchen
und Heiligtümern nicht Halt machten, und

Am 5. Januar 1964 kam es

in Jerusalem zur denkwürdigen

Begegnung zwischen Papst
Paul VI. (rechts; 1963—1978;
geb. 1897) und dem
Ökumenischen Patriarchen Athe-

nagoras I. (1948—1972; geb.

1886). Durch ihre mutigen
Schritte ebneten sie den Weg

für eine Annäherung der
orthodoxen und der römischen
Kirche. Bei der Gelegenheit
überreichte Athenagoras dem

Papst eine Ikone mit den
Apostelbrüdern Petrus undAndreas,
deren Gräber in Rom und in
Konstantinopel verehrt werden

(siehe S. 95).

93



meint: «Die Plünderung von Konstantinopel
hat in der Geschichte nicht ihresgleichen.»
Dies belegt auch der Historiker der Kreuzfahrer

und Begründer der Herrschaft seiner
Familie im Kreuzfahrerstaat Achaia, Gottfried
I. Villehardouin (gest. 1228): «Seit die Welt
erschaffen, ist eine solch grosse Beute noch
nie in einer Stadt gewonnen worden.» Auf
die dabei zu Tage getretene Brutalität weist
der zeitgenössische Geschichtsschreiber Nike-
tas Choniates (gest. 1215/16) hin, der urteilt,
selbst die Sarazenen seien barmherziger
gewesen als diese Männer, die das Kreuz Christi
auf den Schultern trugen. Die Grausamkeiten
der Kreuzfahrer beschreibt als Augenzeuge
auch der spätere Metropolit von Ephesos
Nikolaos Mesarites in einer Grabrede auf
seinen Bruder Johannes. Sie verwandelten
die Perle griechisch-orthodoxer Kultur und
ostkirchlicher Identität in einen Trümmerhaufen.

Der Verlauf des Vierten Kreuzzuges war für
Papst Innozenz III. (1198—1216) kein zufälliges

Ereignis, sondern ein göttliches Mysterium,

welches das Wirken der von Ewigkeit
her waltenden göttlichen Vorsehung offenbart,

die die Kreuzfahrer als geheiligte Werkzeuge

(sanctificati Domino) benutzt und
aus dem Bösen, selbst den entsetzlichen
Ausschreitungen der Kreuzritter in Konstantinopel,

Gutes hervorgehen lässt; denn die
angestrebte Einheit der Kirche hatte sich in
einer konkreten Gestalt verwirklicht, die
seinen Vorstellungen entsprach. Dem ersten
lateinischen Kaiser, Graf Balduin von Flandern

(gest. 1205), versicherte er, der Herr
selbst habe das griechische (byzantinische)
Reich den Händen der stolzen, ungehorsamen
und schismatischen Griechen entrissen und
es den demütigen, folgsamen, katholischen
Lateinern anvertraut und auf diese Weise
Kirche und Reich der Griechen dem
apostolischen Stuhl (dem Papst) unterworfen.
Die Stunde der Bekehrung der Griechen zum
römischen Glauben sei dank der göttlichen
Vorsehung gekommen; nun würden sie das

Glaubensbekenntnis mit filioque beten und
die Eucharistie mit ungesäuertem Brot feiern.

In einem Brief an den in Nikaia residierenden
griechischen Kaiser Tbeodoros I. Laskaris
(1204-1222) bezeichnet der Papst die Eroberer

Konstantinopels als Organ der göttlichen
Vorsehung, die die Griechen wegen ihres

Ungehorsams Rom gegenüber und wegen
ihres Unterfangens, den ungenähten Rock
Christi (vgl. Joh 19,23) zu zerreissen, bestraft
habe. Nun bekämen sie die Gelegenheit, zu
ihrem eigenen Nutzen gute Untertanen des

Heiligen Stuhls und des lateinischen Kaisers
in Konstantinopel zu werden.
Die getroffene Regelung war eine Art Unia-
tentum als Übergangslösung. Die neu
ernannten Bischöfe sollten im lateinischen Ritus
geweiht werden, der den ihm unterlegenen
griechischen allmählich ablösen sollte. Die
Instruktionen, die der Papst seinem Legaten
erteilt hatte, zielten auf die Latinisierung der
griechischen Kirche, die «in Frömmigkeit und
Glaubensreinheit gemäss den Einrichtungen
der allerheiligsten römischen Kirche» umgeformt

werden sollte. Einige Bischöfe fügten
sich den neuen Machtverhältnissen, doch
die bedeutendsten von ihnen folgten ihrem
Patriarchen ins Exil. Dieser stand von Nikaia
aus dem Gemeindeklerus und dem gläubigen
Volk, die ihrer Orthodoxie treu blieben, bei,
obschon die eigentliche geistliche Führung
das Mönchtum übernahm. Da zudem der
Gemeindeklerus sich mit dem antilateinisch
eingestellten Volk solidarisierte, bildeten die
lateinische Hierarchie und politische Verwaltung

wie auch die mit ihnen kooperierenden
Griechen, die als Vaterlandsverräter und
Lakaien der Lateiner verachtet wurden, einen
Fremdkörper in der griechischen Gesellschaft.
Diese blieb in ihrer Abwehr gegen die
abendländischen Okkupanten mehr denn je ihrer
kulturellen und kirchlichen Tradition treu.
Um ihre Identität vor dem Eingriff der
Lateiner zu schützen, lehnten die Griechen
rundweg alles Lateinische ab.

Eine unverheilte Wunde

Diese schicksalhaften Vorgänge in der
Geschichte der Griechen belasten immer noch,

94



Andreas-Petrus-Ikone. Der griechische Text lautet: «Die heiligen Apostelbrüder — Petrus der Erste,
Andreas der Erstberufene - Seiner Heiligkeit Paul VI., Papst von Rom, Athenagoras von Konstantinopel,

zur Erinnerung an das Treffen in Jerusalem, 5. Januar 1964.» — Die Ikone befindet sich in
den Räumlichkeiten des Päpstlichen Rates zur Förderung der Einheit der Christen in Rom.



vor allem in psychologischer Hinsicht, ihre
grundsätzliche Haltung zum Primatanspruch
des Papstes, zumal in ihrer historischen
Erinnerung die Vorstellung vorherrscht, dass

ihre Stadt schlechthin, Konstantinopel, trotz
der Schwächung durch den Schlag des Vierten
Kreuzzuges und die anschliessende 57-jährige
Lateinerherrschaft, die in einigen Gebieten
noch länger gedauert hat, den Ansturm
der Türken überstanden hätte, wenn sie von
ihren römisch-katholischen Mitchristen nicht
im Stich gelassen worden wäre. In ihrer
Erinnerung wird dabei immer wieder wach, dass

der Papst im Interesse seiner Unionspolitik
sich nicht nur auf die Seite der fränkischen
Ritter in Griechenland stellte, sondern auch
anderer abendländischer Prätendenten auf
den Kaiserthron Konstantinopels.
In einer falsch verstandenen Vergangenheitsbewältigung

neigt man dazu, die Eroberung
Konstantinopels durch die Kreuzfahrer im
Jahr 1204 als einen Fauxpas hinzustellen,
der auf das Konto des Dogen von Venedig,
Enrico Dandolo, gehe. Diese Verharmlosung
einer verhängnisvollen Tragik versperrt den
Blick für die Einschätzung der politischen und
kirchlichen Konsequenzen, die für die
Völkergemeinschaft Europas und die Einheit der
Kirchen verheerend waren. Ost- und
Westeuropa drifteten weiter auseinander, während
die vermeintliche Kircheneinheit, die doch
eine abendländisch-päpstliche Okkupation
war, einen Riss bedeutete, der die Verständigung

zwischen der katholischen und der
orthodoxen Kirche überhaupt psychologisch
belastet. Zumal Papst Innozenz III. unter
Hinweis auf das Schicksal der Griechen, die
des Schwertes der Lateiner bedurft hätten,
um zur Einheit zu gelangen, nun die Russen
durch seinen Legaten Kardinal Gregor von
S. Vitale zur Union bewegen wollte, damit sie

nicht eine ähnliche Lektion bekämen. Empört
über die Ereignisse in Konstantinopel, deren
Nachricht sich bis in den Norden Russlands
verbreitet hatte, nahmen diese die Drohung
des Papstes gelassen hin, zumal der Weg nach
Norden durch die Bulgaren inzwischen
abgeriegelt war.

Unter den nichttheologischen Faktoren, die

zur Entfremdung und Spaltung zwischen beiden

Kirchen geführt haben, werden selbstverständlich

die nationalen und kulturellen
Unterschiede zwischen Griechen und Lateinern

genannt. Doch diese komplementäre Vielfalt
der Katholizität der Kirche, die allmählich als

Gegensatz empfunden wurde, erhielt erst jetzt
den Charakter einer hasserfüllten Feindschaft,
und zwar zwischen Griechen und Franken.
Der Begriff Franke, ein Synonym für Kreuzritter,

wirkt bis heute im Nahen Osten
abschreckend. Fränkisch und päpstlich als
austauschbare Begriffe werden im orthodoxen
Vokabular über das 13. Jahrhundert hinaus zu
Unworten, denen das Begriffspaar griechisch
und orthodox kontradiktorisch gegenübersteht.

Dialog für eine gemeinsame Zukunft

An dieser Konstellation mussten spätere
Unionsverhandlungen, die Kaiser und
Kirchenmänner mit Rom führten, scheitern,
denn sie liefen am Bewusstsein des orthodoxen

Kirchenvolkes vorbei, das den Franken
und dem Papst misstraute. Das ist die Crux
des orthodox-katholischen Dialogs geblieben,
den erneut Misstrauen belastet.
Der Dialog eröffnet eine hoffnungsvolle
Perspektive, die Geschichte zu einer
schöpferischen Triebkraft im Blick auf eine gemeinsame

Zukunft einst entfremdeter und ver-
feindeter Gemeinschaften werden lässt. Dazu
bedarf es aber neben einer gemeinsamen
Aufräumungsarbeit zur Beseitigung der Trümmer,

die Feindseligkeiten hinterlassen haben,
der unumwundenen Verurteilung unchristlicher

Handlungen, die im Namen christlicher

Missionen geschehen sind, wie auch

Versöhnungszeichen wie z. B. die symbolhafte
Rückgabe einzelner Exemplare der geraubten
Schätze an das Ökumenische Patriarchat.
2004 jährt sich der unglückselige Vierte Kreuzzug

zum 800. Mal. Hier bietet sich eine
Gelegenheit, etwas nachzuholen, was schon längst
im Kontext der ökumenischen Begegnungen
hätte geschehen müssen.

96


	Schmerzliche Erinnerung : die Eroberung und Plünderung Konstantinopels im April 1204

