Zeitschrift: Die Glocken von Mariastein
Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 81 (2004)

Heft: [4]

Artikel: Schmerzliche Erinnerung : die Eroberung und Plinderung
Konstantinopels im April 1204

Autor: Kallis, Anastasios

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030530

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1030530
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Schmerzliche Erinnerung

Die Eroberung und Pliinderung Konstantinopels im April 1204

Anastasios Kallis

Eigentlich hiitten die in Italien aufgebrochenen
Heerscharen des Vierten Kreuzzuges die heiligen
Stiitten Paliistinas fiir die Christenbeit zuriick-
erobern sollen. Doch  stattdessen  erstiirmten
sie im Juli 1203 Konstantinopel, die Stadt am
Bosporus (heute Istanbul), wo der Kaiser des
Byzantinischen Reiches und der Okumenische
Patriarch residierten. Ein Aufstand unter der
Bevolkerung bot den lateinischen Kreuzrittern
den Vorwand, am 12./13. April 1204 die Stadt
zu besetzen und zu pliindern. Steven Runciman,
ein ausgewiesener Kenner jener Epoche, fasst die
Folgen dieses Geschehens so zusammen: «Der
Verlust, den diese Pliinderung der europiischen
Zivilisation zugefiigt hat, ist kaum zu iiber-
schitzen ... Das byzantinische Kaiserreich, das
grosse dstliche Bollwerk des Christentums, war
als politische Macht vernichtet.» Fiir die Kirchen
des Ostens und Westens hatte die Eroberung
Konstantinopels von 1204 unabsehbare Folgen,
die bis heute das Verhilmis zwischen griechisch-

slawischer und romisch-lateinischer Kirche be-
lasten. (Red.)

Anastasios Kallis (70) ist griechisch-orthodoxer
Kirchenbistoriker und Theologe. Er lebrte
orthodoxe Theologie an der Universitit Miinster
i. W und war Gastprofessor fiir Okumenische
Theologie an der Universitiit Bern. Im folgenden
Beitrag legt er dar, wie die Tragidie von 1204
in der orthodoxen Kirche beurteilt wird. Es han-
delt sich um Ausziige aus seinem Artikel «Irrweg
einer  Unionspolitik. Der vierte Kreuzzu
(1202-1204)» erschienen in: Theophano-Hefte
zu Themen orthodoxer Theologie 4, Miinster
. W 2004.

92

1054, 1204, 2001:
Etappen einer Leidensgeschichte

Zwar gilt im Allgemeinen das Jahr 1054 als
das Datum der Trennung zwischen der ortho-
doxen und der katholischen Kirche, doch
diese Episode zwischen einem hitzkopfigen
Kardinal, dem Erzbischof von Sizilien, Hum-
bert von Silva Candida, und einem macht-
bewussten Patriarchen von Konstantinopel,
Michael I. Kerullarios (1043—-1058), die sich
dieses Jahr zum 950. Mal jihrt und zum 6ku-
menischen Nachdenken veranlasst, verblasst
in Anbetracht der Konfrontation orthodoxer
Vélker mit Christen des Westens, die mit dem
Kreuz auf den Schultern und dem Sibel in der
Hand ihren Willen im Namen des Glaubens
ihrer Kirche durchsetzten.

Daran erinnerte der Erzbischof von Athen
und ganz Griechenland, Christodoulos, als er
in seiner Ansprache an Papst Jobannes Paul I1.
am 4. Mai 2001 in Athen die Proteste «eines
grossen Teils des gliubigen Volkes der Kirche
von Griechenland» gegen den Besuch des
Papstes im orthodoxen Griechenland mit
dem Hinweis auf das Vorgehen der «miich-
tigen Kirche von Rom» in der Vergangenheit
als selbstverstindlich erklirte: «Das orthodoxe
griechische Volk verspiirt mehr als andere
orthodoxe Volker in seinem religiosen Be-
wusstsein und seinem nationalen Gedichtnis
die traumatischen Erfahrungen, die als offene
Wunden seinem Leib, wie alle wissen, durch
die zerstorerische Besessenheit der Kreuz-
fahrer und der Periode der Lateinerherrschaft
wie auch durch das gesetzlose Proselytieren
der lateinischen Union zugefiigt worden sind.



Doch ist bis heute noch keine einzige Verge-
bungsbitte zu horen gewesen.»

Darauf ging der Papst in seiner Erwiderung
ein, als er von schmerzlichen Erinnerun-
gen sprach, die «bis zum heutigen Tag tiefe
Wunden in den Gemiitern und Herzen der
Menschen hinterlassen [haben]. Ich denke
an die verhingnisvolle Einnahme der kaiser-
lichen Stadt Konstantinopel, die so lange
die Bastion des Christentums im Osten war.
Es ist tragisch, dass die Angreifer, die ausge-
zogen waren, um freien Zugang fiir Christen
zum Heiligen Land zu sichern, sich gegen
ihre eigenen Glaubensbriider wandten. Die
Tatsache, dass es sich um lateinische Christen
handelte, erfiillt Katholiken mit grossem
Bedauern». Der Papst gestand ein, «dass ein
Bediirfnis nach einem befreienden Prozess
der Bereinigung der Erinnerung besteht», und
gab eine Reueerklirung ab, auf die der Erz-
bischof meines Erachtens voreilig mit jubeln-
dem Beifall reagierte: «Fiir die vergangenen
und gegenwirtigen Anlisse, bei denen Sohne

und Tochter der Katholischen Kirche durch

Am 5. Januar 1964 kam es
in Jerusalem zur denkwiirdi-
gen Begegnung zwischen Papst
Paul VI (rechts; 1963—1978;
geb. 1897) und dem Olku-
mentschen Patriarchen Athe-
nagoras 1. (1948—1972; geb.
1886). Durch ihre mutigen
Schritte ebneten sie den Weg
fiir eine Anniherung der or-
thodoxen und der rimischen
Kirche. Bei der Gelegenheit
iiberreichte Athenagoras dem
Papst eine Tkone mit den Apos-
telbriidern Petrus und Andreas,
deren Griber in Rom und in
Konstantinopel verebhrt werden

(siehe S. 95).

Taten oder Unterlassungen gegen ihre ortho-
doxen Briider und Schwestern gesiindigt
haben, moge der Herr uns Vergebung ge-
wihren.»

Doch der wunde Punkt, der das Verhiltnis
beider Kirchen belastet, sind nicht die von den
Orthodoxen erlittenen Feindseligkeiten durch
anonyme «Sohne und Tochter der Katho-
lischen Kirche», sondern die gegen die ortho-
doxe Kirche gerichtete Politik von Vorgingern
Johannes Pauls II., die ihnen um der Einheit
willen Leid zugefiigt haben. Darauf aber ist
der Papst in Athen nicht eingegangen.

Das zerrissene Gewand Christi

Der grosse Spezialist der Kreuzzuggeschichte,
Steven Runciman, nennt den Vierten Kreuz-
zug (1202-1204) einen «Kreuzzug gegen die
Christen» und schildert ergreifend anhand
westlicher und 8stlicher Chronisten den Aus-
wuchs der Habgier und Zerstorungswur der
Kreuzfahrer, die selbst vor Klostern, Kirchen
und Heiligtiimern nicht Halt machten, und

93



meint: «Die Pliinderung von Konstantinopel
hat in der Geschichte nicht ihresgleichen.»
Dies belegt auch der Historiker der Kreuz-
fahrer und Begriinder der Herrschaft seiner
Familie im Kreuzfahrerstaat Achaia, Gortfried
1. Villehardouin (gest. 1228): «Seit die Welt
erschaffen, ist eine solch grosse Beute noch
nie in einer Stadt gewonnen worden.» Auf
die dabei zu Tage getretene Brutalitit weist
der zeitgendssische Geschichtsschreiber Nike-
tas Choniates (gest. 1215/16) hin, der urteilt,
selbst die Sarazenen seien barmherziger ge-
wesen als diese Minner, die das Kreuz Christi
auf den Schultern trugen. Die Grausamkeiten
der Kreuzfahrer beschreibt als Augenzeuge
auch der spitere Metropolit von Ephesos
Nikolaos Mesarites in einer Grabrede auf
seinen Bruder Johannes. Sie verwandelten
die Perle griechisch-orthodoxer Kultur und
ostkirchlicher Identitit in einen Triimmer-
haufen.

Der Verlauf des Vierten Kreuzzuges war fiir
Papst Innozenz I1I. (1198-1216) kein zufilli-
ges Ereignis, sondern ein gottliches Myste-
rium, welches das Wirken der von Ewigkeit
her waltenden gottlichen Vorsehung offen-
bart, die die Kreuzfahrer als geheiligte Werk-
zeuge (sanctificati Domino) benutzt und
aus dem Bosen, selbst den entsetzlichen
Ausschreitungen der Kreuzritter in Konstan-
tinopel, Gutes hervorgehen lisst; denn die
angestrebte Einheit der Kirche hatte sich in
einer konkreten Gestalt verwirklicht, die
seinen Vorstellungen entsprach. Dem ersten
lateinischen Kaiser, Graf Balduin von Flan-
dern (gest. 1205), versicherte er, der Herr
selbst habe das griechische (byzantinische)
Reich den Hinden der stolzen, ungehorsamen
und schismatischen Griechen entrissen und
es den demiitigen, folgsamen, katholischen
Lateinern anvertraut und auf diese Weise
Kirche und Reich der Griechen dem apos-
tolischen Stuhl (dem Papst) unterworfen.
Die Stunde der Bekehrung der Griechen zum
romischen Glauben sei dank der gotdichen
Vorsechung gekommen; nun wiirden sie das
Glaubensbekenntnis mit filioque beten und
die Eucharistie mit ungesiuertem Brot feiern.

94

In einem Brief an den in Nikaia residierenden
griechischen Kaiser 7heodoros 1. Laskaris
(1204-1222) bezeichnet der Papst die Erobe-
rer Konstantinopels als Organ der gottlichen
Vorsehung, die die Griechen wegen ihres
Ungehorsams Rom gegeniiber und wegen
ihres Unterfangens, den ungenihten Rock
Christi (vgl. Joh 19,23) zu zerreissen, bestraft
habe. Nun bekimen sie die Gelegenheit, zu
ihrem eigenen Nutzen gute Untertanen des
Heiligen Stuhls und des lateinischen Kaisers
in Konstantinopel zu werden.

Die getroffene Regelung war eine Art Unia-
tentum  als Ubergangslosung Die neu er-
nannten Bischofe sollten im lateinischen Ritus
geweiht werden, der den ihm unterlegenen
griechischen allmihlich ablgsen sollte. Die
Instruktionen, die der Papst seinem Legaten
erteilt hatte, zielten auf die Latinisierung der
griechischen Kirche, die «in Frommigkeit und
Glaubensreinheit gemiss den Einrichtungen
der allerheiligsten rémischen Kirche» umge-
formt werden sollte. Einige Bischofe fiigten
sich den neuen Machtverhiltnissen, doch
die bedeutendsten von ihnen folgten ihrem
Patriarchen ins Exil. Dieser stand von Nikaia
aus dem Gemeindeklerus und dem gliubigen
Volk, die ithrer Orthodoxie treu blieben, bei,
obschon die eigentliche geistliche Fiihrung
das Ménchtum iibernahm. Da zudem der
Gemeindeklerus sich mit dem antilateinisch
eingestellten Volk solidarisierte, bildeten die
lateinische Hierarchie und politische Verwal-
tung wie auch die mit ihnen kooperierenden
Griechen, die als Vaterlandsverriter und
Lakaien der Lateiner verachtet wurden, einen
Fremdkérper in der griechischen Gesellschaft.
Diese blieb in ihrer Abwehr gegen die abend-
lindischen Okkupanten mehr denn je ihrer
kulturellen und kirchlichen Tradition treu.
Um ihre Identitit vor dem Eingriff der
Lateiner zu schiitzen, lehnten die Griechen
rundweg alles Lateinische ab.

Eine unverheilte Wunde

Diese schicksalhaften Vorgange in der Ge-
schichte der Griechen belasten immer noch,



Andreas-Petrus-Ikone. Der griechische Text lautet: «Die heiligen Apostelbriider — Petrus der Erste,
Andpreas der Erstberufene — Seiner Heiligkeir Paul VI., Papst von Rom, Athenagoras von Konstanti-

nopel, zur Erinnerung an das Treffen in Jerusalem, 5. Januar 1964.» — Die Ikone befindet sich in
den Riumlichkeiten des Piipstlichen Rates zur Firderung der Einbeit der Christen in Rom.



vor allem in psychologischer Hinsicht, ihre
grundsitzliche Haltung zum Primatanspruch
des Papstes, zumal in ihrer historischen
Erinnerung die Vorstellung vorherrscht, dass
ihre Stadt schlechthin, Konstantinopel, trotz
der Schwiichung durch den Schlag des Vierten
Kreuzzuges und die anschliessende 57-jihrige
Lateinerherrschaft, die in einigen Gebieten
noch linger gedauert hat, den Ansturm
der Tiirken iiberstanden hitte, wenn sie von
thren réomisch-katholischen Mitchristen nicht
im Stich gelassen worden wire. In ihrer Erin-
nerung wird dabei immer wieder wach, dass
der Papst im Interesse seiner Unionspolitik
sich nicht nur auf die Seite der frinkischen
Ritter in Griechenland stellte, sondern auch
anderer abendlindischer Pritendenten auf
den Kaiserthron Konstantinopels.

In einer falsch verstandenen Vergangenheits-
bewiltigung neigt man dazu, die Eroberung
Konstantinopels durch die Kreuzfahrer im
Jahr 1204 als einen Fauxpas hinzustellen,
der auf das Konto des Dogen von Venedig,
Enrico Dandolo, gehe. Diese Verharmlosung
einer verhingnisvollen Tragik versperrt den
Blick fiir die Einschitzung der politischen und
kirchlichen Konsequenzen, die fiir die Volker-
gemeinschaft Europas und die Einheit der
Kirchen verheerend waren. Ost- und West-
europa drifteten weiter auseinander, wihrend
die vermeintliche Kircheneinheit, die doch
eine abendlindisch-pipstliche Okkupation
war, einen Riss bedeutete, der die Verstin-
digung zwischen der katholischen und der
orthodoxen Kirche iiberhaupt psychologisch
belastet. Zumal Papst Innozenz III. unter
Hinweis auf das Schicksal der Griechen, die
des Schwertes der Lateiner bedurft hitten,
um zur Einheit zu gelangen, nun die Russen
durch seinen Legaten Kardinal Gregor von
S. Vitale zur Union bewegen wollte, damit sie
nicht eine dhnliche Lektion bekimen. Empért
tiber die Ereignisse in Konstantinopel, deren
Nachricht sich bis in den Norden Russlands
verbreitet hatte, nahmen diese die Drohung
des Papstes gelassen hin, zumal der Weg nach
Norden durch die Bulgaren inzwischen abge-
riegelt war.

96

Unter den nichttheologischen Faktoren, die
zur Entfremdung und Spaltung zwischen bei-
den Kirchen gefiihrt haben, werden selbstver-
stindlich die nationalen und kulturellen Un-
terschiede zwischen Griechen und Lateinern
genannt. Doch diese komplementire Vielfalt
der Katholizitit der Kirche, die allmihlich als
Gegensatz empfunden wurde, erhielt erst jetzt
den Charakter einer hasserfiillten Feindschaft,
und zwar zwischen Griechen und Franken.
Der Begriff Franke, ein Synonym fiir Kreuz-
ritter, wirkt bis heute im Nahen Osten ab-
schreckend. Frinkisch und pépstlich als aus-
tauschbare Begriffe werden im orthodoxen
Vokabular iiber das 13. Jahrhundert hinaus zu
Unworten, denen das Begriffspaar griechisch
und orthodox kontradikrorisch gegeniiber-
steht.

Dialog fiir eine gemeinsame Zukunft

An dieser Konstellation mussten spitere
Unionsverhandlungen, die Kaiser und Kir-
chenminner mit Rom fiihrten, scheitern,
denn sie liefen am Bewusstsein des orthodo-
xen Kirchenvolkes vorbei, das den Franken
und dem Papst misstraute. Das ist die Crux
des orthodox-katholischen Dialogs geblieben,
den erneut Misstrauen belastet.

Der Dialog eréffnet eine hoffnungsvolle
Perspektive, die Geschichte zu einer schdp-
ferischen Triebkraft im Blick auf eine gemein-
same Zukunft einst entfremdeter und ver-
feindeter Gemeinschaften werden lisst. Dazu
bedarf es aber neben einer gemeinsamen
Aufriumungsarbeit zur Beseitigung der Triim-
mer, die Feindseligkeiten hinterlassen haben,
der unumwundenen Verurteilung unchrist-
licher Handlungen, die im Namen christ-
licher Missionen geschehen sind, wie auch
Versshnungszeichen wie z. B. die symbolhafte
Riickgabe einzelner Exemplare der geraubten
Schitze an das Okumenische Patriarchat.
2004 jihre sich der ungliickselige Vierte Kreuz-
zug zum 800. Mal. Hier bietet sich eine Gele-
genheit, etwas nachzuholen, was schon lingst
im Kontext der skumenischen Begegnungen
hitre geschehen miissen.



	Schmerzliche Erinnerung : die Eroberung und Plünderung Konstantinopels im April 1204

