Zeitschrift: Die Glocken von Mariastein
Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 80 (2003)

Heft: [10]

Artikel: Hort Gott auch mein Fluchen? : Vom Umgang mit den schwierigen
Psalmen

Autor: Ziegerer, Ludwig

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1030302

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1030302
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Hort Gott auch mein Fluchen?
Vom Umgang mit den schwierigen Psalmen

P. Ludwig Ziegerer*

Kathleen Norris, eine protestantische Erfolgs-
autorin aus Amerika und Benediktiner-Ob-
latin, schreibt in threm Buch «Als mich die
Stille riet» (Goldmann 1999):

«Kiirzlich habe ich begriffen, was bei meiner
christlichen Erziehung schief ging. Im Mittel-
punkt stand der Glaube, dass man fein ange-
zogen sein musste, dusserlich wie innerlich,
um Gott zu begegnen, die hinterhiltige Vor-
stellung, dass ich eine unerschiitterliche und
sogar frohliche Glaubende sein musste, che
ich es wagen durfte, mein Gesicht in seiner
Kirche zu zeigen. In meiner Jugend niitzte mir
ein solcher Gott wenig, und wie viele Frauen
meiner Generation horte ich einfach auf, in
die Kirche zu gehen, als ich nicht mehr linger
gut sein konnte, was fiir Midchen besonders
bedeutete, keine Vorschriften zu missachten,
Arger und Unmut nicht zu dussern und sich

nicht zu beklagen» (S. 110).
Wie sollen wir beten?

Zu dieser Einsicht gelangte die Autorin
wihrend des Psalmengebets der Tagzeitenli-
turgie eines Benediktinerklosters. Es ist ihr er-
gangen wie so vielen, die sich auf die Gebets-
sprache der Psalmen einlassen: Sie ist einem
zuerst fremd, weil hier auf eine Art gebetet
wird, wie man es sich von den schon formu-
lierten christlichen Gebetstexten her nicht
gewohnt ist. Dem modernen Leser kommt

* P Ludwig hielt diesen Vortrag im Rahmen un-
serer Veranstaltungen zum «Jabr der Bibel» am
22. September 2003 in Mariastein.

284

gleich die Frage: « Wie in aller Welt kénnen wir
diese zornigen und oft gewalttitigen Gedichte
aus einer alten Kultur lesen, geschweige denn
beten? Erschreckend wie patriarchalisch, krie-
gerisch, miirrisch, moralistisch und rachstich-
tig sie sind.»

Uns ist die Welt der Psalmen zunichst fremd,
ja so fremd, dass wir erst einmal fragen: «[st
denn das tiberhaupt Gebet? Wenn ja, sind es
Gebete, die wir heute noch sprechen kénnen?»
Wenn dann noch iiber die Feinde und Frevler,
iiber die Gottlosen und Ubeltiter hergefallen
wird, fillt es einem Menschen, der christlich-
biirgerlich erzogen wurde, erst recht schwer,
das als Gebet zu akzeptieren.

Da solche Stellen in der Liturgie kaum vor-
kommen (oder ausgelassen werden), hier eini-
ge «Kostproben»:

«All meinen Feinden hast du den Kiefer zer-
schmettert, hast ibhnen die Zihne zerbrochen»
(5 3.9).

«Auf die Frevler lasse er Feuer und Schwefel reg-
nen; sengender Wind sei ihr Anteils (Ps 11,6).
«Soll ich die nicht hassen, Herr, die dich bassen,
die nicht verabscheuen, die sich gegen dich erbe-
ben? — Ich hasse sie mit g[z'ibmdem Hass; auch
mir sind sie zu Feinden geworden» (Ps 139,21f).
«Der Opfertisch werde fiir sie [meine Gegner/
zur Falle, das Opfermabl zum Fangnetz. — Blen-
de ihre Augen, sodass sie nicht mebr sehen: lih-

me ihre Hiiften fiir immer» (Ps 69,23f).

Solche und idhnliche Stellen aus dem Psalter
hat man aus dem offiziellen Gebetbuch der
Kirche, dem sog. Romischen Stundenbuch,
gestrichen, weil man sie mit christlichem
Beten unvereinbar hilt. Uber den Sinn dieser



Streichung gab und gibt es unter den Theolo-
gen heftige Diskussionen, die bis heute nicht
verstummt sind. Viele Exegeten setzen sich fiir
die ganze Schrift ein, weil sie sich nicht er-
michrtigt fithlen, das Wort Gottes zu zensu-
rieren. Die Pastoraltheologen und Liturgiker
neigen hingegen cher dazu, aus seelsorgerli-
chen Griinden solche Stellen wegzulassen; sie
vertreten die Ansicht, dass Menschen, die
nicht niher mit dem Alten Testament vertraut
sind, solche Stellen nicht richtig einordnen
konnen und somit die Ablehnung des Alten
Testaments erst recht geférdert wird.

Wollte man allerdings alle anstéssigen Stellen
herausschneiden, so wiirde man den Psalter
bis zur Unkenntlichkeit verstiimmeln. Denn
sog. «Fluchpsalmen» gibt es gar nicht, es gibt
aber viele Stellen in den Psalmen, die Verwiin-
schen und Fliiche aussprechen. Interessanter-
weise kommt von Theologen mit psychologi-
scher Ausbildung Zustimmung zum ganzen
Psalter, weil sie darin ein ganzheitliches Beten
erkennen.

Aber es ist schon so: Erst allmihlich, wenn
man sich in die Psalmen vertieft, werden sie uns
zum Lehrbuch des Betens. Doch was heisst
beten? Auf eine Kurzformel gebracht, kénnte
man sagen: Im Gebet bringen wir unser Leben
vor Gott zur Sprache.

Dieser Umschreibung kénnen jene zustimmen,
die eher das liturgische, also genormte und
geformte Gebet schitzen, aber auch jene, die
individuelle, persénliche Formen vorziehen.
«Unser Leben vor Gott zur Sprache bringen»
meint alles, was uns im Leben bewegt: Wenn
es uns gut geht, wenn wir gliicklich sind, wenn
uns Gesundheit und Erfolg beschieden sind,
wenn wir in geglickten familidren und
freundschaftlichen Beziechungen leben. Auch
wenn wir die Schonheit der Natur erleben,
wenn wir von einem hohen Berggipfel die
herrliche Aussicht geniessen oder iiber die
Wunderwelt unter dem Mikroskop staunen,
kénnen wir ins Danken kommen; folglich
kénnen wir als gliubige Menschen — wenn wir
nachdenken iiber alles Gute und Schone, das
wir sehen und das uns widerfihrt — nicht an-
ders als Gott loben und preisen.

Das Leben hat aber auch andere Seiten. Da
gibt es Verzweiflung, weil die Natur, die uns
eben noch eine Quelle der Freude war, plotz-
lich ihr anderes Gesicht zeigt. Hagel, Schnee-
und Schlammlawinen, Sturmfluten und Erd-
beben bringen jihrlich abertausende Men-
schen in Not und Ungliick, ja manchmal um
ihre ganze Existenz und um ihr Leben. Wie
gefihrdet ist unsere Gesundheit, wie schnell
packe uns auf unerklirliche Weise eine Krank-
heit, oder wie oft kippen Freundschaften, ja
gar die grosse Liebe, in Feindschaft und Hass.
Freunde, Familie, der Staat, ja auch die Kirche
kénnen uns enttiuschen, im Stich lassen, ver-
letzen. Sollte diese Kehrseite des Lebens nicht
auch im Gebet zur Sprache kommen? Und
zwar in einer der Situation angepassten, nicht
geschonten Sprache. Eben darin sind uns die
Psalmen Richtschnur. Da kommrt einerseits
Freude und Dank, Lob und Preis in den héchs-
ten T'6nen vor, aber auch menschliche Not
und Erniedrigung, nicht in gewihlten, wohl-
geformten Worten, sondern ungeschminket,
situationsbezogen und gelegentlich emotional
tiberbordend. Die Sprache der Psalmen ist wie
unser Leben voller Farben und verschiedens-
ten Schattierungen.

Was heisst «fluchen»?

Alles, was Menschen bewegt, kann vor Gortt
zur Sprache gebracht werden. Hier liegt der
Ansatzpunkt zum Verstindnis der «Fluchpsal-
men». Wie gesagt, gibt es Fluchpsalmen im ei-
gentlichen Sinn gar nicht; besser wiirden wir
wohl von Klagepsalmen mit Verwiinschungen
und Rachegedanken usw. reden.

«Fluch» bedeutet im Alten und Neuen Testa-
ment eine ausdriickliche Verfluchung als Ge-
gensatz zum Segen. «Verflucht sei, wer das und
das tut», so z. B. in Dtn 28,16-19); oder wenn
Paulus sagt: «Wenn jemand den Herrn nicht
liebt, so sei er anathema» (1 Kor 16,22), d. h.
verflucht, ausgeschlossen, fern vom Segen.
Dieses anathema sit hat die Kirche frither auch
ausdriicklich iiber jene gesprochen, die die
definierten Glaubenswahrheiten nicht ange-
nommen haben. Und — man hére und staune

285



—auch im Mund Jesu gibt es eine Verfluchung:
«Geht weg von mir, ihr Verfluchten (kathera-
menoi), in das ewige Feuer» (Mt 25,41).

Psalmen als Aufschrei der Seele

Fliiche in diesem Sinn gibt es in den Psalmen
nicht. Aber wie in keinen anderen Gebets-
texten sonst decken sie die ganze Bandbreite
des menschlichen Gefiihlslebens ab. Neben
Freude und Jubel, Vertrauen und Liebe,
kommt auch Traurigkeit, Verzweiflung und
Emp6rung, Wurt und Hass zur Sprache. Wir
finden Psalmen, in denen vom Gericht Gorttes
tiir die Frevler, d. h. die Gortlosen, die Rede
ist. Was umgangssprachlich als «Fluch» be-
zeichnet wird, sind — genauer betrachtet —
Wiinsche zur Bestrafung der Feinde. Es ist der
Aufschrei eines Menschen, der nicht mehr an-
ders kann. Es gibt viele Psalmen, die Verwiin-
schungen der Gegner aussprechen, aber auch
Hilfeschreie von Menschen, die ungerecht be-
handelt werden oder die von ruchlosen Rich-
tern zu Unrecht verurteilt worden sind. Wenn
in solchen auswegslosen Situationen der Auf-
schrei nach Gortt ertéont, wen wundert das?
Oder wenn jemand keinen Helfer mehr hat,
wie sollte er da nicht zu Gott schreien? Und
wenn Gott schweigt, wer verstiinde es nicht,
dass der Beter zu guter Letzt auch mit Gott ha-
dert? «Mein Gott, mein Gott, warum hast du
mich verlassen, bist fern meiner Not?»
Diese Worte aus Psalm 22 legt der Evangelist
immerhin Jesus in den Mund, als er am Kreuze
hing. Gerade diese Evangelienstelle zeigt: Jesus
war mit den Psalmen vertraut, er hat sie gebe-
tet, und Worte aus dem Psalter haben ihn bis
ans Kreuz begleitet.

Psalmen sind Gedichte

Der britische Benediktiner Sebastian Moore
sagt, dass «Gott sich in den Psalmen auf eine
Art verhilt, die ithm in der systematischen
Theologie nicht gestattet ist». Das ist wohl ein
wenig ironisch gesagt, aber durchaus richtig.
Die dogmatische Theologie stellt uns den
barmherzigen und gerechten Gott vor, folg-

286

lich kann er nicht der «zornige» sein oder der
«wutschnaubende», der «wie Feuer vor sich
her frisst». Die systematische Theologie will
eine gedanklich klar geordnete, in sich stim-
mende, eben systematische, Aussage iiber
Gott sein. Die Psalmen hingegen sind in Poe-
sie verarbeitete Erfahrung. Der Dichter driicke
sich ganz anders aus als der Wissenschaftler.
Halten wir uns vor Augen, dass Psalmen Ge-
dichte sind. Die poetische Sprache ist freier,
kreativer, emotionaler. Bildlich bringt sie das
Leben, wie es nun einmal empfunden wird,
zur Sprache, wihrend die Theologie, die
«Gottesrede», begrifflich und abstrake ist.
Diese Bilder sind nicht in rationalistisch-intel-
lektuelle Theologie zu pressen. Einzelne Aus-
sagen aus Gedichten diirfen nicht aus dem
Gesamtzusammenhang herausgelést werden,
um sie als Lehraussagen zu verabsolutieren.
Vergeltungsbitten als Teil der Klagepsalmen
sind Ausdruck des Schmerzes, der Ohnmacht,
des Nicht-mehr-weiter-Wissens. Dieser Zu-
stand wird aber gerade durch das Beten iiber-
wunden, enden doch die Klagepsalmen stets
in zuversichtlichem Vertrauen, ja oft sogar in
triumphierendem Lobgesang.

In der Poesie steht nicht die Mitteilung von
Sachverhalten im Vordergrund, sondern der
Ausdruck von Stimmungen. Zur Sprache
kommen Freude und Hoffnung, Glaube und
Vertrauen, Angst und Furcht, Wut und Zorn,
der ganze Mensch mit allem, was ihn bewegt.
Diesen Sommer wurden durch die verheeren-
den Waldbrinde in Portugal, Spanien und
Kanada viele Biume, PHanzen und Tiere ver-
nichter; auch Menschen fielen ihnen zum
Opfer. Als bekannt wurde, dass die Feuer zu
einem betrichtlichen Teil von Brandstiftern
gelegt worden waren, sagte ein Mitbruder,
dem die Erhaltung der Natur und der Tier-
schutz am Herzen liegt, voller Zorn: «Diese
Leute sollte man auch verbrennen, aber das
darf man als frommer Ménch ja nicht sagen.»
Darf er es wirklich nicht? Doch, mit Psalm 11
darf er es sagen, denn da heisst es: «Auf die
Frevler lasse er Feuer und Schwefel regnen,
sengender Wind sei ihr Anteill» (V. 6).

In diesem Psalm diirfen also die Flammen des



Zornes, die wesentlich zum Menschen ge-
horen, ithren Ausdruck finden. Natiirlich ist
der Gedanke, dass Menschen verbrannt wer-
den sollen oder eine Aussage wie im Schluss-
vers von Psalm 137 — «Wohl dem, der deine
Kinder packt und sie am Felsen zerschmet-
terth — fiir sich genommen schockierend.
Schauen wir aber genauer hin, so handelt es
sich um die Wortwerdung jenes elementaren
Zorns, der nichts anderes ist als der negative
Ausdruck einer ganz grossen Liebe — der Lie-
be zur Natur im Fall meines Mitbruders oder
— im Fall des Psalmisten — der Liebe zum Zi-
on in Jerusalem. Diese Liebe durchwaltet den
ganzen Psalm, der fernab vom zerstorten Jeru-
salem, im Exil von Babylon, entstanden ist.
Ohne diese Hauptaussage des 137. Psalms
kann man die anriichige Stelle in Vers 9 nur
falsch verstehen. Wie bei jeder Textinterpreta-
tion muss man auch bei den Psalmen den Zu-
sammenhang kennen.

Die Psalmen auf Christus hin deuten

Der heilige Benedikt verwendet genau diese
Stelle aus Psalm 137 nach der altkirchlichen
und monastischen Tradition im iibertragenen
Sinn. Im Vorwort seiner Regel preist er den
Mann, «der den arglistigen Teufel, der ihm et-
was einfliistert, samt seiner Einﬂiisterung vom
Auge seines Herzens wegstosst, ihn zunichte
macht, seine Gedankenbrut packt und sie an
Christus zerschmettert». Und in Kapitel 4 rit
er, «bdse Gedanken, die in uns aufsteigen, so-
fort an Christus zu zerschmettern». Der Feind
ist also der Teufel, und die Kinder, die zer-
schmerttert werden, sind die Gedanken, die er
uns einfliistert, der Fels hingegen, an dem sie
zerschmettert werden sollen, ist Christus.

Diese Weise, die Psalmen zu verstehen und zu
beten, ist uns fremd geworden. Fiir die Mén-
che der alten Kirche war sie selbstverstindlich.
In den Psalmen horten sie Christus beten. Mit
thm und durch ithn brachten sie ihren Lob-
preis und ihre Klage vor Gott. Die Bilder und
Metaphern deuteten sie christologisch, die
Widersacher und Feinde als die inneren Fein-

de, die Bedringer als die Angriffe des Bosen,

vor denen auch Christus nicht verschont
blieb. «Er war uns in allem gleich, ausser der
Stinde» (Hochgebet der Messe; vgl. Hebr
4,15) —also auch in der Bedringnis und in der
Versuchung. Auch er hat zu Gott geschrieen
(vgl. Hebr 5,7).

Auf dem Hintergrund der Bergpredigt ist
Hass eine Siinde (vgl. Mt 5,43ff). Darum soll
das Psalmengebet auch nicht zum Hass und
zur Vernichtung der Feinde aufrufen. Das Ge-
bet lisst aber solche Gefiihle zu, weil sie nun
einmal zum Menschsein gehéren. Es sind die
dunklen, die schlechten Seiten in uns. Der
Psalter lehrt uns, diese Seiten nicht vor Gott
zu verschweigen. Sie diirfen nicht verdringt
werden, denn alles, was wir verdringen, macht
sich nicht selten auf eine unkontrollierbare
Weise in unserem Leben bemerkbar. Vor Gott
diirfen wir also auch unsere dunklen Seiten
zur Sprache bringen. Wir diirfen vor ihm un-
sere Wut, unseren Hass und unsere bosen
Wiinsche offen aussprechen. In keinem Psalm
wird der Beter ermichtigt, seine Rachegedan-
ken zu vollziehen, sondern nur — und das ist
das einzig Richtige — sie auf Gott zu werfen.
Gort moge die Feinde bestrafen, er vernichte
die Frevler. Das Urteil, wie er mit den Frevlern
verfihrt, tiberlasse ich somit thm; mir steht es
nicht zu. Wenn auch solche negativen Gedan-
ken vor Gott ausgesprochen werden diirfen,
zeigt das die Echtheit der Gottesbeziehung,
Die eingangs zitierte Kathleen Norris hat von
threr Erzichung her in dieser Hinsicht ein De-
fizit erfahren, indem sie vor Gott nur die sché-
nen Seiten zur Sprache bringen durfte und al-
les Dunkle und Schlechte verheimlichen und
verdringen musste. Die restlose Offenheit vor
Gott, die sie in den Psalmen entdeckte, war fiir
sie die befreiende Erfahrung, die sie zum ech-
ten Glauben und Beten fiihrte.

Mariasteiner Konzerte
Sonntag, 14. Dezember 2003, 16.30 Uhr

Brass Band Biisserach: Konzert zum dritten
Adventssonntag (Leitung: Roland Becher)

287



	Hört Gott auch mein Fluchen? : Vom Umgang mit den schwierigen Psalmen

