
Zeitschrift: Die Glocken von Mariastein

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 80 (2003)

Heft: [10]

Artikel: Hört Gott auch mein Fluchen? : Vom Umgang mit den schwierigen
Psalmen

Autor: Ziegerer, Ludwig

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030302

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030302
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hört Gott auch mein Fluchen?
Vom Umgang mit den schwierigen Psalmen

P. Ludwig Ziegerer*

Kathleen Norris, eine protestantische Erfolgsautorin

aus Amerika und Benediktiner-Ob-
latin, schreibt in ihrem Buch «Als mich die
Stille rief» (Goldmann 1999):
«Kürzlich habe ich begriffen, was bei meiner
christlichen Erziehung schief ging. Im Mittelpunkt

stand der Glaube, dass man fein
angezogen sein musste, äusserlich wie innerlich,
um Gott zu begegnen, die hinterhältige
Vorstellung, dass ich eine unerschütterliche und

sogar fröhliche Glaubende sein musste, ehe
ich es wagen durfte, mein Gesicht in seiner
Kirche zu zeigen. In meiner Jugend nützte mir
ein solcher Gott wenig, und wie viele Frauen
meiner Generation hörte ich einfach auf, in
die Kirche zu gehen, als ich nicht mehr länger

gut sein konnte, was für Mädchen besonders
bedeutete, keine Vorschriften zu missachten,
Arger und Unmut nicht zu äussern und sich
nicht zu beklagen» (S. 110).

Wie sollen wir beten?

Zu dieser Einsicht gelangte die Autorin
während des Psalmengebets der Tagzeitenliturgie

eines Benediktinerklosters. Es ist ihr
ergangen wie so vielen, die sich auf die Gebetssprache

der Psalmen einlassen: Sie ist einem
zuerst fremd, weil hier auf eine Art gebetet
wird, wie man es sich von den schön formulierten

christlichen Gebetstexten her nicht
gewohnt ist. Dem modernen Leser kommt

* P. Ludwig hielt diesen Vortrag im Rahmen
unserer Veranstaltungen zum «Jahr der Bibel» am
22. September 2003 in Mariastein.

284

gleich die Frage: «Wie in aller Welt können wir
diese zornigen und oft gewalttätigen Gedichte
aus einer alten Kultur lesen, geschweige denn
beten? Erschreckend wie patriarchalisch,
kriegerisch, mürrisch, moralistisch und rachsüchtig

sie sind.»
Uns ist die Welt der Psalmen zunächst fremd,
ja so fremd, dass wir erst einmal fragen: «Ist
denn das überhaupt Gebet? Wenn ja, sind es

Gebete, die wir heute noch sprechen können?»
Wenn dann noch über die Feinde und Frevler,
über die Gottlosen und Übeltäter hergefallen
wird, fällt es einem Menschen, der
christlichbürgerlich erzogen wurde, erst recht schwer,
das als Gebet zu akzeptieren.
Da solche Stellen in der Liturgie kaum
vorkommen (oder ausgelassen werden), hier einige

«Kostproben»:
«All meinen Feinden hast du den Kiefer
zerschmettert, hast ihnen die Zähne zerbrochen»
(Ps 3,9).
«Aufdie Frevler lasse er Feuer und Schwefel
regnen; sengender Wind sei ihr Anteil» (Ps 11,6).
«Soll ich die nicht hassen, Herr, die dich hassen,

die nicht verabscheuen, die sich gegen dich erheben3

— Ich hasse sie mit glühendem Hass; auch
mir sindsie zu Feinden geworden» (Ps 139,2 lf).
«Der Opfertisch werde für sie [meine Gegner]
zurFalle, das Opfermahlzum Fangnetz. — Blende

ihre Augen, sodass sie nicht mehr sehen: lähme

ihre Hüfienfür immer» (Ps 69,23f).

Solche und ähnliche Stellen aus dem Psalter
hat man aus dem offiziellen Gebetbuch der
Kirche, dem sog. Römischen Stundenbuch,
gestrichen, weil man sie mit christlichem
Beten unvereinbar hält. Über den Sinn dieser



Streichung gab und gibt es unter den Theologen

heftige Diskussionen, die bis heute nicht
verstummt sind. Viele Exegeten setzen sich für
die ganze Schrift ein, weil sie sich nicht
ermächtigt fühlen, das Wort Gottes zu zensurieren.

Die Pastoraltheologen und Liturgiker
neigen hingegen eher dazu, aus seelsorgerlichen

Gründen solche Stellen wegzulassen; sie

vertreten die Ansicht, dass Menschen, die
nicht näher mit dem Alten Testament vertraut
sind, solche Stellen nicht richtig einordnen
können und somit die Ablehnung des Alten
Testaments erst recht gefördert wird.
Wollte man allerdings alle anstössigen Stellen
herausschneiden, so würde man den Psalter
bis zur Unkenntlichkeit verstümmeln. Denn
sog. «Fluchpsalmen» gibt es gar nicht, es gibt
aber viele Stellen in den Psalmen, die Verwünschen

und Flüche aussprechen. Interessanterweise

kommt von Theologen mit psychologischer

Ausbildung Zustimmung zum ganzen
Psalter, weil sie darin ein ganzheitliches Beten
erkennen.
Aber es ist schon so: Erst allmählich, wenn
man sich in die Psalmen vertieft, werden sie uns
zum Lehrbuch des Betens. Doch was heisst
beten? Auf eine Kurzformel gebracht, könnte
man sagen: Im Gebet bringen wir unser Leben

vor Gott zur Sprache.
Dieser Umschreibung können jene zustimmen,
die eher das liturgische, also genormte und
geformte Gebet schätzen, aber auch jene, die
individuelle, persönliche Formen vorziehen.
«Unser Leben vor Gott zur Sprache bringen»
meint alles, was uns im Leben bewegt: Wenn
es uns gut geht, wenn wir glücklich sind, wenn
uns Gesundheit und Erfolg beschieden sind,
wenn wir in geglückten familiären und
freundschaftlichen Beziehungen leben. Auch
wenn wir die Schönheit der Natur erleben,
wenn wir von einem hohen Berggipfel die
herrliche Aussicht geniessen oder über die
Wunderwelt unter dem Mikroskop staunen,
können wir ins Danken kommen; folglich
können wir als gläubige Menschen — wenn wir
nachdenken über alles Gute und Schöne, das

wir sehen und das uns widerfährt — nicht
anders als Gott loben und preisen.

Das Leben hat aber auch andere Seiten. Da
gibt es Verzweiflung, weil die Natur, die uns
eben noch eine Quelle der Freude war, plötzlich

ihr anderes Gesicht zeigt. Hagel, Schnee-
und Schlammlawinen, Sturmfluten und
Erdbeben bringen jährlich abertausende
Menschen in Not und Unglück, ja manchmal um
ihre ganze Existenz und um ihr Leben. Wie
gefährdet ist unsere Gesundheit, wie schnell
packt uns auf unerklärliche Weise eine Krankheit,

oder wie oft kippen Freundschaften, ja
gar die grosse Liebe, in Feindschaft und Hass.
Freunde, Familie, der Staat, ja auch die Kirche
können uns enttäuschen, im Stich lassen,
verletzen. Sollte diese Kehrseite des Lebens nicht
auch im Gebet zur Sprache kommen? Und
zwar in einer der Situation angepassten, nicht
geschönten Sprache. Eben darin sind uns die
Psalmen Richtschnur. Da kommt einerseits
Freude und Dank, Lob und Preis in den höchsten

Tönen vor, aber auch menschliche Not
und Erniedrigung, nicht in gewählten,
wohlgeformten Worten, sondern ungeschminkt,
situationsbezogen und gelegentlich emotional
überbordend. Die Sprache der Psalmen ist wie
unser Leben voller Farben und verschiedensten

Schattierungen.

Was heisst «fluchen»?

Alles, was Menschen bewegt, kann vor Gott
zur Sprache gebracht werden. Hier liegt der

Ansatzpunkt zum Verständnis der «Fluchpsalmen».

Wie gesagt, gibt es Fluchpsalmen im
eigentlichen Sinn gar nicht; besser würden wir
wohl von Klagepsalmen mit Verwünschungen
und Rachegedanken usw. reden.
«Fluch» bedeutet im Alten und Neuen Testament

eine ausdrückliche Verfluchung als

Gegensatz zum Segen. «Verflucht sei, wer das und
das tut», so z. B. in Dtn 28,16—19); oder wenn
Paulus sagt: «Wenn jemand den Herrn nicht
liebt, so sei er anathema» (1 Kor 16,22), d. h.

verflucht, ausgeschlossen, fern vom Segen.
Dieses anathema rzYhat die Kirche früher auch
ausdrücklich über jene gesprochen, die die
definierten Glaubenswahrheiten nicht
angenommen haben. Und - man höre und staune

285



— auch im Mund Jesu gibt es eine Verfluchung:
«Geht weg von mir, ihr Verfluchten (kathera-
menoi), in das ewige Feuer» (Mt 25,41).

Psalmen als Aufschrei der Seele

Flüche in diesem Sinn gibt es in den Psalmen
nicht. Aber wie in keinen anderen Gebetstexten

sonst decken sie die ganze Bandbreite
des menschlichen Gefühlslebens ab. Neben
Freude und Jubel, Vertrauen und Liebe,
kommt auch Traurigkeit, Verzweiflung und
Empörung, Wut und Hass zur Sprache. Wir
finden Psalmen, in denen vom Gericht Gottes
für die Frevler, d. h. die Gottlosen, die Rede
ist. Was umgangssprachlich als «Fluch»
bezeichnet wird, sind - genauer betrachtet —

Wünsche zur Bestrafung der Feinde. Es ist der
Aufschrei eines Menschen, der nicht mehr
anders kann. Es gibt viele Psalmen, die
Verwünschungen der Gegner aussprechen, aber auch
Hilfeschreie von Menschen, die ungerecht
behandelt werden oder die von ruchlosen Richtern

zu Unrecht verurteilt worden sind. Wenn
in solchen auswegslosen Situationen der
Aufschrei nach Gott ertönt, wen wundert das?

Oder wenn jemand keinen Helfer mehr hat,
wie sollte er da nicht zu Gott schreien? Und
wenn Gott schweigt, wer verstünde es nicht,
dass der Beter zu guter Letzt auch mit Gott
hadert? «Mein Gott, mein Gott, warum hast du
mich verlassen, bist fern meiner Not?»
Diese Worte aus Psalm 22 legt der Evangelist
immerhin Jesus in den Mund, als er am Kreuze

hing. Gerade diese Evangelienstelle zeigt: Jesus

war mit den Psalmen vertraut, er hat sie gebetet,

und Worte aus dem Psalter haben ihn bis

ans Kreuz begleitet.

Psalmen sind Gedichte

Der britische Benediktiner Sebastian Moore
sagt, dass «Gott sich in den Psalmen auf eine
Art verhält, die ihm in der systematischen
Theologie nicht gestattet ist». Das ist wohl ein
wenig ironisch gesagt, aber durchaus richtig.
Die dogmatische Theologie stellt uns den

barmherzigen und gerechten Gott vor, folg¬

lich kann er nicht der «zornige» sein oder der
«wutschnaubende», der «wie Feuer vor sich
her frisst». Die systematische Theologie will
eine gedanklich klar geordnete, in sich
stimmende, eben systematische, Aussage über
Gott sein. Die Psalmen hingegen sind in Poesie

verarbeitete Erfahrung. Der Dichter drückt
sich ganz anders aus als der Wissenschaftler.
Halten wir uns vor Augen, dass Psalmen
Gedichte sind. Die poetische Sprache ist freier,
kreativer, emotionaler. Bildlich bringt sie das

Leben, wie es nun einmal empfunden wird,
zur Sprache, während die Theologie, die
«Gottesrede», begrifflich und abstrakt ist.
Diese Bilder sind nicht in rationalistisch-intellektuelle

Theologie zu pressen. Einzelne
Aussagen aus Gedichten dürfen nicht aus dem
Gesamtzusammenhang herausgelöst werden,
um sie als Lehraussagen zu verabsolutieren.
Vergeltungsbitten als Teil der Klagepsalmen
sind Ausdruck des Schmerzes, der Ohnmacht,
des Nicht-mehr-weiter-Wissens. Dieser
Zustand wird aber gerade durch das Beten
überwunden, enden doch die Klagepsalmen stets
in zuversichtlichem Vertrauen, ja oft sogar in
triumphierendem Lobgesang.
In der Poesie steht nicht die Mitteilung von
Sachverhalten im Vordergrund, sondern der
Ausdruck von Stimmungen. Zur Sprache
kommen Freude und Hoffnung, Glaube und
Vertrauen, Angst und Furcht, Wut und Zorn,
der ganze Mensch mit allem, was ihn bewegt.
Diesen Sommer wurden durch die verheerenden

Waldbrände in Portugal, Spanien und
Kanada viele Bäume, Pflanzen und Tiere
vernichtet; auch Menschen fielen ihnen zum
Opfer. Als bekannt wurde, dass die Feuer zu
einem beträchtlichen Teil von Brandstiftern
gelegt worden waren, sagte ein Mitbruder,
dem die Erhaltung der Natur und der
Tierschutz am Herzen liegt, voller Zorn: «Diese
Leute sollte man auch verbrennen, aber das

darf man als frommer Mönch ja nicht sagen.»
Darf er es wirklich nicht? Doch, mit Psalm 11

darf er es sagen, denn da heisst es: «Auf die
Frevler lasse er Feuer und Schwefel regnen,
sengender Wind sei ihr Anteil!» (V. 6).
In diesem Psalm dürfen also die Flammen des

286



Zornes, die wesentlich zum Menschen
gehören, ihren Ausdruck finden. Natürlich ist
der Gedanke, dass Menschen verbrannt werden

sollen oder eine Aussage wie im Schlussvers

von Psalm 137 — «Wohl dem, der deine
Kinder packt und sie am Felsen zerschmettert!»

- für sich genommen schockierend.
Schauen wir aber genauer hin, so handelt es

sich um die Wortwerdung jenes elementaren
Zorns, der nichts anderes ist als der negative
Ausdruck einer ganz grossen Liebe — der Liebe

zur Natur im Fall meines Mitbruders oder

- im Fall des Psalmisten - der Liebe zum Zi-
on in Jerusalem. Diese Liebe durchwaltet den

ganzen Psalm, der fernab vom zerstörten
Jerusalem, im Exil von Babylon, entstanden ist.
Ohne diese Hauptaussage des 137. Psalms
kann man die anrüchige Stelle in Vers 9 nur
falsch verstehen. Wie bei jeder Textinterpretation

muss man auch bei den Psalmen den
Zusammenhang kennen.

Die Psalmen auf Christus hin deuten

Der heilige Benedikt verwendet genau diese
Stelle aus Psalm 137 nach der altkirchlichen
und monastischen Tradition im übertragenen
Sinn. Im Vorwort seiner Regel preist er den
Mann, «der den arglistigen Teufel, der ihm
etwas einflüstert, samt seiner Einflüsterung vom
Auge seines Herzens wegstösst, ihn zunichte
macht, seine Gedankenbrut packt und sie an
Christus zerschmettert». Und in Kapitel 4 rät
er, «böse Gedanken, die in uns aufsteigen,
sofort an Christus zu zerschmettern». Der Feind
ist also der Teufel, und die Kinder, die
zerschmettert werden, sind die Gedanken, die er
uns einflüstert, der Fels hingegen, an dem sie

zerschmettert werden sollen, ist Christus.
Diese Weise, die Psalmen zu verstehen und zu
beten, ist uns fremd geworden. Für die Mönche

der alten Kirche war sie selbstverständlich.
In den Psalmen hörten sie Christus beten. Mit
ihm und durch ihn brachten sie ihren Lobpreis

und ihre Klage vor Gott. Die Bilder und
Metaphern deuteten sie christologisch, die
Widersacher und Feinde als die inneren Feinde,

die Bedränger als die Angriffe des Bösen,

vor denen auch Christus nicht verschont
blieb. «Er war uns in allem gleich, ausser der
Sünde» (Hochgebet der Messe; vgl. Hebr
4,15) — also auch in der Bedrängnis und in der
Versuchung. Auch er hat zu Gott geschrieen
(vgl. Hebr 5,7).
Auf dem Hintergrund der Bergpredigt ist
Hass eine Sünde (vgl. Mt 5,43ff). Darum soll
das Psalmengebet auch nicht zum Hass und
zur Vernichtung der Feinde aufrufen. Das Gebet

lässt aber solche Gefühle zu, weil sie nun
einmal zum Menschsein gehören. Es sind die
dunklen, die schlechten Seiten in uns. Der
Psalter lehrt uns, diese Seiten nicht vor Gott
zu verschweigen. Sie dürfen nicht verdrängt
werden, denn alles, was wir verdrängen, macht
sich nicht selten auf eine unkontrollierbare
Weise in unserem Leben bemerkbar. Vor Gott
dürfen wir also auch unsere dunklen Seiten

zur Sprache bringen. Wir dürfen vor ihm
unsere Wut, unseren Hass und unsere bösen
Wünsche offen aussprechen. In keinem Psalm
wird der Beter ermächtigt, seine Rachegedanken

zu vollziehen, sondern nur — und das ist
das einzig Richtige — sie auf Gott zu werfen.
Gott möge die Feinde bestrafen, er vernichte
die Frevler. Das Urteil, wie er mit den Frevlern
verfährt, überlasse ich somit ihm; mir steht es

nicht zu. Wenn auch solche negativen Gedanken

vor Gott ausgesprochen werden dürfen,
zeigt das die Echtheit der Gottesbeziehung.
Die eingangs zitierte Kathleen Norris hat von
ihrer Erziehung her in dieser Hinsicht ein
Defizit erfahren, indem sie vor Gott nur die schönen

Seiten zur Sprache bringen durfte und
alles Dunkle und Schlechte verheimlichen und
verdrängen musste. Die restlose Offenheit vor
Gott, die sie in den Psalmen entdeckte, war für
sie die befreiende Erfahrung, die sie zum echten

Glauben und Beten führte.

Mariasteiner Konzerte

Sonntag, 14. Dezember 2003, 16.30 Uhr
Brass Band Büsserach: Konzert zum dritten
Adventssonntag (Leitung: Roland Becher)

287


	Hört Gott auch mein Fluchen? : Vom Umgang mit den schwierigen Psalmen

