
Zeitschrift: Die Glocken von Mariastein

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 80 (2003)

Heft: [8]

Artikel: Das Wort des lebendigen Gottes : zum Stand der christlichen
Bibelerklärung

Autor: Stadelmann, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030296

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030296
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Wort des lebendigen Gottes
Zum Stand der christlichen Bibelerklärung

P. Andreas Stadelmann

Geschichtsbuch oder Geschichtenbuch?

Die Fakten, darunter auch einige heisse Eisen,
liegen auf dem Tisch: Spätestens seit dem
Zweiten Vatikanischen Konzil ist eigentlich
jeder Katholik ausdrücklich zur Beschäftigung
mit der Bibel eingeladen. Die liturgische
Erneuerung hielt diese Herausforderung wach.
In der ökumenischen Bewegung halten alle

Gesprächspartner dieselbe jüdisch-christliche
Bibel in den Händen.
Doch schon lange vor dem Konzil sorgten
Ausgrabungen und Textfunde in biblischen
Ländern für Aufsehen. Sprachwissenschafter
eröffneten mit ausgeklügelten Methoden neue
Zugänge zu alten literarischen Zeugnissen und
damit auch zum biblischen Schrifttum.
Skeptische Geister stiessen auf offensichtliche
Irrtümer (Namensverwechslungen, falsche
Zeitangaben usw.), machten auf handgreifliche
Fehlentwicklungen aufmerksam (vgl. etwa die
streckenweise sehr einseitige, ja menschenverachtende

Bewertung der Frau), oder verwiesen
aufTexte, die unbeschwert zur Kriegs treiberei
ermutigen. Solche Bibelstellen widersprechen
eindeutig dem neueren Geschichtsverständnis,

dem heutigen Wissen über den Menschen
oder der modernen Naturforschung und stellen

die lange behauptete Irrtumslosigkeit der
Bibel grundsätzlich in Frage. Voran die
nichtkatholischen Ausleger beschritten munter die
Pfade der sog. historisch-kritischen Methode
und eröffneten Wege zur historischen
Erforschung der Heiligen Schrift. Jedenfalls stand
die Frage, ob die Bibel ein Geschichtsbuch
sei oder bloss ein Buch voller Geschichten,
unüberhörbar im Raum. Wäre sie ein Ge¬

schichtsbuch im modernen Sinn, Hessen sich
alle nur möglichen Taten und Untaten von
Juden und Gottesleugnern strikt beweisen. Ist
sie bloss eine Sammlung von Geschichten,

mag es so manchen Bibelgläubigen zum
Beispiel bei der Unterscheidung zwischen «echten»

und «unechten» Jesusworten eng und
bang werden! Überdies trug die vergleichende
Religionswissenschaft zur gnadenlosen
Demontage der jüdisch-christlichen Religion bei.

Angesichts dieser neuzeitlichen Entwicklung
musste die Bibel vielen Christen je nach Optik

oder persönlicher Erwartungshaltung als

ein suspektes oder provokatives Buch erscheinen,

mindestens als eine gefährliche und
verunsichernde, ja verwirrende Schrift aus alten
Zeiten. Kein Wunder, dass, wer da nicht
mitmachen wollte oder nicht mithalten konnte,
weil er von der Bibel und ihren Auslegern zu
Recht Stärkung des Glaubens, Klärung von
Lebensproblemen und praktische
Orientierungshilfen erwartete, auf fundamentalistische

Inseln flüchtete, die scheinbar absolute
Sicherheiten anbieten. Oder der andere Ausweg:

Selbst gutwillige Bibelleser interessieren
sich kaum für das aufgesplitterte Geschäft der
Exegeten mit ihren rasch wechselnden
Hypothesen, zahlreichen Wahrscheinlichkeitsrechnungen

und sich offen widersprechenden
Angeboten. Trotzdem hat das Zweite Vatikanische

Konzil den «Tisch des Wortes» reicher
gedeckt, doch die «Esskultur» ist auf der
Strecke geblieben. Dieselbe Kirchenversammlung

hat die Heilige Schrift zwar als «Seele der
Theologie» neu entdeckt, wohingegen der
«Katechismus der katholischen Kirche»
(1993) die Bibelwissenschaft schon gar nicht

223



zur Kenntnis zu nehmen scheint. An heissen
Eisen fehlt es also wirklich nicht! Aber der
Christ, ob Fachmann oder Laie, darfgewiss
etwas Mühe haben mit Gottes Wort, das nun
einmal in ungeschminkter menschlicher Sprache

und in einem nicht immer wünschbar
dezenten Gewand daherkommt. Uberschlagen

oder gar Auslassen angeblich skandalöser
Bibelseiten war noch nie ein echter Beitrag
zum Verstehen dieses gott-menschlichen
Buches und wird auch künftig die denkbar
billigste Hilfeleistung sein.

Das Grundproblem

Im Mittelpunkt jedes Wortgottesdienstes
stehen Lesungen aus der Heiligen Schrift, die wir
als «Wort des lebendigen Gottes» verdanken,
oder nach dem Evangelium lobt die Gemeinde

Christus für sein Wort. Haben wir aber
auch wirklich verstanden? Genau hier liegt der
springende Punkt, den der Fachmann
«Hermeneutik» nennt, womit er das geschichtliche
Verstehen des biblischen Textes meint. Das
beinhaltet zweierlei: Beim Verstehen geht es nicht
bloss um Wissensvermehrung oder Erinnerung

an Altbekanntes; «verstehen» ist weit
mehr als die Zur-Kenntnisnahme vielleicht
sehr nüchterner Informationen um
Rahmenbedingungen und Voraussetzungen biblischer
Texte, sondern beim Verstehen geht es um die
Auseinandersetzung mit deren Wahrheitsanspruch

und theologischer Botschaft.
Geschichtliches Verstehen hingegen bemüht sich,
die Prägung der Texte in all ihren Dimensionen

zu erfassen: Entstehungszeit und kultureller

Hintergrund; die Menschen, von denen sie

verfasst und für die sie geschrieben wurden;
der zeitliche Abstand zwischen dem damaligen

Hörer und der heutigen Leserschaft.
Nun ist es so, und damit kann man leben, dass

es den völlig unbefangenen Bibelausleger und
Bibelhörer nie gegeben hat und auch heute
nicht gibt. Deshalb stellt sich zu allen Zeiten
immer wieder die «hermeneutische Frage». Sie

klärt, inwiefern und inwieweit das
Vorverständnis eines Exegeten den Zugang zum
biblischen Text versperrt oder erleichtert. Das

Vorverständnis eines Juden etwa unterscheidet
sich wesentlich von dem des Christen; ein
katholischer Dogmatiker liest die Bibel wohl
anders als der Befreiungstheologe in der
Basisgemeinde; nochmals anders geschieht die
Bibellese in freikirchlichen Gruppen oder bei
den Sekten. Die Hermeneutik muss demnach
zunächst fragen und sich immer wieder fragen
lassen, welches der rechte Zutritt zu den heiligen

Schriften sei und nach welchen Regeln
diese angemessen und zeitgemäss ausgelegt
werden sollen.

Die «Päpstliche Bibelkommission»

Welches sind nun die hermeneutischen
Regeln, die es einem (katholischen) Exegeten
ermöglichen, ganz nahe an die fast 2000 Jahre
alte christliche Bibel heranzukommen, das

Neue Testament sachgemäss zu hinterfragen
und die theologische Botschaft einer als kanonisch

anerkannten Schrift für heutige Hörer
und Leser fruchtbar zu machen? Das oberste
kirchliche Lehramt (Papst) zeigte sich im 20.
Jahrhundert hochsensibilisiert dafür, dass die
Hermeneutik folgenschwere Probleme schaffen

kann, bedingt durch weltanschauliche
Vorverständnisse oder als Folge von
Standpunkten, wie sie manche nichtkatholische
Exegeten vertraten. Aus diesen Gründen wurde

vor genau hundert Jahren (1903) die
«Päpstliche Bibelkommission» (PBK) gegründet

mit dem Zweck, dem übergeordneten
kirchlichen Lehramt «bei der Verteidigung der
Wahrheit der Heiligen Schrift» behilflich zu
sein. Das Gremium hatte allerdings nur
Beraterstatus. Die von Dogmatikern beherrschte
PBK wurde bald zur Sammelstelle verleumderischer

Verdächtigungen, versteckter Angriffe,
gezielter Halb- und Desinformationen und
geheimer Anschuldigungen, die von den
erbitterten Grabenkämpfen der katholischen
Bibelhermeneutiker übrig blieben.
Ein halbes Jahrhundert lang funktionierte
die PBK recht zweckmässig, d. h. kritische
Fragen katholischer Bibelwissenschaftler wurden

mit der Autorität des kirchlichen
Lehramtes ausnahmsweise mal positiv beantwor-

224



tet, meist jedoch und mit eher dürftigen
Argumenten negativ entschieden. Massregelungen

verantwortungsvoller Bibelwissenschafter
waren an der Tagesordnung. Es versteht sich,
dass die PBK, so gut gemeint ihre Einrichtung
war, wegen ihrer mangelhaften Leistungen je
länger je weniger befriedigen konnte, zumal
sie zahlreiche Exegeten in einen schier
unerträglichen Notstand drängte. Die meisten
Antworten, welche die PBK in den ersten
Jahrzehnten ihres Bestehens abgab, gelten
heute als längst überholt und sind
gegenstandslos geworden.
Trotzdem gelang es der PBK noch 1962, dem
Konzil eine Vorlage (ein sog. Schema) nach
herkömmlichem Schnittmuster zu unterbreiten,

worin die Heilige Schrift und Tradition
als die «Quellen der Offenbarung» bezeichnet
werden. Geplant war, dieses Schema gleich zu
Beginn des Konzils als grundlegendes
Eröffnungsdokument zu feiern. Doch heftige Kritik

der Konzilsteilnehmer entzündete sich
bereits am sachlich unkorrekten Titel «Quellen
der Offenbarung>, weil Schrift und Tradition

höchstens als Quellen der Erkenntnis und des

Verständnisses des von Gott Geoffenbarten
bezeichnet werden können. Diskussionen und
Neuentwürfe zogen sich über vier Jahre hin,
bis das Dokument endlich in der letzten
Sitzungsperiode des Konzils (1965) zur Abstimmung

gelangte und mit überwältigendem
Mehr (2344 ja, 6 Nein) angenommen wurde.
Aus dem einseitig fundamentalistisch
konzipierten Original ist eine «Dogmatische
Konstitution» geworden, welche die Treue zur
kirchlichen Uberlieferung mit dem Ja zur
kritischen Bibelwissenschaft verbindet. Seit vierzig

Jahren kann sich also jedermann Kenntnis
davon verschaffen, worum es in der katholischen

Exegese geht und wie sie betrieben wird

- und was die Exegeten schon ein paar Jahre
früher wussten!

Unerhört befreiende Sicht der Dinge

Bisher hatte sich noch nie ein Konzil mit der
Werkstatt und der Ausrüstung der Exegeten
befasst. Das geschieht erstmals in der erwähn-

Anlässlich der Jahresversammlung
des « Vereins der Freunde des Klosters
Mariastein» vom 18. Mai 2003
stiess die Bibelausstellung auf reges
Interesse. In einer grossen Vitrine
kann die Entwicklung «Von den
Rollen von Qumran zur deutschen

Einheitsübersetzung der Bibel» gut
nachvollzogen werden.

225



ten «Dogmatischen Konstitution über die

göttliche Offenbarung Dei Verbum» (DV), wo
in Artikel 12 sozusagen ein Dekalog von zehn

Auslegungsprinzipien — allesamt sind sie als

Gebote und nicht als Verbote formuliert! -
vorgestellt wird. Diese biblische Hermeneutik
beruht aufzwei Voraussetzungen. Erstens: Der
Begriff «Offenbarung» ist nicht einfach identisch

mit allem, was in der Bibel
niedergeschrieben steht. Zweitens: Die Heilige Schrift
lehrt die Wahrheit ohne Irrungen nur in Dingen,

die Gott um unseres Heiles willen
aufgezeichnet haben wollte. Daneben gibt es viel
Raum für Zweitrangiges, Platz sogar für
Irrtümliches! Solche realistische Sicht der wahren
Sachverhalte eröffnet weite Horizonte: Die
Heilige Schrift berichtet vieles, was die
Menschheit schon immer wusste, also nicht
eigens offenbart werden brauchte; sie referiert
auch manches, was mit dem Heil der
Menschen nichts zu tun hat. Die Bibel ist eben
auch das Produkt menschlichen Geistes, das

Resultat allzu menschlicher Erfahrungen und
fehlbarer menschlicher Reflexionen. Unter
diesem Gesichtspunkt ist sie eine
Riesensammlung literarischer Zeugnisse, die während

rund tausend Jahren zusammengetragen
wurden. Dennoch weht über allem der Geist
Gottes, weshalb die ganze Bibel vom
göttlichen Geist berührt ist, eingeschlossen die
zahllosen menschlichen Bosheiten. Dabei
bleibt entscheidend, und darum geht es

grundsätzlich, dass die Heilige Schrift sicher,

getreu und ohne Irrtum bezeugt, was Gott um
unseres Heiles willen getan hat. In erster Linie
bezeugt sie den Glauben des wandernden
Gottesvolkes, weshalb sie sehr viel mehr ist als

ein zeitbedingtes literarisches Sammelwerk.
Die Heilige Schrift bekennt Gott als Schöpfer
und Retter, sie bezeugt Jesus als den
menschgewordenen Sohn und Erlöser aller
Menschen; sie erhofft die vollendete Gestalt dessen,

was die Sünde verunstaltet hat.

Drei rationale Kriterien

Wie funktioniert also nach Artikel 12 von DV
die exegetische Arbeit an und mit biblischen

Texten? Fürs Erste und sehr ausführlich
besteht das Dokument auf der sog. historischkritischen

Methode; sie ist nach wie vor
notwendig, weil Gott die Menschen mittels ganz
bestimmter Sprachen (Hebräisch, Aramäisch,
Griechisch) angesprochen, sich deren Denkweise

angepasst und sie in ihrer Kultur belassen

hat. Aufder ersten Seite dieses

«Schriftauslegungskatalogs» stehen folgerichtig drei
rationale Kriterien:
1. Kenntnis der biblischen Sprachen: Wissen

um das Bedeutungsspektrum so mancher
Wörter und Begriffe, bzw. Erfassung ihres

möglichen Sinn-«Uberschusses». Was

besagt «König», wo es keinen (mehr) gibt?
Diese erste Forderung ist eigentlich
selbstverständlich, da sogar bei besten Ubersetzungen

nicht mehr voll mitzuhören ist, was
im Urtext noch alles mitklingt.

2. Beachtung der literarischen Gattungen, ih¬

rer Eigenarten und Selbstständigkeiten; ein
Liebesbrief z. B. unterscheidet sich in Form
und Inhalt offenkundig von einem
Gerichtsprotokoll; beide wollen eine wichtige
Wahrheit herüberbringen, die den einen
brennend interessiert und den andern völlig

kalt lässt. Oder ein «Evangelium»
präsentiert sich anders als ein Kriegsbericht.

3. Jeder literarische Text hat einen konkreten
«Sitz im Leben», dessen letzter sich im
allgemeinen leicht ausmachen lässt. Dabei ist
aber nicht zu übersehen, dass gerade biblische

Texte bisweilen eine lange mündliche
Vorgeschichte haben, bis sie so ausgeformt
waren und in neue Zusammenhänge einge-
passt wurden, wo sie bis heute stehen
geblieben sind. Das «Weinberglied» (Jes 5) ist
nicht vom Propheten sozusagen am grünen
Tisch gedichtet und durchkomponiert
worden, sondern hat den ursprünglichen
«Sitz im Leben» gewechselt und darob
einen unerwartet neuen Sinn bekommen.
Ähnliches trifft für viele Psalmen zu.

Diese drei historisch-kritischen Fragen sind an
jedwelchen Text zu stellen, ohne Unterschied
des Alters, ob religiös oder profan, ob biblisch
oder nicht. Solche Arbeit kann zwar jeder an
Literatur Interessierte leisten, ob Agnostiker

226



oder Glaubender. Die Anwendung dieser drei
rationalen Regeln wird immer zu irgendwelchen

Ergebnissen führen, welche aber mit
Theologie wenig oder nichts zu tun haben, ja
sich gar gegen theologische Gewissheiten
stemmen können.
Da es in der Bibel grundsätzlich um Gott geht,
der sich dem Menschen auch heute noch
auf Menschenart, und letztlich im menschgewordenen

Sohn, zuwendet, ist es die Aufgabe
eines christlichen Exegeten, vor allem die
theologischen Gehalte der Heiligen Schrift
auszuleuchten. Dazu reicht die rein historischkritische

Methode nicht aus, denn das spezifisch

Göttliche ist nicht ihr Gegenstand, ja
entzieht sich ihr.

Sieben theologische Auslegungsregeln

Deshalb darf ein christlicher Exeget nie und
nimmer von den andern sieben Kriterien des

«Schriftauslegungsdekalogs» von DV absehen.
Von wahrhaft theologischer Exegese kann erst
dann die Rede sein, wenn folgende Regeln
angewandt werden:
1. Um Gottes (Selbst-)Mitteilung zu verstehen,

erforscht der Bibelausleger sorgfältig,
was die heiligen Schriftsteller (z. B. Mose,
Propheten, Psalmist, Evangelisten, Paulus
usf.) wirklich zu sagen beabsichtigten und
was Gott mit ihren Worten kundtun wollte.

Mit theologischem Sinnüberschuss ist
durchwegs zu rechnen, selbst noch im
christlichen Teil der Bibel, im Neuen
Testament.

2. Ferner muss die Schrift in dem Geist gele¬

sen und ausgelegt werden, in dem sie
geschrieben wurde, d. h. sie ist das Zeugnis
Glaubender für andere, die glauben wollen
und glauben können.

3. Des Weitern wird die Erhebung des

theologischen Gehalts einer biblischen Schrift
eindringlich angemahnt, um sich nicht in
Beiläufigkeiten zu verlieren oder sich in
zweitrangigen Details zu verheddern.

4. Ein christlicher Exeget achtet auf die Einheit

der ganzen Schrift. Der jüngere christliche

Teil der einen Bibel bleibt ohne den

älteren jüdischen Teil ein schwer verständliches

Stückwerk. Man denke etwa an die
Abendmahlsworte Jesu, in denen nur die
«Ich»-Form neu ist, während alle andern
Worte und Inhalte aus alttestamentlichen
Zusammenhängen stammen.

5. Ein gewissenhafter Schrifterklärer behält
stets auch die lebendige Überlieferung der
Gesamtkirche im Auge. Der ausdrückliche
Hinweis auf die Tradition hat zu einer
förmlichen Wiederentdeckung besonders
der östlichen Kirchenväter geführt, wie
übrigens der Einbezug der gesamtkirchli-

Ausgestellt sind auch deutsche Bibelübersetzungen

aus dem 15. und 16. Jahrhundert, die
in der Klosterbibliothek aufbewahrt werden. Die
Ausstellung befindet sich über dem Eingang
zur Gnadenkapelle und ist bis Ende Oktober
geöjfinet (an Werktagen sich bitte an der Pforte
melden).

227



chen Überlieferung allzu einseitigen
Engführungen wehrt, die sich meist aufeine
bestimmte «Schule» festlegen und diese als die
allein mögliche Auslegung gelten lassen

möchten. Endlich behält ein vorsichtiger
Exeget auch immer die «Analogie des Glaubens»

im Auge, wonach gesicherte theologische

Grundwahrheiten nicht zueinander
im Widerspruch stehen können.

6. Wer solcherart die Bibel erforscht, trägt
aufgrund der wissenschaftlichen Vorarbeit
zur Reifung des Urteils der Kirche bei. Mit
dieser Bemerkung eröffnet das Konzil einen

ganz neuen Umgang zwischen Lehramt
und exegetischer Forschung. Seriöse
Bibelforscher sind zum offenen Dialog mit dem
vorgeordneten Lehramt geradezu eingeladen.

In der Tat wurde 1971 die PBK neu
bestellt (zwanzig Fachleute aus der ganzen
Welt) und der Glaubenskongregation als

beratendes Organ in allen Fragen und
Entscheidungen, welche die «Interpretation
der Bibel in der Kirche» betreffen, zur Seite

gestellt. Da ihre Mitglieder ständig für
wissenschaftliche Gutachten zur Verfügung
stehen, wobei sie speziell Probleme der
exegetischen Methodenlehre und Hermeneutik

aufgreifen, kommt es zurzeit kaum
mehr zu einsamen und autoritären
Abschmetterungen exegetischer Einsichten
durch das Lehramt.

7. Das letzte hermeneutische Prinzip gilt
vornehmlich für katholische Bibliker und
appelliert an deren redliche Demut, denn

strenge Wissenschaftlichkeit kann
bekanntlich zu Überheblichkeit oder
Betriebsblindheit führen. Deshalb untersteht
jede Art der Schrifterklärung letztlich dem
Urteil der Kirche, deren gottgegebener Auftrag

und Dienst es ist, das Wort Gottes zu
bewahren und auszulegen.

Zeichen und Anfragen der Zeit

Die offizielle Anerkennung der exegetischen
Forschung und ihrer Methoden hat die Fachleute

ermutigt und angespornt. Davon sprechen

Berge von Büchern und Artikeln in den

wissenschaftlichen Zeitschriften. Aber auch
die Laien meldeten sich, wünschten Einsichtnahme

in den fachexegetischen Betrieb, riefen
nach Erklärung des oft etwas komplizierten
hermeneutischen Instrumentariums und
forderten einfachere Darstellung der bisweilen
recht schwierigen Sachverhalte; die einschlägige

Literatur ist kaum noch überschaubar.
Ein neues Dokument der PBK, erschienen
1993, also etwa dreissig Jahre nach Konzils-
schluss, zieht eine vorläufige, durchaus positive

Bilanz. Inhaltlich bewegt es sich ganz im
Rahmen von DV; es kommt ihm ja auch nicht
die Autorität eines Konzilsdokumentes oder
eines päpstlichen Lehrschreibens (Enzyklika)
zu. Es ist ein sachlicher Rechenschaftsbericht
über vertiefte und erweiterte Auslegungsnormen,

diesmal nicht von der Glaubenskongregation
als vorgefertigtes, überbehütetes

Auslegungsreglement angedient, sondern von
kompetenten Fachgelehrten gemeinsam
erarbeitet1.

Diese Bilanz, die gleichzeitig Programm sein
will, weist folgende bemerkenswerte Tendenzen

auf:
— Die Bibel wird vermehrt als einheitliche

Grösse, als ein einziges Ganzes wahrgenommen,

wobei ihr älterer und ihr jüngerer Teil
in engstem Verhältnis zueinander stehen.
Das Alte Testament ist auf Künftiges hin
offen, und das Neue Testament ist ohne Mose
und die Propheten überhaupt nicht zu
verstehen. Jesus selber ist zutiefst im Judentum
verankert.

— Das Interesse der Forschung gilt nicht mehr
fast ausschliesslich, und damit einseitig, der
Entstehungsgeschichte eines Textes (ältester
Kernbestand - Wachstumsstufen -
Fortschreibungen), sondern geht von der uns

1 Päpstliche Bibelkommission: Die Interpretation der
Bibel in der Kirche. Ansprache Seiner Heiligkeit Johannes
Paul II. und Dokument der Päpstlichen Bibelkommission

vom 23. April 1993. 2. Aufl. 1996. (Verlautbarungen
des Apostolischen Stuhls 115). Hrg. vom Sekretariat der
Deutschen Bischofskonferenz, Kaiserstrasse 163, D-
53113 Bonn.

228



vorliegenden kanonischen, d. h. verbindlich
erklärten Endgestalt der biblischen
Geschichten aus und legt den Akzent auf ihre
2000-jährige Wirkungsgeschichte in der
kirchlichen Glaubensgemeinschaft. Analysen

der Vorstufen einer Erzählung, ob profan

oder religiös, können sicher sehr
hilfreich, gar anregend sein. Das Ziel
exegetischen Bemühens ist jedoch die
Erarbeitung der theologischen Synthesen des

Endtextes. Deshalb müssen sich die Nur-
Exegeten der Grenzen ihrer Forschung be-

wusst sein und ihre oft voneinander
abweichenden oder gar widersprechenden
Hypothesen nicht als ein für allemal
gesicherte Resultate vorstellen. Zudem sollen sie

ihre Forschungsergebnisse so vermitteln,
dass auch einfache Bibelleser mitkommen
und zu einem rechten Verstehen des uns in
menschlicher Sprache geschenkten Gotteswortes

gelangen.
- Da es gerade bei der Bibelarbeit an der Basis

(Katechese, Predigt, geistliche Begleitung,
Bibelapostolat, d.h. Sorge um die Verbreitung

von Bibeln, Vorträge, Bibelwochen,
biblische Gruppen usw.) um Lebens- und
Glaubensgeschichte einfacher Christen
geht, ist jeder Exeget gefordert, seine

Erfahrungen mit der Bibel einzubringen, um zur
Entwicklung einer persönlichen, lebensfördernden

biblischen Spiritualität beizutragen
und so Wachsen und Gedeihen eines
verbindlichen geistlichen Lebens zu fördern.
Die Bibel ist tief bodenverhaftet, ihre Theologie

bleibt breit geerdet und dient der
Gemeinschaft in dieser Weltzeit lebender
Menschen, die sich vor allem als

Glaubensgemeinschaft versteht. Hier liegt der Grund,
warum das neueste Dokument der PBK
alternative Formen der Bibellektüre ausdrücklich

zulässt; dazu gehören Versuche
tiefenpsychologischer, feministischer oder
befreiungstheologischer Schriftinterpretation.
Solche Lesarten eröffnen nicht nur neue
Perspektiven, sondern sind näher an den Fragen
der heutigen Menschen. Ebenso ausdrücklich

distanziert sich das neueste Bibeldokument

von Bibelauslegungen, wie sie von

frommen freikirchlichen Gruppen und
fundamentalistischen Sekten, eben ausserhalb
der Kirche, betrieben werden.
Dass detaillierte Einzeluntersuchungen, die
der Exegese nach wie vor aufgegeben sind
und den Blick aufs Ganze der Heiligen
Schrift nicht zu verstellen brauchen, belegt
die Gegenwartsforschung mit zum Teil breit
bearbeiteten Themenfeldern wie Recht und
Ethos, Bundestheologie, Anthropologie und
Kultur, Ökologie (Sorge um Welt und
Umwelt), Soziologie. Geradezu atemberaubend
wirkt der Katalog jener Probleme, die

gemäss PBK noch weiterer biblischer
Aktualisierung bedürfen: innerkirchlich die
Amterfrage, die Gemeinschaftsdimension, die
Option für die Armen, die Befreiungstheologie

und die Stellung der Frauen;
innergesellschaftlich die Rechte der Person, der
Schutz des menschlichen Lebens, die
Bewahrung der Natur und das Streben nach
Frieden.

Hinftihrung zu den
drei Johannesbriefen (Vortrag)

Termin: Freitag, 17. Oktober 2003,
20.15 Uhr

Referent: P. Leonhard Sexauer

Treffpunkt: Klosterkirche (vorderste
Bank)

20.00 Uhr: Komplet (Nachtgebet) in
der Klosterkirche.

Eine Anmeldung zum Vortrag ist nicht
erforderlich.

«Gott ist die Liebe»
Schriftgespräche zu den Johannesbriefen

Termine: Freitag, 7., 14. und 28. Novem¬
ber, 20.15 Uhr

Es empfiehlt sich, den Vortrag am 17.
Oktober zu besuchen.

229


	Das Wort des lebendigen Gottes : zum Stand der christlichen Bibelerklärung

