Zeitschrift: Die Glocken von Mariastein
Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 80 (2003)

Heft: [5]

Artikel: Die andere Halfte der Seele : Begegnungen m sudindischen
Shantivanam Ashram

Autor: Sury, Peter von

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1030288

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1030288
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die andere Hilfte der Seele

Begegnungen im siidindischen Shantivanam Ashram

P. Peter von Sury

Am 13. Maijiihrt sich zum zebnten Mal der To-
destag des englischen Benediktinerminchs Bede
Griffiths, der von 1968 bis zu seinem Tod den
christlichen Shantivanam Ashram im siidindi-
schen Tamil Nadu leitete. Im Oktober 2000 hat-
te ich Gelegenheit, diesen Ort zu besuchen, der
dank der Ausstrahlung von Fr. Bede zu einem
Inbegriff der Begeenung zwischen christlicher
Religion und indischer Spiritualitiit wurde.

Busfahrt ins Unbekannte

Die Luft war empfindlich kiihl, als wir gegen
Mittag in dem klapprigen Bus, dessen Fenster
nur mit flatternden Vorhingen verhangen wa-
ren, den Scheitelpunkt des Passes auf rund
2500 mii.M. erreichten. «Nilgri Hills» heisst
diese Region im Grenzgebiet zwischen den
indischen Teilstaaten Kerala und Tamil Nadu
im Siiden des Landes. In Sulthan Bathery, wo
mich Bischof Geevarghese Divannasios, der
regelmissig in Mariastein zu Gast ist, freund-
lich aufgenommen hatte, war ich um sieben
Uhr losgefahren, und jetzt, nach flinfstiindi-
ger Fahrt, sollte es wieder bergab gehen. An
die 20 Haarnadelkurven musste der Fahrer be-
wiltigen. Wiren da nicht am Strassenrand im-
mer wieder Affen aufgetaucht — man hitte sich
auf einer Passstrasse in den Alpen wihnen
konnen. Beim Mittagshalt realisierte ich dann,
dass ich mich in einem véllig unbekannten
Land fortbewegte. Fiir 17 Rupien gabs beim
grossen Busbahnhof zu essen — viel Relis,
Gemiise, Hiihnerfleisch, alles serviert auf ei-
nem grossen Bananenblatt; dazu Chapati (in-
disches Fladenbrot), heissen Tee oder kaltes

118

Wasser. Einige Buben gingen zwischen den Ti-
schen umher und verteilten verschiedene Sau-
cen. Gegessen wurde ohne Besteck — an die
Sitte, mit den Fingern der rechten Hand zu
essen, hatte ich mich rasch gewshnt. Ich habe
mir sagen lassen, es sei eine Frage des Respekts,
die Speisen nicht mit metallenen Hilfsmitteln
zum Mund zu fiithren, sondern mit der rech-
ten Hand, dem edelsten Werkzeug, das uns
Menschen zur Verfiigung steht.

Uberall aller Gattung Leute, quirliges Ge-
dringe, fliegende Hindler, armseligste Bettler,
adrett gekleidete Kinder in Schuluniform;
iber allem briitende Hitze und ein fremd-
lindisch anmutender Mix verschiedenster
bekannter und unbekannter Geriiche: Abfall,
Diesel, Gewiirze ... Und weiter gings. Zweli
Stunden spiter erreichten wir den Busbahn-
hof der Millionenstadt Coimbatore, wo ich
umsteigen und den Bus finden musste, der
mich nach Kulittalai bringen wiirde. Also
noch einmal vier Stunden Fahrt. Zum Gliick
wies mir der Busfahrer den Weg, wo ich
die Busse Richtung Tiruchchirappalli, kurz
Trichy, finden wiirde. Statt eines Trinkgelds
bat er mich um ein Geldstiick aus meinem
Heimatland, er sammle fremdlindische Miin-
zen. Es dauerte seine Zeit, bis ich im Koffer
das Portemonnaie mit dem Schweizer Geld
gefunden hatte und ihm einen Einfrinkler
hervorklauben konnte. Wiinsche haben die
Leute!

Alles war wunderbar beschriftet, freilich in Ta-
mil, der verbreitetsten Sprache Siidindiens (es
ist auch die Sprache der in der Schweiz leben-
den Tamilen aus Sri Lanka), mit einer dekora-
tiven Schrift mit vielen Ringlein und Schlau-



fen, die bloss einen Nachteil hat: ich konnte
sie nicht lesen. So also fiihlt sich ein Kultur-
schock an: nichts verstehen, nichts begreifen,
total fremd. Auch das war eine Erfahrung: oh-
ne Englisch geht nichts, aber manchmal hilft
auch Englisch nicht weiter. Als ich mich an
eine offiziell aussehende Person wandte, um
mich weiter durchzufragen, standen gleich
fiinf bis zehn andere Minner (nur Minner!)
jeden Alters um mich herum und schwatzten
durcheinander und jeder wusste es besser und
meinte dies und jenes und gab einen guten
Rat. Gleichzeitig dringte sich eine Gruppe
Halbwiichsiger heran, die mir unbedingt eine
Reiseverpflegung verkaufen wollten. Ich kauf-
te ihnen ein paar staubtrockene Brezeln ab,
doch noch mehr freuten sie sich iiber meine
Frage, ob ich sie fotografieren diirfe. Ach, war
ich erleichtert, als ich mich mit meinem Kof-

Eingang zum Ashram mit Blick zur Kapelle.
Uber dem Tor beten zwei Engel die Dreifaltig-
keit an, dargestellt mit dreifachem menschlichem
Antlitz.

fer endlich in den richtigen Bus zwingen und
auf einen der engen Sitze fallen lassen konnte.
Dann wollte ich mir zur Sicherheit vom
Chauffeur bestitigen lassen, dass dies tatsich-
lich der Bus sei, der nach Trichy fahre, aber es
stellte sich heraus — umstindlich genug, aber
immerhin! —, dass es doch nicht der rechte Bus
sei. Er verwies mich auf das iibernichste Fahr-
zeug. Dort fand ich mit meinem Gepick un-
mittelbar neben dem Chauffeur etwas Platz,
direkt an der Windschutzscheibe. Dies ver-
schaffte mir einen grossartigen Uberblick iiber
das Geschehen auf der Strasse, liess mich aber
auch hautnah die tollkithne Fahrweise der in-
dischen Buschauffeure miterleben. Jetzt wuss-
te ich, warum er kurz vor der Abfahrt noch ein
paar Riucherstibchen entziindet und alle
Gottheiten Indiens angerufen hatte — wir wa-
ren auf ihren Beistand dringend angewiesen!
Insbesondere die Fahrt durch die Dorfer und
Stddte gestaltete sich abenteuerlich: Menschen
und Tiere, Hindler und Strassenarbeiter, Rad-
fahrer und Kuhtreiber, Lastwagen und Karren
— alles dringt aneinander vorbei, und die
Buschauffeure wollen auf Teufel komm raus
den Fahrplan einhalten; mit ein Grund fiir
ithre halsbrecherische Fahrweise.

Im «Wald des Friedens»

Wie ich nach Einbruch der Nacht in Kulittalai
ankam und in eine dreirdderige Motor-Risch-
ka umsteigen konnte, legte ich zuvor den
Fahrpreis fest. 30 Rupien sollten es sein, so
hatte mich Prior George instruiert, als ich tags
zuvor telefonisch meinen Besuch bestitigte.
Shantivanam Ashram ist ein Begrift, jedenfalls
fithrte mich der Bursche in weniger als zehn
Minuten vors Tor des Ashrams, ein paar 100 m
abseits der Hauptstrasse gelegen.

Da stand ich nun im «Wald des Friedens» —
das meint Shantivanam. Das Brummen der
zwolfstiindigen Busfahrt noch in den Ohren,
umgab mich hier sogleich eine grosse Stille,
die trotz der tropischen Nachtgeriusche und
durch das Rascheln in den Kronen der mich-
tigen Kokosnusspalmen und Bananenstauden
geradezu greifbar wurde. Ein Jiingling namens

119



Prabhu, der sein Zimmer neben dem Ein-
gangstor hatte, nahm mich in Empfang. Er
war stark erkiltet; wie er erklirte, habe es in
der Nacht zuvor gewittert und abgekiihlt — wir
waren am Ende der Monsun-Periode — und so
habe er sich Schnupfen und Fieber eingefan-
gen. In einer kleinen, strohbedeckten Hiitte
offnete er mir einen engen, fensterlosen Raum
mit einer Pritsche und sagte, die Gemeinschaft
sei zurzeit beim Abendgebet. Er war so freund-
lich und machte mir noch das Moskitonetz
zurecht. Dann zeigte er mir, wo die Kapelle
lag, der Essraum, die sanitidren Anlagen. Alles
ganz anders, als ich es mir vorgestellt hatte:
keine Spur von einem Kloster, bloss einzelne
Hiitten und Pavillons, zerstreute Gebiude, im
Hintergrund ein Gehege mit Rindern, hier
und dort eine Gliithbirne, die ein fahles Licht
spendete, alles in einer mit Biumen, Gebii-
schen und Blumen bepflanzten parkihnlichen
Anlage. Bis ich mich etwas umgeschaut hatte,
war es auch schon Zeit zum Abendessen.

Da erlebte ich die nichste Uberraschung. Ich
hatte so etwas wie ein Refektorium, einen
Speisesaal, erwartet, wie es in einem Kloster
{iblich ist. Doch zuerst mal die Sandalen aus-
ziehen, die Hinde waschen und den Kopf ein-
ziehen, um durch die niedere Tiir in eine Art

Blick in den Essraum des Ashram

120

Office und dann in die Dining Hall einzutre-
ten. Das war ein lang gezogener luftiger
Raum, die drei Seitenwinde einen guten Me-
ter hoch gemauert, darauf eine offene Dach-
konstruktion, an den Pfeilern und an der
Stirnwand Fotos mit den Grossen von einst,
die mir teilweise bekannt waren, Bilder auch,
die ich von Camaldoli her kannte.

An den beiden Lingswinden sassen auf Sche-
meln oder hockten auf Strohmatten direkr auf
dem Fussboden etwa zehn Leute, teils zivil
gekleidet, teils in orangefarbene Kleider und
Tiicher gehiillt, schweigend aus einem Metall-
teller ein Gericht l6ffelnd oder direkt mit der
rechten Hand essend. Auch ich setzte mich auf
den Boden, liess mir den Becher mit heisser
Milch fiilllen — welche Wohltat! — und den
Teller mit Reis und verschiedenen Zutaten,
streng vegetarisch, wie es in den hinduis-
tischen Ashrams selbstverstindlich ist. Alles
wickelte sich in vélliger Stille ab. So konnte
ich in aller Ruhe die vielen Eindriicke auf
mich wirken lassen, mir auch die Leute erwas
anschauen, die da beisammen waren.

Unter ihnen fiel mir Eddie auf. Er sah aus wie
ein waschechter Inder, aber seinen Kleidern
nach zu schliessen musste er anderswoher sein.
Wie er mir spiter erzihlte, lebt er in New




York, sein Vater sei aus Siidindien, die Mutter
aus Deutschland, und jetzt sei er zum ersten
Mal in der Heimat seines Vaters. Freilich ver-
mochte er nicht zu sagen, was er in diesem Ash-
ram eigentlich wollte. Obwohl er aussah wie
ein Einheimischer, kam er sich véllig fremd
vor: die Kleidung, die Sprache, das Essen...
ich sollte mich in den folgenden Tagen noch
ofters iiber ihn wundern — eine Mischung von
unglaublicher Naivitit und hartnickiger Wei-
gerung, sich auf einen anderen Lebensstil ein-
zulassen. Als wir mal miteinander ins Dorf
gingen, wollte er um alles in der Welt nicht
begreifen, dass es in Kulittalai keinen Mc Do-
nald’s gibt und man auf unserem Globus ganz
gut auch ohne Hamburger, Salad, Coke and
Jeans Wear leben kann. Obschon den Geld-
beutel prallvoll mit Dollar, striubte er sich
beharrlich, fiir ein paar Rupien ein leichtes
Hemd und weite Hosen und ein Paar Plas-
tiksandalen zu kaufen, die einzig richtige Klei-
dung in dem subtropischen Klima.

Da war aber auch eine iltere Frau, in einen
schlichten verblichenen Sari gekleidet, die mir
in den folgenden Tagen vieles von Shantiva-
nam erzihlte und mir das Besondere dieses
Ortes nahe brachte. Sie stellte sich mir als
Schwester Sarananda vor. Threm Englischak-
zent entnahm ich, dass sie wohl Europierin,
aber sicher nicht Englinderin war. Das be-
stitigte sie mir: sie sel franzosische Benedikti-
nerin, war daher ganz froh, dass sie das Ge-
sprich auf Franzdsisch fortsetzen konnte. 76
Jahre alt sei sie und habe bis Ende der 70er-
Jahre im franzosischen Benediktinerinnenklos-
ter Pradines gelebt. Dann habe sie endlich
ihrem Herzenswunsch folgen, nach Indien
aufbrechen und sich im Shantivanam Ashram
niederlassen konnen, zu dem inzwischen auch
eine kleine Frauengemeinschaft gehorte.

Christlicher Same in indischer Erde

Mit diesem christlichen Ashram, einem der
ersten in ganz Indien, sind untrennbar drei
Namen verbunden: Jules Monchanin (1897-
1957), Henri Le Saux (1910—-1973) und Bede
Griffiths (1906-1993). Alle drei waren Eu-

ropéer, Christen, Priester, und zwel von ihnen
— Le Saux und Griffiths — waren auch Bene-
diktinerménche. Alle drei waren vom tiefen
Wunsch erfiillt, das jahrtausendealte religio-
sen Erbe Indiens kennen zu lernen: alle drei
waren iiberzeugt, dass das Christentum, wenn
es je das Herz Indiens gewinnen will, die
demiitige, lernbereite Begegnung mit den spi-
rituellen Traditionen und mystischen Erfah-
rungen dieses grossen Landes suchen muss.
Nur wenn die christliche Religion ganz und
gar eintaucht in die Geisteswelt, in die Men-
talitit und die Lebensordnungen Indiens, sie
mdglichst weitgehend in sich aufnimmt und
sich durch sie verwandeln ldsst, nur dann wiir-
de der christliche Glaube die Menschen errei-
chen. Gleichzeitig erwarteten und erhofften
die drei, dass durch diese Begegnung das Chris-
tentum selber profitieren und seine kontem-
plative Seite und die eigenen Schitze neu ent-
decken und schitzen lernen wiirde. Das
Zweite Vatikanische Konzil griff vor 40 Jahren
diese Erfahrungen auf und verinderte damit
das missionarische Selbstverstindnis der Kir-
che; «Inkulturation» wurde zum neuen Leitbe-
griff.

Abbé Monchanin, Weltpriester der Dibzese
Lyon, war schon tiber 40 Jahre alt, als er 1938
nach Siidindien kam. Dort arbeitete er als
Vikar in der Dibzese Tiruchchirappalli. Erst
als Ende der 40er-Jahre der Benediktiner
Henri Le Saux aus dem bretonischen Kloster
Kergonan zu ihm stiess, konnte er seinen von
Anfang an gehegten Traum erfiillen und am
21. Mirz 1950, dem Fest des heiligen Benedikt,
cinen Ashram griinden. In unmittelbarer Nithe
von Kulittalai, an den Ufern des Cauvery, der
mit dem Ganges und dem Indus zu den drei hei-
ligen Flissen Indiens gehort, war ihm hierfiir
ein kleines Grundstiick geschenkt worden.

In der hinduistischen Tradition bildet sich der
Ashram um einen geistlichen Meister, einen
Guru, der als Heiliger verehrt wird. Der Ash-
ram entspricht also nicht dem, was wir in der
curopiischen Geschichte gemeinhin als Klos-
ter bezeichnen; eher ist er mit dem Kellion, der
Einsiedelei der Wiistenviter vergleichbar, um
den sich ein paar Schiiler und Jiinger scharen,

121



die mit der Zeit vielleicht auch eine lockere
Lebensgemeinschaft bilden. Thr Ashram sollte
der anspruchslosen Lebensweise der armen siid-
indischen Landbevélkerung entsprechen und
der Kontemplation und der Betrachtung des
Drei-Einen Gottes dienen, ein Ort der Be-
gegnung mit der Seele Indiens werden. Im
Bemiihen, das innerste Mysterium des christ-
lichen Glaubens dem hinduistischen Ver-
stindnis zuginglich zu machen, gaben sie
ihrem Ashram in der alt-indischen Sprache
des Sanskrit den Namen Saccidananda (sat =
«Seinn; cit = «Bewusstsein»; ananda = «Freude,
Gliickseligkeit»). In der bescheidenen Kapelle
feierten sie die Liturgie zwar nach dem rémi-
schen Ritus (es ist noch die Zeit vor dem
Zweiten Vatikanischen Konzil), benutzten
aber als Sprachen Englisch, Tamil und Sans-
krit und lasen aus den heiligen Schriften nicht
nur der Christen, sondern auch der Hindus.

Briickenbauer zwischen West und Ost

Der philosophisch und theologisch hoch ge-
bildete Monchanin war iiberzeugt, dass das
religiose Erbe Indiens, fiir das sich im Westen
der pauschale Begriff «Hinduismus» einge-
biirgert hat, ins christliche Evangelium auf-
genommen, dadurch geliutert und veredelt
werden konnte. Als Ziel schwebte ihm vor,
Indien fiir ein von europiisch-abendlindi-
schen Denkformen befreites, auf den eigenen
religivsen Traditionen aufbauendes Christen-
tum zu gewinnen.

Le Saux hingegen war kurz nach seiner An-
kunft in Indien (August 1948) dem Guru Sri
Ramana Mabharshi (1879-1950) begegnet.
Diesem Weisen war als 17-Jdhriger die Verei-
nigung mit dem Brahman, dem Absoluten,
zuteil geworden, sodass er in der Folge stets
das atman, das Selbst, verwirklichte — fiir ei-
nen Hindu die hochste Stufe des Lebens und
der Heiligkeit, die ein Mensch erreichen kann.
Diese Begegnung fithrte Le Saux dazu, selber
ein Sannyasi zu werden, ein Entsager, was bei
den Hindus als vierte und letzte Stufe auf
dem Weg zur Vollkommenheit gilt. Von da

an nannte er sich mit einem neuen Namen

122

Abbishiktananda, wortlich «die Freude des ge-
salbten Herrn». Er wollte sich riickhaltlos der
Erfahrung des advaita aussetzen. So heisst das
fiir die alte indische Religiositit zentrale Prin-
zip der «Nicht-Zweiheit», das jedes dogmari-
sche oder kultische Religionsverstindnis iiber-
schreitet. Im Mittelpunkt dieser Erfahrung
steht das Verharren in der unaussprechlichen
Gegenwart des Selbst, des Seins, des Einen. In
der Folge blieben ihm innere und #ussere
Konflikte mit dem Glauben der Kirche nicht
erspart. Nach dem Tod Monchanins (1957)
suchte Le Saux immer mehr die Einsamkeit,
weshalb er, wie es in der indischen Tradition
iblich ist, den Ashram verliess und sich
schliesslich gegen Ende des Lebens in die Ver-
borgenheit des Himalaja zuriickzog. Er starb
am 7. Dezember 1973, nachdem er kurz zuvor
einen Herzinfarke erlitten hatte, den er als
Erleuchtungserlebnis bezeugte.

Inzwischen hatte im Jahr 1968 Fr. Bede Grif-
fiths die Leitung des Shantivanam Ashram
ibernommen. Der englische Benediktiner-
ménch aus dem Kloster Prinknash — 1906 ge-
boren, in der anglikanischen Kirche getauft
und 1931 zur katholischen Kirche iiberge-
treten — kam 1955 nach Indien, um, wie er
hoffte, «die andere Hiilfte meiner Seele zu ent-
decken». 1958 griindete er im stidwestindi-
schen Kerala, wo das Christentum schon in
apostolischer Zeit Fuss gefasst hatte («Thomas-
christen») zusammen mit dem belgischen
Trappistenménch Francis Mahieu den Ash-
ram Kurisumala. — Unter Bede Griffiths Lei-
tung entwickelte sich Shantivanam zu einem
Zentrum des kontemplativen Lebens und der
religiosen Begegnung. Er verstand es, die kon-
templative Verinnerlichung mit der intellek-
tuellen Auseinandersetzung zu verbinden, die
Ordnung benediktinischen Gemeinschaftsle-
bens in Gebet und Arbeit mit der Tradition
des hinduistischen Ashrams, der von der Aus-
strahlung und Weisheit des Guru, des Meis-
ters beseelt wird. Dies alles in der genligsamen
Lebensweise Indiens. Dank seinem Blick fiir
das Praktische suchte er, den Shantivanam
Ashram in der katholischen Kirche institutio-
nell zu verankern. Das gelang ihm 1982 mit



der Aufnahme seiner Gemeinschaft in die be-
nediktinische Kongregation von Camaldoli.
Auch unternahm er regelmissig Vortragsreisen
in die USA, nach Europa und Australien, wo-
durch er zu einem bekannten und kompeten-
ten Gesprichspartner im interreligigsen Dia-
log wurde. Seine Biicher machten ihn einem
weiteren Publikum bekannt, sodass er fiir
viele suchende Zeitgenossen zum verlisslichen
Zeugen wurde: ganz im Glauben der Kirche
verankert und gleichzeitig von einer globalen
Offenheit. Er war empfinglich fiir den Reich-
tum der unterschiedlichen, vordergriindig
unvereinbaren religisen Traditionen und
ging gleichzeitig den Weg der inneren Reifung
unbeirrt weiter bis zu seinem Tod am 13. Mai

1993,
Eine Geschichte mit offenem Ausgang

Nach menschlichem Ermessen und, so bin ich
geneigt zu sagen, fiir unsere «westlichen» Be-
griffe, war das Unternehmen von Monchanin,
Le Saux und Griffiths wenig erfolgreich. Das
empfand ich auch bei meinem Besuch: verbli-
chener Glanz besserer Zeiten, eine Gegenwart,
die von der Vergangenheit der grossen Meister
zehrt, Erinnerungen, die gepflegt und weiter-
erzihlt werden. Nach wie vor kommen Besu-
cher und Besucherinnen aus ganz Indien und
der halben Welt, wie ich einer war, und er-
warten, etwas von der Ausstrahlung der drei
christlichen Guru zu erspiiren, die wihrend
mehr als vier Jahrzehnten das Herz des Ash-
rams waren; ist doch der Guru der Lehrmeis-
ter, der die Menschen vom Dunkel (auf Sans-
krit «gu») zum Licht (auf Sanskrit «ru») fiithren
soll. Doch wenn der Meister stirbt und in
die grosse Versenkung eingeht, verliert der
Ashram seine Mitte und seine Seele, es ist, als
gehe das Licht aus.

Oder vielleicht sage ich besser: das Licht, das
sie erfiillte, dringt weiter und breitet sich aus,
durch ihre Schriften, durch ihr Beispiel, durch
die Jiinger, die sich von ihnen inspirieren lies-
sen. Mich bestirken diese drei grossen Chris-
ten des 20. Jahrhunderts und Pioniere der in-
terreligiosen Begegnung in der Uberzeugung,

dass das letzte Wort zwischen Christentum
und Hinduismus noch lingst nicht gespro-
chen ist. Die jiidisch-christliche Religion der
Offenbarung, die stark vom griechischen
Denken gepriigt ist, und die kosmische Reli-
gion der indischen Tradition, die auf die Er-
tahrung des Einen Ungeteilten hinstrebt, ha-
ben beide eine tiber 3000-jihrige Geschichre.
Welche geistigen, menschlichen und religis-
sen Schitze haben sich da angesammelt! Wie
viel gibt es da voneinander zu lernen! Die drei
Sannyasi von Saccidanandam im «Wald des
Friedens» haben auf eindriickliche Weise vor-
gelebt, dass dies moglich ist: im gegenseitigen
Respekt, im Bewusstsein der eigenen religio-
sen Identitit und in einer Atmosphire der
inneren und dusseren Sammlung.

Informationen im Internet: www.bedegriffiths.com
(englisch); www.upanishad.org (englisch und
Sfranzdsisch); www.monasticdialog.org (englisch);
www. interrel.de (deutsch).

Fr. Bede Griffiths (1906—1993) zu Beginn der
80er-Jahre, forografiert in seinem Ashram.

123



	Die andere Hälfte der Seele : Begegnungen m südindischen Shantivanam Ashram

