
Zeitschrift: Die Glocken von Mariastein

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 80 (2003)

Heft: [5]

Artikel: Die andere Hälfte der Seele : Begegnungen m südindischen
Shantivanam Ashram

Autor: Sury, Peter von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030288

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030288
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die andere Hälfte der Seele

Begegnungen im südindischen Shantivanam Ashram

P. Peter von Sury

Am 13. Maijährt sich zum zehnten Mal der
Todestag des englischen Benediktinermönchs Bede

Griffiths, der von 1968 bis zu seinem Tod den
christlichen Shantivanam Ashram im südindischen

TamilNadu leitete. Im Oktober2000 hatte

ich Gelegenheit, diesen Ort zu besuchen, der
dank der Ausstrahlung von Fr. Bede zu einem

Inbegriff der Begegnung zwischen christlicher
Religion und indischer Spiritualität wurde.

Busfahrt ins Unbekannte

Die Luft war empfindlich kühl, als wir gegen
Mittag in dem klapprigen Bus, dessen Fenster

nur mit flatternden Vorhängen verhangen
waren, den Scheitelpunkt des Passes auf rund
2500 m ü.M. erreichten. «Nilgri Hills» heisst
diese Region im Grenzgebiet zwischen den
indischen Teilstaaten Kerala und Tamil Nadu
im Süden des Landes. In Suithan Bathery, wo
mich Bischof Geevarghese Divannasios, der
regelmässig in Mariastein zu Gast ist, freundlich

aufgenommen hatte, war ich um sieben
Uhr losgefahren, und jetzt, nach fünfstündiger

Fahrt, sollte es wieder bergab gehen. An
die 20 Haarnadelkurven musste der Fahrer
bewältigen. Wären da nicht am Strassenrand
immer wieder Affen aufgetaucht - man hätte sich
auf einer Passstrasse in den Alpen wähnen
können. Beim Mittagshalt realisierte ich dann,
dass ich mich in einem völlig unbekannten
Land fortbewegte. Für 17 Rupien gabs beim

grossen Busbahnhof zu essen - viel Reis,
Gemüse, Hühnerfleisch, alles serviert auf
einem grossen Bananenblatt; dazu Chapati
(indisches Fladenbrot), heissen Tee oder kaltes

Wasser. Einige Buben gingen zwischen den
Tischen umher und verteilten verschiedene Saucen.

Gegessen wurde ohne Besteck — an die
Sitte, mit den Fingern der rechten Hand zu
essen, hatte ich mich rasch gewöhnt. Ich habe
mir sagen lassen, es sei eine Frage des Respekts,
die Speisen nicht mit metallenen Hilfsmitteln
zum Mund zu führen, sondern mit der rechten

Hand, dem edelsten Werkzeug, das uns
Menschen zur Verfügung steht.
Überall aller Gattung Leute, quirliges
Gedränge, fliegende Händler, armseligste Bettler,
adrett gekleidete Kinder in Schuluniform;
über allem brütende Hitze und ein
fremdländisch anmutender Mix verschiedenster
bekannter und unbekannter Gerüche: Abfall,
Diesel, Gewürze Und weiter gings. Zwei
Stunden später erreichten wir den Busbahnhof

der Millionenstadt Coimbatore, wo ich
umsteigen und den Bus finden musste, der
mich nach Kulittalai bringen würde. Also
noch einmal vier Stunden Fahrt. Zum Glück
wies mir der Busfahrer den Weg, wo ich
die Busse Richtung Tiruchchirappalli, kurz
Trichy, finden würde. Statt eines Trinkgelds
bat er mich um ein Geldstück aus meinem
Heimatland, er sammle fremdländische Münzen.

Es dauerte seine Zeit, bis ich im Koffer
das Portemonnaie mit dem Schweizer Geld
gefunden hatte und ihm einen Einfränkler
hervorklauben konnte. Wünsche haben die
Leute!
Alles war wunderbar beschriftet, freilich in
Tamil, der verbreitetsten Sprache Südindiens (es

ist auch die Sprache der in der Schweiz lebenden

Tamilen aus Sri Lanka), mit einer dekorativen

Schrift mit vielen Ringlein und Schlau-

118



fen, die bloss einen Nachteil hat: ich konnte
sie nicht lesen. So also fühlt sich ein Kultur-
schock an: nichts verstehen, nichts begreifen,
total fremd. Auch das war eine Erfahrung: ohne

Englisch geht nichts, aber manchmal hilft
auch Englisch nicht weiter. Als ich mich an
eine offiziell aussehende Person wandte, um
mich weiter durchzufragen, standen gleich
fünf bis zehn andere Männer (nur Männer!)
jeden Alters um mich herum und schwatzten
durcheinander und jeder wusste es besser und
meinte dies und jenes und gab einen guten
Rat. Gleichzeitig drängte sich eine Gruppe
Elalbwüchsiger heran, die mir unbedingt eine

Reiseverpflegung verkaufen wollten. Ich kaufte

ihnen ein paar staubtrockene Brezeln ab,
doch noch mehr freuten sie sich über meine
Frage, ob ich sie fotografieren dürfe. Ach, war
ich erleichtert, als ich mich mit meinem Kof-

Eingang zum Ashram mit Blick zur Kapelle.
Über dem Tor beten zwei Engel die Dreifaltigkeit

an, dargestellt mit dreifachem menschlichem
Antlitz.

fer endlich in den richtigen Bus zwängen und
auf einen der engen Sitze fallen lassen konnte.
Dann wollte ich mir zur Sicherheit vom
Chauffeur bestätigen lassen, dass dies tatsächlich

der Bus sei, der nach Trichy fahre, aber es

stellte sich heraus — umständlich genug, aber
immerhin! —, dass es doch nicht der rechte Bus
sei. Er verwies mich auf das übernächste Fahrzeug.

Dort fand ich mit meinem Gepäck
unmittelbar neben dem Chauffeur etwas Platz,
direkt an der Windschutzscheibe. Dies
verschaffte mir einen grossartigen Uberblick über
das Geschehen auf der Strasse, liess mich aber
auch hautnah die tollkühne Fahrweise der
indischen Buschauffeure miterleben. Jetzt wusste

ich, warum er kurz vor der Abfahrt noch ein

paar Räucherstäbchen entzündet und alle
Gottheiten Indiens angerufen hatte — wir waren

auf ihren Beistand dringend angewiesen!
Insbesondere die Fahrt durch die Dörfer und
Städte gestaltete sich abenteuerlich: Menschen
und Tiere, Händler und Strassenarbeiter,
Radfahrer und Kuhtreiber, Lastwagen und Karren
— alles drängt aneinander vorbei, und die
Buschauffeure wollen auf Teufel komm raus
den Fahrplan einhalten; mit ein Grund für
ihre halsbrecherische Fahrweise.

Im «Wald des Friedens»

Wie ich nach Einbruch der Nacht in Kulittalai
ankam und in eine dreiräderige Motor-Risch-
ka umsteigen konnte, legte ich zuvor den
Fahrpreis fest. 30 Rupien sollten es sein, so
hatte mich Prior George instruiert, als ich tags
zuvor telefonisch meinen Besuch bestätigte.
Shantivanam Ashram ist ein Begriff, jedenfalls
führte mich der Bursche in weniger als zehn
Minuten vors Tor des Ashrams, ein paar 100 m
abseits der Hauptstrasse gelegen.
Da stand ich nun im «Wald des Friedens» —

das meint Shantivanam. Das Brummen der

zwölfstündigen Busfahrt noch in den Ohren,
umgab mich hier sogleich eine grosse Stille,
die trotz der tropischen Nachtgeräusche und
durch das Rascheln in den Kronen der mächtigen

Kokosnusspalmen und Bananenstauden
geradezu greifbar wurde. Ein Jüngling namens

119



Prabhu, der sein Zimmer neben dem

Eingangstor hatte, nahm mich in Empfang. Er
war stark erkältet; wie er erklärte, habe es in
der Nacht zuvor gewittert und abgekühlt - wir
waren am Ende der Monsun-Periode - und so
habe er sich Schnupfen und Fieber eingefangen.

In einer kleinen, strohbedeckten Hütte
öffnete er mir einen engen, fensterlosen Raum
mit einer Pritsche und sagte, die Gemeinschaft
sei zurzeit beim Abendgebet. Er war so freundlich

und machte mir noch das Moskitonetz
zurecht. Dann zeigte er mir, wo die Kapelle
lag, der Essraum, die sanitären Anlagen. Alles

ganz anders, als ich es mir vorgestellt hatte:
keine Spur von einem Kloster, bloss einzelne
Hütten und Pavillons, zerstreute Gebäude, im
Hintergrund ein Gehege mit Rindern, hier
und dort eine Glühbirne, die ein fahles Licht
spendete, alles in einer mit Bäumen, Gebüschen

und Blumen bepflanzten parkähnlichen
Anlage. Bis ich mich etwas umgeschaut hatte,
war es auch schon Zeit zum Abendessen.
Da erlebte ich die nächste Überraschung. Ich
hatte so etwas wie ein Refektorium, einen
Speisesaal, erwartet, wie es in einem Kloster
üblich ist. Doch zuerst mal die Sandalen
ausziehen, die Hände waschen und den Kopf
einziehen, um durch die niedere Tür in eine Art

Office und dann in die Dining Hall einzutreten.

Das war ein lang gezogener luftiger
Raum, die drei Seitenwände einen guten Meter

hoch gemauert, darauf eine offene
Dachkonstruktion, an den Pfeilern und an der
Stirnwand Fotos mit den Grössen von einst,
die mir teilweise bekannt waren, Bilder auch,
die ich von Camaldoli her kannte.
An den beiden Längswänden sassen auf Schemeln

oder hockten auf Strohmatten direkt auf
dem Fussboden etwa zehn Leute, teils zivil
gekleidet, teils in orangefarbene Kleider und
Tücher gehüllt, schweigend aus einem Metallteller

ein Gericht löffelnd oder direkt mit der
rechten Hand essend. Auch ich setzte mich auf
den Boden, liess mir den Becher mit heisser
Milch füllen — welche Wohltat! — und den
Teller mit Reis und verschiedenen Zutaten,
streng vegetarisch, wie es in den hinduis-
tischen Ashrams selbstverständlich ist. Alles
wickelte sich in völliger Stille ab. So konnte
ich in aller Ruhe die vielen Eindrücke auf
mich wirken lassen, mir auch die Leute etwas
anschauen, die da beisammen waren.
Unter ihnen fiel mir Eddie auf. Er sah aus wie
ein waschechter Inder, aber seinen Kleidern
nach zu schliessen musste er anderswoher sein.
Wie er mir später erzählte, lebt er in New



York, sein Vater sei aus Südindien, die Mutter
aus Deutschland, und jetzt sei er zum ersten
Mal in der Heimat seines Vaters. Freilich
vermochte er nicht zu sagen, was er in diesem Ashram

eigentlich wollte. Obwohl er aussah wie
ein Einheimischer, kam er sich völlig fremd
vor: die Kleidung, die Sprache, das Essen...
ich sollte mich in den folgenden Tagen noch
öfters über ihn wundern — eine Mischung von
unglaublicher Naivität und hartnäckiger
Weigerung, sich auf einen anderen Lebensstil
einzulassen. Als wir mal miteinander ins Dorf
gingen, wollte er um alles in der Welt nicht
begreifen, dass es in Kulittalai keinen Mc
Donalds gibt und man auf unserem Globus ganz
gut auch ohne Hamburger, Salad, Coke and
Jeans Wear leben kann. Obschon den
Geldbeutel prallvoll mit Dollar, sträubte er sich
beharrlich, für ein paar Rupien ein leichtes
Hemd und weite Hosen und ein Paar
Plastiksandalen zu kaufen, die einzig richtige
Kleidung in dem subtropischen Klima.
Da war aber auch eine ältere Frau, in einen
schlichten verblichenen Sari gekleidet, die mir
in den folgenden Tagen vieles von Shantiva-
nam erzählte und mir das Besondere dieses

Ortes nahe brachte. Sie stellte sich mir als

Schwester Sarananda vor. Ihrem Englischakzent

entnahm ich, dass sie wohl Europäerin,
aber sicher nicht Engländerin war. Das
bestätigte sie mir: sie sei französische Benediktinerin,

war daher ganz froh, dass sie das

Gespräch auf Französisch fortsetzen konnte. 76
Jahre alt sei sie und habe bis Ende der 70er-
Jahre im französischen Benediktinerinnenkloster

Pradines gelebt. Dann habe sie endlich
ihrem Herzenswunsch folgen, nach Indien
aufbrechen und sich im Shantivanam Ashram
niederlassen können, zu dem inzwischen auch
eine kleine Frauengemeinschaft gehörte.

Christlicher Same in indischer Erde

Mit diesem christlichen Ashram, einem der
ersten in ganz Indien, sind untrennbar drei
Namen verbunden: Jules Monchanin (1897—
1957), Henri Le Saux (1910—1973) und Bede

Grijfiths (1906—1993). Alle drei waren Eu¬

ropäer, Christen, Priester, und zwei von ihnen
— Le Saux und Griffiths — waren auch
Benediktinermönche. Alle drei waren vom tiefen
Wunsch erfüllt, das jahrtausendealte religiösen

Erbe Indiens kennen zu lernen; alle drei
waren überzeugt, dass das Christentum, wenn
es je das Herz Indiens gewinnen will, die
demütige, lernbereite Begegnung mit den
spirituellen Traditionen und mystischen
Erfahrungen dieses grossen Landes suchen muss.
Nur wenn die christliche Religion ganz und

gar eintaucht in die Geisteswelt, in die
Mentalität und die Lebensordnungen Indiens, sie

möglichst weitgehend in sich aufnimmt und
sich durch sie verwandeln lässt, nur dann würde

der christliche Glaube die Menschen
erreichen. Gleichzeitig erwarteten und erhofften
die drei, dass durch diese Begegnung das

Christentum selber profitieren und seine kontemplative

Seite und die eigenen Schätze neu
entdecken und schätzen lernen würde. Das
Zweite Vatikanische Konzil griff vor 40 Jahren
diese Erfahrungen auf und veränderte damit
das missionarische Selbstverständnis der Kirche;

«Inkulturation» wurde zum neuen Leitbegriff-

Abbé Monchanin, Weltpriester der Diözese
Lyon, war schon über 40 Jahre alt, als er 1938
nach Südindien kam. Dort arbeitete er als

Vikar in der Diözese Tiruchchirappalli. Erst
als Ende der 40er-Jahre der Benediktiner
Henri Le Saux aus dem bretonischen Kloster
Kergonan zu ihm stiess, konnte er seinen von
Anfang an gehegten Traum erfüllen und am
21. März 1950, dem Fest des heiligen Benedikt,
einen Ashram gründen. In unmittelbarer Nähe
von Kulittalai, an den Ufern des Cauvery, der
mit dem Ganges und dem Indus zu den drei
heiligen Flüssen Indiens gehört, war ihm hierfür
ein kleines Grundstück geschenkt worden.
In der hinduistischen Tradition bildet sich der
Ashram um einen geistlichen Meister, einen
Guru, der als Heiliger verehrt wird. Der Ashram

entspricht also nicht dem, was wir in der
europäischen Geschichte gemeinhin als Kloster

bezeichnen; eher ist er mit dem Kellion, der
Einsiedelei der Wüstenväter vergleichbar, um
den sich ein paar Schüler und Jünger scharen,

121



die mit der Zeit vielleicht auch eine lockere
Lebensgemeinschaft bilden. Ihr Ashram sollte
der anspruchslosen Lebensweise der armen
südindischen Landbevölkerung entsprechen und
der Kontemplation und der Betrachtung des

Drei-Einen Gottes dienen, ein Ort der

Begegnung mit der Seele Indiens werden. Im
Bemühen, das innerste Mysterium des christlichen

Glaubens dem hinduistischen
Verständnis zugänglich zu machen, gaben sie

ihrem Ashram in der alt-indischen Sprache
des Sanskrit den Namen Saccidananda (sat
«Sein»; cit «Bewusstsein»; ananda «Freude,

Glückseligkeit»). In der bescheidenen Kapelle
feierten sie die Liturgie zwar nach dem
römischen Ritus (es ist noch die Zeit vor dem
Zweiten Vatikanischen Konzil), benutzten
aber als Sprachen Englisch, Tamil und Sanskrit

und lasen aus den heiligen Schriften nicht
nur der Christen, sondern auch der Hindus.

Brückenbauer zwischen West und Ost

Der philosophisch und theologisch hoch
gebildete Monchanin war überzeugt, dass das

religiöse Erbe Indiens, für das sich im Westen
der pauschale Begriff «Hinduismus»
eingebürgert hat, ins christliche Evangelium
aufgenommen, dadurch geläutert und veredelt
werden könnte. Als Ziel schwebte ihm vor,
Indien für ein von europäisch-abendländischen

Denkformen befreites, auf den eigenen
religiösen Traditionen aufbauendes Christentum

zu gewinnen.
Le Saux hingegen war kurz nach seiner
Ankunft in Indien (August 1948) dem Guru Sri
Ramana Maharshi (1879—1950) begegnet.
Diesem Weisen war als 17-Jähriger die
Vereinigung mit dem Brahman, dem Absoluten,
zuteil geworden, sodass er in der Folge stets
das atman, das Selbst, verwirklichte — für
einen Hindu die höchste Stufe des Lebens und
der Heiligkeit, die ein Mensch erreichen kann.
Diese Begegnung führte Le Saux dazu, selber
ein Sannyasi zu werden, ein Entsager, was bei
den Hindus als vierte und letzte Stufe auf
dem Weg zur Vollkommenheit gilt. Von da

an nannte er sich mit einem neuen Namen

Abhishiktananda, wörtlich «die Freude des
gesalbten Herrn». Er wollte sich rückhaltlos der

Erfahrung des advaita aussetzen. So heisst das

für die alte indische Religiosität zentrale Prinzip

der «Nicht-Zweiheit», das jedes dogmatische

oder kultische Religionsverständnis
überschreitet. Im Mittelpunkt dieser Erfahrung
steht das Verharren in der unaussprechlichen
Gegenwart des Selbst, des Seins, des Einen. In
der Folge blieben ihm innere und äussere
Konflikte mit dem Glauben der Kirche nicht
erspart. Nach dem Tod Monchanins (1957)
suchte Le Saux immer mehr die Einsamkeit,
weshalb er, wie es in der indischen Tradition
üblich ist, den Ashram verliess und sich
schliesslich gegen Ende des Lebens in die
Verborgenheit des Himalaja zurückzog. Er starb
am 7. Dezember 1973, nachdem er kurz zuvor
einen Herzinfarkt erlitten hatte, den er als

Erleuchtungserlebnis bezeugte.
Inzwischen hatte im Jahr 1968 Fr. Bede Griffiths

die Leitung des Shantivanam Ashram
übernommen. Der englische Benediktinermönch

aus dem Kloster Prinknash - 1906
geboren, in der anglikanischen Kirche getauft
und 1931 zur katholischen Kirche übergetreten

— kam 1955 nach Indien, um, wie er
hoffte, «die andere Hälfte meiner Seele zu
entdecken». 1958 gründete er im südwestindischen

Kerala, wo das Christentum schon in
apostolischer Zeit Fuss gefasst hatte («Thomaschristen»)

zusammen mit dem belgischen
Trappistenmönch Francis Mahieu den Ashram

Kurisumala. - Unter Bede Griffiths
Leitung entwickelte sich Shantivanam zu einem
Zentrum des kontemplativen Lebens und der
religiösen Begegnung. Er verstand es, die
kontemplative Verinnerlichung mit der intellektuellen

Auseinandersetzung zu verbinden, die

Ordnung benediktinischen Gemeinschaftslebens

in Gebet und Arbeit mit der Tradition
des hinduistischen Ashrams, der von der
Ausstrahlung und Weisheit des Guru, des Meisters

beseelt wird. Dies alles in der genügsamen
Lebensweise Indiens. Dank seinem Blick für
das Praktische suchte er, den Shantivanam
Ashram in der katholischen Kirche institutionell

zu verankern. Das gelang ihm 1982 mit

122



der Aufnahme seiner Gemeinschaft in die be-
nediktinische Kongregation von Camaldoli.
Auch unternahm er regelmässig Vortragsreisen
in die USA, nach Europa und Australien,
wodurch er zu einem bekannten und kompetenten

Gesprächspartner im interreligiösen Dialog

wurde. Seine Bücher machten ihn einem
weiteren Publikum bekannt, sodass er für
viele suchende Zeitgenossen zum verlässlichen

Zeugen wurde: ganz im Glauben der Kirche
verankert und gleichzeitig von einer globalen
Offenheit. Er war empfänglich für den Reichtum

der unterschiedlichen, vordergründig
unvereinbaren religiösen Traditionen und
ging gleichzeitig den Weg der inneren Reifung
unbeirrt weiter bis zu seinem Tod am 13. Mai
1993.

Eine Geschichte mit offenem Ausgang

Nach menschlichem Ermessen und, so bin ich

geneigt zu sagen, für unsere «westlichen»
Begriffe, war das Unternehmen von Monchanin,
Le Saux und Griffiths wenig erfolgreich. Das

empfand ich auch bei meinem Besuch:
verblichener Glanz besserer Zeiten, eine Gegenwart,
die von der Vergangenheit der grossen Meister
zehrt, Erinnerungen, die gepflegt und weitererzählt

werden. Nach wie vor kommen Besucher

und Besucherinnen aus ganz Indien und
der halben Welt, wie ich einer war, und
erwarten, etwas von der Ausstrahlung der drei
christlichen Guru zu erspüren, die während
mehr als vier Jahrzehnten das Herz des

Ashrams waren; ist doch der Guru der Lehrmeister,

der die Menschen vom Dunkel (auf Sanskrit

«gu») zum Licht (auf Sanskrit «ru») führen
soll. Doch wenn der Meister stirbt und in
die grosse Versenkung eingeht, verliert der
Ashram seine Mitte und seine Seele, es ist, als

gehe das Licht aus.
Oder vielleicht sage ich besser: das Licht, das

sie erfüllte, dringt weiter und breitet sich aus,
durch ihre Schriften, durch ihr Beispiel, durch
die Jünger, die sich von ihnen inspirieren lies-

sen. Mich bestärken diese drei grossen Christen

des 20. Jahrhunderts und Pioniere der
interreligiösen Begegnung in der Überzeugung,

dass das letzte Wort zwischen Christentum
und Hinduismus noch längst nicht gesprochen

ist. Die jüdisch-christliche Religion der

Offenbarung, die stark vom griechischen
Denken geprägt ist, und die kosmische Religion

der indischen Tradition, die auf die
Erfahrung des Einen Ungeteilten hinstrebt,
haben beide eine über 3000-jährige Geschichte.
Welche geistigen, menschlichen und religiösen

Schätze haben sich da angesammelt! Wie
viel gibt es da voneinander zu lernen! Die drei
Sannyasi von Saccidanandam im «Wald des

Friedens» haben auf eindrückliche Weise
vorgelebt, dass dies möglich ist: im gegenseitigen
Respekt, im Bewusstsein der eigenen religiösen

Identität und in einer Atmosphäre der
inneren und äusseren Sammlung.

Informationen im Internet: www.bedegrifftbs.com
(englisch); www.upanishad.org (englisch und
französisch); www.monasticdia.log.org (englisch);
www.interrel.de (deutsch).

Fr. Bede Griffths (1906—1993) zu Beginn der
80er-Jahre, fotografiert in seinem Ashram.

123


	Die andere Hälfte der Seele : Begegnungen m südindischen Shantivanam Ashram

