
Zeitschrift: Die Glocken von Mariastein

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 79 (2002)

Heft: [7]

Artikel: Ein Standkloster in München : die Benediktinerinnen der Kommunität
Venio

Autor: Wagner, Lucia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030508

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030508
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ein Stadtkloster in München
Die Benediktinerinnen der Kommunität Venio

Sr. Lucia Wagner

«Ihr Haus ist ja ganz unscheinbar», meinte
einmal jemand, der eine beeindruckende
Klosteranlage erwartet hatte. Dann aber war
er erstaunt, als er mehr von dem erfuhr, was in
diesem Haus geschieht: Hier lebt eine Gruppe
von Frauen, die sich zu benediktinischem
Leben verpflichtet hat, sich mehrmals täglich
zum gesungenen Chorgebet trifft, in der eigenen

Kapelle Eucharistie feiert, andere
Menschen zum Mitleben und Mitbeten einlädt,
das Labora von «Ora et labora» (Bete und
arbeite) aber in einer spezifischen, im bene-
diktinischen Umfeld eher ungewohnten Weise

verwirklicht. Zur Arbeit nämlich gehen die
meisten Schwestern nach draussen, an ganz
unterschiedliche Arbeitsplätze, je nachdem,
welchen Beruf sie erlernt haben; sie arbeiten
als Physiotherapeutin in einem Heim für
mehrfach behinderte Kinder, als Kinderärztin
und Krankenschwester in einer Klinik, als

Dozentin für Soziologie an einer Fachhochschule,
als Pastoral- und Gemeindereferentin in

einer Pfarrei, als Agraringenieurin usw.
Diese Form benediktinischen Lebens - nicht
«abgeschieden von der Welt», sondern mitten
unter den Menschen — spricht mich heute
nach über 30 Jahren Klosterlebens noch eben-

Sr. Lucia Wagner (64) trat 1964 in die
Kommunität Venio OSB ein. Nach dem Studium der
Germanistik und der Theologie und Promotion
war sie während 24 Jahren an der Musikabteilung

der Bayerischen Staatsbibliothek tätig.
Als sie 1993 zur Priorin gewählt wurde und die

Leitung der Kommunität übernahm, schied sie

aus ihrem Berufaus.

so an wie zu Beginn. Als Einzelne wurden
und werden wir von Gott gerufen und zu
einer Gemeinschaft zusammengeführt, dann
aber täglich wieder ausgeschickt unter die
Menschen.

Anfänge und Wachstum (1924—1952)

Wo liegen die Wurzeln? Manche mögen denken,

die Lebensform der Kommunität Venio
habe sich im Zusammenhang mit den
Veränderungen durch das Zweite Vatikanische
Konzil entwickelt. Es ist aber so, dass die
Gemeinschaft schon viel länger existiert: Im
vergangenen Jahr konnten wir den 75- Geburtstag

feiern. Die Gemeinschaft ist entstanden
unter dem Einfluss der Liturgischen Bewegung
Mitte der 20er-Jahre des vorigen Jahrhunderts.
Am Beginn stand keine eigentliche
Gründungsabsicht; vielmehr hatte eine Gruppe junger,

überwiegend in der Sozialarbeit tätiger
Frauen den Wunsch, gemeinsam das monas-
tische Stundengebet zu feiern. Aus dieser
zunächst losen Verbindung der ersten Jahre,
1922-1924, entwickelte sich dann - im Kontakt

mit den Benediktinerklöstern Beuron und
Ettal - eine an der Regel des heiligen Benedikt
orientierte klösterliche Lebensform.
Die Gründerin, M. Agnes Marianne Johannes
(1900—1993), seit 1918 Mitglied der
Jugendabteilung im Katholischen Frauenbund, von
1922 bis 1924 Sekretärin in der Sozialen
Frauenschule München, im Benediktinerkloster
Ettal schon früh mit benediktinischer Spiritualität

in Berührung gekommen, sammelte um
sich andere junge Frauen, die wie sie danach
fragten, wie sie ihrem Glauben im Leben Aus-

187



Hierher kommen die Schwestern

zurück, wenn sie nach der
Arbeit von ihrem «ganz normalen»

Arbeitsplatz in der Stadt
heimkehren.

druck geben könnten, und die wie sie angezogen

waren vom liturgischen Feiern. Anfangs
wohnten die Frauen verstreut in der Stadt. Sie
trafen sich in bestimmten Abständen zu
gemeinsamen Gottesdiensten (in den Räumen
des Beuroner Kollegs), zu Besprechungen und
Vorträgen.
Seit dem 24. November 1926 nahm die
Gemeinschaft festere Formen an; sie wählten
M. Agnes, die inzwischen Beuroner Oblatin
geworden war, zu ihrer Gründerpriorin. Ein
eigenes Haus wurde erworben, Baaderstrasse
56a, in der Mitte der Stadt gelegen. Der Speicher

wurde zu einer Kapelle umgebaut. Am
5. November 1929 wurde diese von Kardinal
Michael Faulhaber benediziert und den
Schwestern zur täglichen Eucharistiefeier
übergeben. Das Haus wurde zunächst als

Gebets- und Ausbildungsstätte angesehen.
Nur einige der Mitglieder wohnten dort, die
anderen kamen nur zu festgesetzten Zeiten.
Um das Gebet würdig zu gestalten, trugen
die Schwestern schon in den ersten Jahren
während der Gottesdienste Chormantel und
Schleier, sonst blieben sie zivil gekleidet — ein
Usus, der sich bis heute erhalten hat. Die
Erfahrung, dass ein regelmässiges Chorgebet für

Menschen, die an teils weit auseinander

gelegenen Stellen arbeiten und leben, nur schwer
einzuhalten ist, legte es nahe, auch miteinander

zu leben. Freilich war es nicht leicht, und
es brauchte Zeit, dafür die konkreten Formen
zu finden. Die Offenheit der Gemeinschaft
sollte erhalten bleiben, gemeinsames Leben
aber forderte das Einhalten gemeinsamer
Absprachen und Regelungen. Nicht alle waren
sich darin einig, wie dies zu erreichen sei. Es

gab Auseinandersetzungen, bis sich herauskristallisierte,

welche Schritte zu gehen waren.
Zwischen 1938 und 1940 folgte dann die
entscheidende Wende: Neun der Frauen
entschieden sich zu einer strenger an der Regel
des heiligen Benedikt orientierten Lebensordnung.

Sie verpflichteten sich noch einmal neu
zur Bindung ihres Lebens ganz an Christus,
versprachen Gehorsam und Verzicht auf
privaten Besitz, Beständigkeit und klösterliche
Lebensweise. Eine grössere Zahl schloss sich in
einem äusseren Kreis als Oblatinnen zusammen.

Trotz Drittem Reich und Krieg konnte
die junge Gemeinschaft, da unerkannt, sich
entwickeln und ihren Zielen weiter nachgehen.

Nach dem Krieg erwies sich das Haus in
der Baaderstrasse als zu klein, die Schwestern

188



hielten Ausschau und konnten 1952 umziehen

in das von uns heute noch bewohnte Haus
in der Döllingerstrasse im Westen der Stadt.
Noch im Jahr des Umzugs wurde eine eigene
Kapelle gebaut, die 1953 von Kardinal Josef
Wendel benediziert wurde. Sie hat einen
Chorraum und einen Gästeteil, beide verbunden

durch den Altar. Durch ihre schlichte
Schönheit und ihre eindeutige Ausrichtung
hilft sie uns allen bis heute zu Sammlung, Gebet

und Feier.

Die Entwicklung bis heute

Die Kontakte zu den benediktinischen Frauen-
und Männerklöstern blieben intensiv und
wurden weiter ausgebaut. 1957 wurde die
Gemeinschaft der Bayerischen Benediktinerkongregation

angeschlossen.
In hohem Alter übergab M. Agnes Johannes
die Leitung der Kommunität in jüngere Hände.

Die Gemeinschaft wählte im Februar 1973
M. Agape Helene Gensbaur (geb. 1922) zur

Nachfolgerin und zweiten Priorin. In der
über 20 Jahre währenden Amtsperiode von
M. Agape ergaben sich, der Zeit entsprechend,
Veränderungen im monastischen Stil des

Miteinander. Die Frucht dessen waren u. a.

Entwicklungen in unserem Beten und Leben, die
auf charismatische Aufbrüche in der Kirche
antworteten, und die Umstellung in der
Liturgie auch auf die Muttersprache. Geblieben
aber ist trotz vieler Neuerungen, was von
Anfang an für die Gemeinschaft konstitutiv war:
die Liebe zur Liturgie und die Verbindung von
monastischem Leben und normaler
Berufstätigkeit.

Diese Berufstätigkeit verband uns mit
Intentionen der Säkularinstitute, unser gemeinsames

Leben und die monastische Ausrichtung
mehr mit klösterlicher Lebensform. Längere
Zeit schwankte unser Selbstverständnis
zwischen beidem. Allmählich aber stabilisierte
sich die Gemeinschaft in ihrem Verständnis als

benediktinisches Kloster immer mehr. Bis zur
offiziellen kirchlichen Anerkennung aber war



es weiterhin ein hartes Ringen. Erst im August
1992 wurde der neue Zweig am alten bene-
diktinischen Stamm als unabhängiges
selbständiges Priorat der Benediktinischen
Konföderation eingefügt. «Leben Sie, alles andere
kommt von selbst», sagte uns einmal ein
Mann der Kirche, um uns zu trösten, als wieder

einmal ein Ansuchen negativ beantwortet
worden war. Es war nicht ganz einfach, ihm
zu glauben, aber er hat Recht behalten. - 1993
gab M. Agape Gensbaur altersbedingt die

Leitung der Kommunität ab. Die Kommunität

wählte Sr. Lucia Wagner (geb. 1938) zur
dritten Priorin.
Für das tägliche Hinausgehen und auch für
alle Aufgaben und Arbeiten, die innerhalb des

Hauses anfallen, schöpfen wir Kraft aus der

gemeinsam gefeierten Liturgie, aus dem Gebet
und auch aus unserem Aufeinanderbezogen-
sein im gemeinsamen Leben. Die Eucharistie
feiern wir als Choralamt; das Stundengebet
singen wir teils in deutscher, teils in lateinischer

Sprache.
Es ist uns ein grosses Anliegen, diese Schätze
auch anderen zu öffnen. So laden wir gerne
und oft zu uns ein - zu Tagen der Einkehr, zu
geistlichen Wochenenden, zu Studientagen,
Gesprächsabenden zum Thema «Christlich
leben» mit Anregungen aus der Benediktsregel
für den christlichen Alltag, zu sog. Liturgischen

Wegen, wo wir mit Texten der Heiligen
Schrift, z.B. den Lesungen eines Sonntags,

unterwegs sind in Stille und Austausch, wo
uns das Schriftwort beim Gehen «eingeht»,
und zu vielem mehr.
Es ist unsere Aufgabe heute, weiterzubauen
auf dem Grund, der am Anfang gelegt worden
ist und der bis heute nichts von seiner Gültigkeit

verloren hat. Wir leben nach einer
Ordensregel, die schon im 6. Jahrhundert
entstanden ist, im Laufe der Jahrhunderte
verschiedenste Lebensweisen ermöglicht hat,
die auch von Menschen des 20. und 21.
Jahrhunderts interpretiert und gelebt werden will.
Sie ist eine Richtschnur. Wer sich an ihr
orientiert, wird immer wieder geformt und
ausgerichtet. Wir wollen ihren Weisungen
folgen, «Gott suchen» (Regel Benedikts 58,7),
«der Liebe zu Christus nichts vorziehen»
(4,21), «alle Menschen ehren» (4,8), «den
Frieden suchen und ihm nachjagen» (Prolog
17), finden, «was einem jeden weiterhilft»
(64,14), «an Gottes Barmherzigkeit niemals
verzweifeln» (4,74).

Unsere Adresse:

Kommunität Venio OSB,

Döllingerstr. 32, D-80639 München
Tel. 0049/89/1795986, Fax 0049/89/177004
E-Mail: kommunitaet. venio @online. de

Internet-Seite: www. kommunitaet-venio-osb. de

Ant4
III

S ie-he, ich komme! * DeinenWil-len zu tun, ist mir Freude.

t : IPI — m—
iai

""

-t-——

und dei ne Weisung ist in meinem Herzen.

Der Name «Venio» geht aufPsalm 40 zurück, in dem es heisst: «Ecce venio - Siehe

ich komme». Der Psalm mit Vers 8 als Antiphon wird regelmässig in der Vesper

am Donnerstag gesungen (Benediktinisches Antiphonale III, Münsterschwarzbach
1996).

190


	Ein Standkloster in München : die Benediktinerinnen der Kommunität Venio

