
Zeitschrift: Die Glocken von Mariastein

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 79 (2002)

Heft: [7]

Artikel: Das Kreuz, unübersehbar : zwei liturgische Feste im September

Autor: Sury, Peter von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030507

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030507
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Kreuz, unübersehbar
Zwei liturgische Feste im September

P. Peter von Sury

Die Realität holt uns ein

Es gehört zu unserem Klosterleben, dass

Gruppen, die bei uns zu Gast sind, um ein
Gespräch mit einem Mönch bitten. Am Gästepater

ist es, einen Mitbruder zu suchen, der für
eine solche Begegnung Zeit hat.
Es war im Herbst. Während gut anderthalb
Stunden hatte mich die Gruppe von rund
zwölf Erwachsenen ins «Schwitzkästli»

genommen, woraus sich ein gutes und aufmerksames

Hin und Her ergab. Ganz am Schluss —

ich wollte eben ins Mittagsgebet gehen - fragte

mich jemand, was ich davon halte, dass in
der Bibel so viel Gewalt vorkomme. Natürlich
reichte die Zeit nicht mehr, um auch nur
annähernd aufdas Thema einzugehen; ich gab
bloss zur Antwort, dass auch mir diese
Tatsache - Gewalttätigkeit in der Bibel — mehr
und mehr zu schaffen mache und ich echt
Mühe habe, damit umzugehen - aber nicht
wegen der Bibel; sie gebe nur wieder, wie es

unter uns Menschen zu- und hergeht; mein
Problem sei vielmehr, warum es uns
Menschen — und speziell uns Männern — so schwer
falle, anders als gewalttätig miteinander
umzugehen, und dass dabei die Religionen oft
leider eine höchst problematische Rolle spielten.
Ein paar Stunden später stellte sich heraus,
dass jener Tag im Herbst kein gewöhnlicher
Tag war. Denn es war der 11. September 2001,
jener berüchtigte Dienstag, an dem die Welt
aus den Fugen geriet. Da erst, nach dem
erwähnten Gespräch, ging mir die schreckliche
Wahrheit auf von dem, was ich kurz vor Mittag

nichts ahnend über die Gewalttätigkeit
gesagt hatte. Konnte das Gesagte eine grau¬

samere Bestätigung finden als wie es am 11.

September geschah? Und die Feststellung, dass

dabei die Religionen sich höchst fatal
auswirken können, sie ist seither noch
bedrückender geworden.
Wenn derartige Dinge vor unseren Augen
geschehen, für die uns Vergleiche und Analogien
fehlen, und wir unvermittelt gezwungen
werden, in bisher unbekannte Abgründe zu
schauen, dann stellen sich schockartige
Reaktionen ein, unsere Gefühle wirbeln durcheinander

wie ein wild gewordener Kompass, und
wir fühlen uns ganz und gar unfähig, das
Erlebte in einen halbwegs sinnvollen
Zusammenhang einzuordnen.

Die Liturgie, mitten drin

Ich empfand es als überraschende und kostbare

Hilfe, dass in jene Septemberwoche die
beiden Feste von der Kreuzerhöhung (14.
September) und von den Schmerzen Marias (15-
September) fielen. Die Liturgie dieser beiden
Tage machte mich aufmerksam für die grösseren

Zusammenhänge, sie stellte auch Worte
zur Verfügung, dank der das schier
Unaussprechliche zur Sprache kommen konnte. Mit
grösster Eindringlichkeit rief die Liturgie mir
eine grundlegende Wahrheit unseres christlichen

Glaubens in Erinnerung, die unerhörte
Aktualität der Botschaft vom Kreuz.
Als in jenen Tagen, Mitte September 2001,
weltweit Konfusion herrschte und die öffentliche

Meinung zwischen apokalyptischen
Ängsten und dem Ruf nach Vergeltung hin
und her taumelte und fieberhaft nach Wegen
suchte, das Unbegreifliche zu verstehen, wirk-

184



te es wie ein Fanfarenstoss, durchdringend
und erschütternd, von schneidender Schärfe
und unwiderstehlicher Klarheit, als wir im
Chorgebet sangen: «Wir verehren dein Kreuz,
o Herr, und rühmen dein heiliges Leiden. Der
du für uns gelitten hast, erbarme dich unser.»
Welch atemberaubende Sicht tat sich auf in

Gotische Reliquienmonstranz (1. Hälfte 16. Jh.,
Messing vergoldet) mit Kreuzpartikel. Noch bis

zum Fest Kreuzerhöhung wird damit in Mariastein

sonntags (9.30 Uhr) der Wettersegen erteilt.

der Antiphon: «In der Mitte der heiligen Stadt
Jerusalem steht der Baum des Lebens; die Blätter

des Baumes heilen die Völker.» Was für
eine Botschaft des Widerstandes und der

Hoffnung in einem Ozean von Resignation
und Hoffnungslosigkeit, als wir aus dem
Hebräerbrief (2,10) hörten: «Denn es war
angemessen, dass Gott, für den und durch den
das All ist und der viele Söhne zur Herrlichkeit
führen wollte, den Urheber des Heils durch
Leiden vollendete» und wir darauf singend
und preisend und dankend antworten konnten:

«Wir beten dich an, Herr Jesus Christus,
wir preisen dein heiliges Leiden. Durch deinen

Tod am Kreuz hast du die Welt erlöst.»

Für uns gelitten —

dein Kreuz, o Herr -
dein heiliges Leiden —

erbarme dich unser —

die Mitte der StadtJerusalem —

der Baum des Lebens (SinnbildfürJesu Kreuz) —

Heilungfür die Völker —

Vermeintlich abgenutzte, ja entleerte religiöse
Sprachhülsen entpuppten sich auf einmal als

solider Standpunkt in der Grube des Grauens,
in Schlamm und Morast, und als Buchstabierhilfe

in der Sprachlosigkeit des allgemeinen
Entsetzens.
Beides gewann eine neue Dimension: die Realität

des Bösen, wie sie in den Psalmen
schonungslos aufgedeckt wird, und die unbegreifliche

Wirklichkeit des göttlichen Erbarmens,
zu dem es keine Alternative gibt und für
welches das Kreuz Jesu das unübersehbare und bis
heute nicht überbotene Zeichen ist:
«Der Frevler spricht: <Ich bin entschlossen

zum Bösem. In seinen Augen gibt es kein
Erschrecken vor Gott.
Er gefällt sich darin, sich schuldig zu machen
und zu hassen.

Die Worte seines Mundes sind Trug und
Unheil; er hat es aufgegeben, weise und gut zu
handeln.
Unheil plant er auf seinem Lager, er betritt
schlimme Wege und scheut nicht das Böse»
(Ps 36,2-5).

185



Als wir zu Beginn der Eucharistiefeier am Fest
der Kreuzerhöhung sangen «Nos autem glo-
riari oportet in cruce Domini... — Wir aber
wollen uns allein des Kreuzes Jesu Christi
rühmen ...», ein Text, der vom Galaterbrief
(6,l4f) inspiriert ist, spürte ich unvermittelt
etwas von jener überwältigenden Zumutung,
die in der Botschaft vom Kreuz und vom
Gekreuzigten steckt. Tatsächlich, die Torheit des

Kreuzes bleibt der Schlüssel, der uns mitten
in der Verrücktheit unserer Welt «eine neue
Schöpfung» offenbart, von der Paulus an der

genannten Stelle im Brief an die Galater
spricht.

Kein Hass, keine Rache, keine Vergeltung

Dass im Licht des Kreuzes eine radikal andere
Sicht der Welt möglich wird, kam mir tags darauf

zu Bewusstsein, als ich auf die kleine Pietà
schaute, die über der Tür in der Benediktskapelle

steht: Maria, die Mater dolorosa, die den
leblosen Leib ihres Kindes auf den Knien trägt
(s. S. 201). «Ihr alle», lässt die Liturgie sie sagen
mit Worten, die dem ersten Klagelied entnommen

sind, «ihr alle, die ihr des Weges zieht,
schaut doch und seht, ob ein Schmerz ist wie
mein Schmerz, den man mir angetan.»
Den 11. September im Nacken, dämmerte
mir, worin das ganz Neue, das Ausserordentliche

und Beispielhafte an Marias Haltung
liegen könnte. Ihr Schmerz ist tief und grenzenlos

wie das Meer, weil sie frei ist, absolut frei
von der Gesinnung der Rache. So grenzenlos
kann nur leiden und mitleiden, wer von
vornherein und mit keiner Regung des Herzens auf
Vergeltung sinnt, wer die Bosheit des
Menschen in völliger Wehrlosigkeit an sich geschehen

lässt, einzig traurig und unendlich traurig
darüber, dass Menschen einander derart Böses

antun.
Maria erweist sich damit als die gelehrigste
Schülerin und treueste Jüngerin ihres Sohnes.
Er hat jene selig gepriesen, die keine Gewalt
anwenden — «denn sie werden das Land erben»

(Mt 5,5); er hat - wie schwer fällt es uns,
dies unwidersprochen stehen zu lassen! —

eindringlich gemahnt: «Leistet dem, der euch et¬

was Böses antut, keinen Widerstand ...» (Mt
5,39). Er selber hat uns «ein Beispiel gegeben,
damit wir seinen Spuren folgen: Er hat keine
Sünde begangen, und in seinem Mund war
kein trügerisches Wort. Er wurde geschmäht,
schmähte aber nicht; er litt, drohte aber nicht,
sondern überliess seine Sache dem gerechten
Richter.» Diese Bilanz über Jesu Geschick
zieht Petrus in seinem ersten Brief (2,2lf), in
dem er sich an das vierte Lied vom Gottesknecht

anlehnt (Jes 52,13—53,12) und wo
auch jenes unvergessene Wort anklingt, das er
in tiefer Nacht von seinem Meister zu hören
bekam: «Steck dein Schwert in die Scheide!
Denn alle, die zum Schwert greifen, werden
durch das Schwert umkommen» (Mt 26,52).
Gewiss, mit Bibelsprüchen lässt sich kein
Staat machen und erst recht keine «neue
Weltordnung» aufbauen. Fragt sich bloss,
welche Art von Weltordnung sich ohne
Bibelsprüche als Alternative anbietet. Nach allem,
was im September 2001 gegangen ist, und
schon zuvor und auch danach, kann uns der
Blick aufs Kreuz und auf den Gekreuzigten,
aber auch der Blick unters Kreuz, auf die Mater

dolorosa, vielleicht doch die Augen öffnen
für die Zeichen der Zeit und für den wahren
Zustand von Mensch und Welt. Und auch
für eine Zukunft, die nicht ganz hoffnungslos

ist.

Klosterfuhrungen
Termine: Samstag, 3. August, 16.30 Uhr

Samstag, 5. Oktober, 16.30 Uhr
Führung: P. Leonhard Sexauer

Treffpunkt: Klosterkirche (vordere Bänke)

Um 18.00 Uhr: Feier der ersten Vesper vom
Sonntag

186


	Das Kreuz, unübersehbar : zwei liturgische Feste im September

