
Zeitschrift: Die Glocken von Mariastein

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 79 (2002)

Heft: [6]

Artikel: Eine Einzige Kirche - oder eine Eine Kirche? : Die "Catholica Unio" im
Wandel der Jahrzehnte

Autor: Baumer, Iso

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030505

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030505
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Eine Einzige Kirche — oder eine Eine Kirche?
Die «Catholica Unio» im Wandel der Jahrzehnte

Von Iso Baumer

Der Konzilstheologe und der Papst

Der Dominikaner Yves Congar (1904-1995),
vielfach verdächtigter, ja verfolgter Theologe,
wurde von Papst Johannes XXIII. zum
Konzilstheologen ernannt. In einer späteren
Konzilssession sprach er mit Papst Paul VI. und
dankte ihm für seine ökumenischen Worte
und Gesten (erinnert sei z.B. an die
eindrückliche Begegnung mit dem ökumenischen

Patriarchen Athenagoras) ; dann fügte
Père Congar bei, nun müsse sich wohl auch
die Lehre von der Kirche wandeln: sie müsse
eine Kirche der Communio (Gemeinschaft)
sein, eine Communio von Kirchen. Der Papst
verstand nicht recht, was er meinte, und Congar

versuchte zu erklären, worauf der Papst
den Einwand erhob: «Aber es gibt nur eine
Kirche. Unser Herr hat nur eine Kirche
gewollt. Sicher, er lässt eine Vielfalt von Riten,
Sitten und Bräuchen zu. Aber das muss eine

Einzige Kirche sein ...» Congar schrieb nach
dieser Begegnung in sein Tagebuch: «Ich sehe

einmal mehr, dass der Papst keine Lehre von
der Kirche hat, die seinen grossen ökumenischen

Gesten entspricht!» In hohem Alter, als

er bereits krank und gelähmt war, wurde Con-

Iso Baumer, Dr. phil., ist pensionierter
Gymnasiallehrer. Während 12Jahren war er
Lehrbeauftragter für Ostkirchenkunde an der Universität

Fribourg. Dieses Fach lehrt er auch an der
Theologischen Schule des Klosters Einsiedeln. Er
war bis Ende 2000 Generalsekretär der «Unio
Catholica» und verfasste schon mehrere Beiträge
für unsere Zeitschrift.

gar im Jahre 1994 noch zum Kardinal
ernannt.

Die Anekdote und die Wirklichkeit dahinter

Das Konzil hat dann doch eine Lehre von der
Kirche als Communio erarbeitet. Kein geringerer

als der Churer Domherr Hans Rossi hat
darüber seine Doktorarbeit geschrieben: «Die
Kirche als personale Gemeinschaft. Der kom-
munitäre Charakter der Kirche nach den
Dokumenten und Akten des Zweiten Vatikanischen

Konzils» (Köln 1976).
Was damit gemeint ist, wird brennend deutlich

am Verhältnis der römisch-katholischen
zur orthodoxen Kirche; zu ihr gehören die
Orthodoxen im engeren Sinn, wie die Russen,
Griechen und Serben usw., und die Alt-Orientalen,

wie die Armenier, Syrer, Kopten,
Assyrer. Sind sie schismatische oder gar häretische

Gemeinschaften? Sind sie womöglich gar
keine Kirchen im engeren Sinn, wie man bis
in die zweite Hälfte des 20. Jahrhunderts weit
herum glaubte? Oder sind sie Schwesterkirchen,

uns in allem Wesentlichen gleich, in ein

paar Punkten aber noch getrennt von uns?

Ja, im Wesentlichen gleich, nämlich in den
Sakramenten, in der apostolischen Nachfolge,
in der Kirchenstruktur; in einigen Punkten
verschieden: vor allem in der Definition der

Stellung des Oberhauptes der Kirche und sein
Verhältnis zu den Bischöfen.

Ein Spiegelbild der Problematik

Diese Problematik durchzieht die ganze
Kirchengeschichte, seit die ursprüngliche Ein-

154



heit, die schon immer eine Einheit in der Vielfalt

war, zerbrochen ist, also seit den ersten
Jahrhunderten und dann erneut im 11.
Jahrhundert. Das spiegelt sich im Grossen wie im
Kleinen. Im Grossen gab es viele Konzilien,
in denen man, mit guten und weniger guten
Mitteln, um Einheit rang, viele Botschaften
hin und her schickte und Aufrufe zur Rückkehr

erliess und gleichzeitig die Zumutungen
zurückwies. Im Kleinen zeigte sich die
Grundhaltung in der Art, wie sich römische Katholiken

und russische, griechische, melkitische
(im Nahen Osten), koptische Christen einander

begegneten, an Ort und Stelle, aber auch
in den theologischen Kontroversschriften, in
denen man sich eher bekämpfte als dass man
sich einander näherte.
Ein wunderbarer Hohlspiegel dieser Entwicklung

ist das Hilfswerk für den christlichen
Osten, die «Catholica Unio», die im Jahre 1921

gegründet und 1924 päpstlich anerkannt wur¬

de, sich zeitweise über die halbe Welt erstreckte

und heute bescheiden auf drei Länder
reduziert ist: Österreich (das Ursprungsland),
Deutschland (lange Zeit das vitalste Land), die
Schweiz (seit 1927 Sitz des Werkes).
Im Gefolge der kommunistischen Revolution
von 1917 strömten zahllose Russen und
Ukrainer aus ihrem Heimatland und kamen
über Wien, Berlin, Konstantinopel (Istanbul)
nach Westeuropa und von dort oft weiter nach
Nord- oder Südamerika. Je nach sozialem

Ursprung waren die Flüchtlinge mausarm oder
konnten Geld und Titel (viele waren adelig)
retten.
Für sie wollte ein westfälischer Graf und
Benediktinerpater, Dr. Augustinus von Galen,
ein Hilfswerk errichten. Hilfe in der Not war
sicher angezeigt, aber ganz im Stile der damaligen

Zeit fasste man die Notsituation auch als

Fingerzeig der göttlichen Vorsehung auf, die
auf diese Weise den irrenden Orthodoxen auf

Das Kloster Mar Sarkis (heiliger Sergius) aus dem 4. Jahrhundert bei Ma'alula in Syrien (ca. 50 km
nordöstlich von Damaskus). Die Christen von Ma'alula sprechen bis heute Aramäisch, die Sprache
Jesu; die meisten von ihnen gehören zur (katholischen) griechisch-melkitischen Kirche, zu der die
Catholica Unio vielfältige Beziehungen pflegt.

155



den Rückweg in die allein wahre, römisch-katholische

Kirche verhelfen wollte. Eine eifrige
Bekehrungsabsicht mischte sich in die karitative

Tätigkeit. Aber nicht nur die kleine Gruppe

um den rührigen Benediktiner in Wien
dachte so, auch die «Heilige Kongregation für
die Ostkirchen» zielte in diese Richtung. Diese

vatikanische Behörde hatte den Papst selber

zum Präfekten, ferner einen Kardinal als

Geschäftsführer und einen ehrgeizigen Jesuiten
zur eigentlichen Triebfeder. Dieser Pater
Michel d'Herbigny fühlte sich berufen, das
entstehende Sowjetreich samt und sonders der
katholischen Kirche zurückzuführen. Er wur-

BischofJean-ClémentJeanbart von der (katholischen)

griechisch-melkitischen Kirche. Sein Sitz
befindet sich in Aleppo, im Norden Syriens, seine

Eparchie (Diözese) umfasstca. 20000 Gläubige.

156

Festschrift

Zum 400-jährigen Bestehen der Schweizerischen

Benediktinerkongregation erscheint
eine Festschrift, in der die benediktinischen
Gemeinschaften der Kongregation und die
benediktinischen Frauenklöster vorgestellt
werden. Beachten Sie bitte das Inserat auf
S. 151. Das Buch kann auch an der
Klosterpforte bezogen werden.

de später Bischof und fast Kardinal und
unternahm unter allerlei Vorwänden Reisen in
die Sowjetunion, weihte im Geheimen Priester

und Bischöfe, und gleichzeitig schuf er
Ausbildungsstätten für Priester, die sich darauf
vorbereiten sollten, bei der erstbesten
Gelegenheit in die atheistisch gefährdeten Länder
einzudringen.
In vollem Glaubenseifer kümmerten sich
verschiedene Institutionen um diese Problematik;

sie entstanden rasch nacheinander und
gerieten sich so natürlich gegenseitig ins
Gehege. Kaum hatte Pater von Galen in
Nordamerika seine Sektion gegründet und mit
einem grossen Büro in Trab gebracht, wurde sie

ihm von Père d'Herbigny in einem üblen
Intrigenspiel weggeschnappt und in eine rein
nordamerikanische Gesellschaft umfunktioniert,

die heute übrigens weitaus besser als die
Catholica Unio floriert. Pater von Galen
bekam immer wieder Privataudienzen bei Papst
Pius XI., aber entweder hat er nicht genau auf-

gepasst, was der Papst ihm sagte, oder der hat
ihm versprochen, was seine Kurie gar nicht zu
halten gesonnen war. Jedenfalls häuften sich
die Enttäuschungen. Nur hatte Pater von Galen

wenig Ahnung von Teamarbeit, zudem
war er überhaupt nicht organisatorisch
begabt. Nur eines stand fest: die Einheit der
Kirche zu fördern und dem Papst zu gehorchen.

Einige Mitarbeiter merkten, dass es nötig war,
die Gläubigen über die Situation in den
Ostländern zu informieren und vor allem mit den
Ostkirchen vertraut zu machen. Schon in den



20er-Jahren erachtete man die Teilnahme an
«byzantinischen (oder anderen orientalischen)
Liturgien» als eine grosse Hilfe. Zunächst
zelebrierten einfach katholische Priester der
«östlichen Riten», wie man damals sagte —

genauer müsste man sagen: Priester der mit
Rom in Communio stehenden katholischen
Ostkirchen. Aber diese Gottesdienste glichen
den Liturgien der Orthodoxen nicht stark; so

mussten sie z.B. darauf verzichten, die heilige
Kommunion unter beiden Gestalten zu spenden,

und überhaupt waren die katholisch-orientalischen

Riten stark verwestlicht und der
römisch-lateinischen Liturgie angepasst.
Nach dem Zweiten Weltkrieg suchte man
einen anderen Weg: man liess römisch-katholische

Priester in Seminarien der östlichen Riten
ausbilden, so am Russischen Kolleg («Russi-
cum») in Rom, in den Klöstern Niederalteich
in Deutschland und Chèvetogne in Belgien.
Dort lernten sie nicht nur den Ritus kennen,
sondern auch die ganzen historischen,
dogmatischen, liturgischen Hintergründe. Nur, das

gefiel wiederum den Orthodoxen nicht, die
solche Priester immer wieder als Gefahr, als

verkleidete Wölfe im Schafspelz sahen, welche
auf ihre Weise die eigentliche Begegnung mit
den wirklich orthodoxen Kirchen und ihrer
Spiritualität behinderten.

Der langsame Wandel

Bei den Verantwortlichen der Catholica Unio
in Brasilien, in Deutschland und in der
Schweiz begann sich langsam ein Umdenken
abzuzeichnen. Sie bekamen direkte Kontakte
mit den Ostkirchen, vor allem im Umkreis des

Zweiten Vatikanischen Konzils (1962-1965).
Ihre Vertreter kamen nach Europa, die
Europäer reisten in die fremden Länder, und ein
eigentlicher ökumenischer Frühling brach an;
es entstanden viele Freundschaften.
Das Hilfswerk sollte nicht nur so heissen,
sondern es auch uneingeschränkt sein.
Bekehrungsabsichten wurden ad acta gelegt, die

Zuwendung wurde ehrlich, man wollte auch
lernen. So ging man denn auch dazu über, die
Statuten einer längst überfällig gewordenen

Revision zu unterziehen. Weder in den
Absichten noch in den Taten finden die geringsten

Bekehrungen statt. Gelegentlich gibt es

Ubertritte von Katholiken zu den Orthodoxen,

nachdem sie durch die Catholica Unio
auf diese verwiesen worden sind. Standen
ursprünglich nur die katholischen Ostkirchen
im Blickfeld der Hilfeleistungen, so wurden
mehr und mehr auch orthodoxe Institutionen
und Personen berücksichtigt, sei es in Beiträgen

an eigene Werke, Bauten, Schulen, Heime,

sei es in Stipendien bei uns oder bei ihnen.
Jede Landessektion der Catholica Unio kennt
mehrere orthodoxe, hochangesehene
Würdenträger, die mit ihrem Geld ihr Studium

ganz oder teilweise finanzieren konnten.
Die Catholica Unio ist in den drei Ländern

ganz verschieden organisiert. In der Schweiz
ist sie ein Verein nach Zivilgesetzbuch mit
Vorstand und Mitgliedern, in Österreich gibt
es nur einen Geschäftsausschuss, dafür Diöze-
sanreferenten, in Deutschland liegt die ganze
Last auf zweimal zwei Schultern, die erst noch
die viel beachtete Zeitschrift «Der Christliche
Osten» (Würzburg) herausgeben, mit manchen

Freunden in verschiedenen Landesgegenden,

die mitarbeiten durch Vorträge,
Liturgien, Schriftstellerei.
Für die Catholica Unio stellen sich in den letzten

Jahren ganz neue Aufgaben. Seit dem
Zusammenbruch des Kommunismus brauchen
die Kirchen unendlich viel Hilfe, um ihre
Arbeit den Bedürfnissen entsprechend aufbauen
zu können, und in den Ländern des Islam sind
die Kirchen vielfältig bedrängt — nicht vom
Islam als Religion, sondern vom Islamismus als

Ideologie.

Für weitere Anfragen steht die Geschäftsstelle

Catholica Unio zur Verfügung (Postfach

6280, Wesemlinstrasse 2, 6000 Luzern
6). Vor kurzem ist aus der Feder von Iso Baumer

das Buch erschienen: Von der Unio zur
Communio. 75 Jahre Catholica Unio
Internationalis. Päpstlich approbiertes Werk der
Ostkirchenhilfe 1924-1999. Universitätsverlag,

Fribourg 2002. 536 Seiten.

157


	Eine Einzige Kirche - oder eine Eine Kirche? : Die "Catholica Unio" im Wandel der Jahrzehnte

