
Zeitschrift: Die Glocken von Mariastein

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 79 (2002)

Heft: [1]

Artikel: Gott suchen in gott-vergessener Umwelt : ein Erfahrungsbericht aus
Ostdeutschland

Autor: Schwalke, Ursula

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030490

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030490
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gott suchen in gott-vergessener Umwelt
Ein Erfahrungsbericht aus Ostdeutschland

Äbtissin Ursula Schwalke

Ein Benediktinerinnenkloster entsteht

Für die Einladung zu dieser Tagung möchte
ich zuerst herzlich danken. Abt Bernhard
Lambert (von Scheyern, Leiter der Salzburger
Äbtekonferenz) bat mich, Ihnen etwas über
unsere Erfahrungen zu berichten, die unsere
klösterliche Gemeinschaft in einer Umwelt
macht, die dem religiösen Leben weitgehend
entfremdet ist. Vorweg eine Bemerkung:
Gewiss ist es für jedes Kloster gültig, und jeder
von Ihnen wird es auch für seine Gemeinschaft

sagen können: Es ist ein Wunder Gottes,

dass es uns gibt. Für Alexanderdorfgilt das

jedoch ganz gewiss.
Ehe ich nun etwas über unsere Erfahrungen in
einer atheistischen Umwelt sage, möchte ich
zuerst unser Kloster kurz vorstellen, dann
etwas über die Art des Atheismus sagen, der uns
umgab und dessen Folgen bis heute wirksam
sind. Ein Ausblick auf die Zukunft soll das

Gesagte dann abrunden.
Das Kloster St. Gertrud, das zurzeit 28
Professschwestern zwischen 33 und 78 Jahren und
zwei Novizinnen unter 30 Jahren zählt, wurde
1934 gegründet, und zwar als Priorat von den

Ursula Schwalke (61) legte 1964 ihre Gelübde
als Benediktinerin ab und leitet seit anderthalb
Jahren das Benediktinerinnenkloster St. Gertrud
in Alexanderdorf bei Berlin. Mit freundlicher
Genehmigung veröffentlichen wir ihren Vortrag,
den sie im April 2001 an der Salzburger Abte-
konferenz in Erfurt hielt, zu der sich jedes Jahr
die Benediktineräbte des deutschsprachigen
Raumes treffen.

Schwestern der St.-Hildegard-Schwestern-
schaft, die in Berlin in den 20er-Jahren
entstanden war und sich seit 1929 «Benediktinerinnen»

nennen durften. 1933 erwarben sie

dreissig Kilometer südlich von Berlin den

abgewirtschafteten Alexanderhof in Alexanderdorf,

um dort ein volles monastisches Leben zu
führen. In Alexanderdorf und den umliegenden

Dörfern gab es damals keinen einzigen
Katholiken. Alexanderdorf ist ein kleines Dorf
mit ca. 150 Einwohnern. Diese Gründung ohne

aussendendes Mutterkloster bedeutete einen
Anfang ohne die Bindung an die Tradition
eines Hauses. Eine nachträgliche Trennung des

Konventes in Chor- und Laienschwestern
erwies sich als undurchführbar. Das Apostolat an
den Gästen gehörte durch einen Impuls von P.

Eugen Vandeur von Maredsous (Belgien) von
Anfang an zum Selbstverständnis der Schwestern,

denen es freilich nicht gelang, sich einem
benediktinischen Verband anzuschliessen. Bis
1949 legten die Schwestern jedes Jahr für ein
weiteres Jahr die zeitlichen Gelübde ab. Doch
schon 1946 wurde eine Gruppe von Schwestern

zu einer Neugründung ausgesandt, aus der

später, im Jahr 1969, die Abtei St. Scholastika

in Dinklage (Bistum Münster in Westfalen)

erwuchs. 1949 erhielten die Schwestern
durch päpstliches Indult die Erlaubnis, einfache

ewige Gelübde abzulegen und die
Jungfrauenweihe zu empfangen. Das war damals ein
Novum. Der Empfang der Jungfrauenweihe
war nämlich bis dahin an die Feierliche Profess

der Nonnen gebunden. 1959 konnten alle
Schwestern in St. Gertrud die Feierliche Profess

ablegen und den Status von Nonnen erlangen,
wie sie es von Beginn an erstrebt hatten. Am

7



10. Januar 1984 wurde das Priorat zur Abtei
erhoben. Die Abtei ist der weltweiten
Benediktiner-Konföderation angeschlossen und ist
päpstlichen Rechts. Sie steht unter der Aufsicht
des Diözesanbischofs.
In unseren Konstitutionen heisst es: «Wir
verstehen uns als eine Gemeinschaft, deren

primäre Aufgabe der Dienst Gottes ist, sowohl
in der Feier der Liturgie als auch im Aufbau
einer monastischen in Christus gegründeten
Gemeinschaft, die offen ist für den Dienst an
den Menschen.» Diese kommen zahlreich als

Gäste ins Kloster, um die Liturgie mitzufeiern,
um Glaubensstärkung zu erfahren bzw. als

Suchende geistliche Hilfe zu erbitten. Andere
Arbeitsbereiche des Klosters sind die
Hostienbäckerei, der Garten und die Werkstätten für
liturgische Gewänder (Paramente) und
Ikonenmalerei.

Der atheistischen Propaganda ausgesetzt

Bei der Einwurzelung im protestantischen
Land Brandenburg kam den Schwestern ihre

grosse Armut zu Hilfe. Um sich auf dem
erworbenen Gutshof eine Existenzgrundlage
schaffen zu können, waren sie auf
nachbarschaftliche Hilfe angewiesen. Zugleich konnten

sie mit ihren Kenntnissen in der
Krankenpflege den Dorfbewohnern hilfreich sein.
So entwickelte sich bald ein gut
nachbarschaftliches Verhältnis. Bis heute besucht
eine Schwester die Alten und Kranken im
Dorf. Die Anteilnahme am Leben der
Menschen ringsum ist oft die Grundlage für
Gespräche über Lebens- und Glaubensfragen.
Doch ist das Kloster über die unmittelbare
dörfliche Umgebung hinaus im Laufe der
Jahre ein Anziehungspunkt für viele
Menschen geworden, vor allem für die Katholiken
in der DDR.
Hier ist nun etwas zu sagen über die Art des

Atheismus in der DDR. Grundlage des Staates

war die Ideologie des Marxismus-Leninismus.
Er galt als die einzig richtige

wissenschaftliche Weltanschauung. Religion galt
nach Marx als Opium des Volkes. Nach Lenin
ist die Religion «eine Art geistigen Fusels, in



dem die Sklaven des Kapitals ihr
Menschenantlitz und ihre Ansprüche auf ein halbwegs

menschenwürdiges Leben ersäufen».
Das war für Lenin der Eckpfeiler der marxistischen

Weltanschauung in Fragen der Religion.

Andererseits sollte die atheistische Propaganda

nicht im Vordergrund stehen, um eine
Aufspaltung der Arbeiter in Atheisten und
Christen zu vermeiden, was ihre Kampfkraft
geschwächt hätte. Deshalb lehnte Lenin ein
direktes Bekenntnis zum Atheismus ab,
während gleichzeitig die Maxime fortbestand,
dass die Religion zu bekämpfen sei; sie gehörte

nach Lenin in die Rumpelkammer der
Geschichte. Diese Unterscheidung zwischen
Strategie und Taktik gab dem System etwas
ungeheuer Verlogenes. Christen und
überhaupt Andersdenkende wurden durch
mancherlei Schikanen bedrängt und durch eine
schleichende Benachteiligung unterdrückt,
zugleich aber auch zur Mitarbeit am Aufbau
der sozialistischen Gesellschaft geworben. Auf
jedem Schulzeugnis wurde z. B. eine Beurteilung

der «Gesellschaftlichen Tätigkeit» des

Schülers vermerkt, d.h. sein Einsatz im Sinne
des Staates, was dann wieder ausschlaggebend
war bei Bewerbungen für einen Ausbildungsoder

Studienplatz. Ebenso war die politische
Einstellung entscheidend für die Vergabe von
Arbeitsstellen, Urlaubsplätzen, Wohnungen
usw., ohne dass dies offen gesagt werden durfte.

Die Nötigung aller zum Bekenntnis des

Marxismus-Leninismus brachte die Christen
oft in Gewissenskonflikte. Dabei konnten sie
sich orientieren an dem die Situation treffenden

Ausspruch von Kardinal Alfred Bengsch
(Bischof von Berlin seit 1961, gest. 1979):
«Man soll den Löwen nicht am Schwanz
ziehen, wenn man mit ihm im Käfig sitzt.»

Jahrzehnte der Bedrängnis und Isolation

Insgesamt lassen sich wohl drei Phasen der

Entwicklung der Situation in der DDR
unterscheiden, die auch die Wirksamkeit des Klosters

prägten:
Die erste Phase von der Gründung der DDR
1949 bis zum Bau der Mauer 1961 ist geprägt

durch starken ideologischen Druck zur
Gleichschaltung aller gesellschaftlichen Gruppen.

In dieser Zeit verliessen viele Christen die
DDR. Auch für das Kloster stellte sich die Frage,

ob es weiterbestehen könne.
Die zweite Phase nach dem Mauerbau war
gekennzeichnet durch starke Isolation, bei
gleichzeitigem Nachlassen des ideologischen
Druckes. Für unser Kloster erschlossen sich

Wirkungsmöglichkeiten innerhalb des
kirchlichen Rahmens, z.B. durch die Einführung
von Priesterexerzitien-Kursen ab 1966. Die
Liturgie-Reform nach dem Zweiten Vatikanischen

Konzil (1962—1965) brachte neue
Möglichkeiten zur Mitfeier der Liturgie auch
für die Gäste. Die Gästeaufnahme konnte
schrittweise ausgebaut werden. Schwerpunkte
der Gästearbeit waren Priester- und
Schwesternexerzitien, Familienerholung und
Einzelgäste zur geistlichen Begleitung. Für die
katholische Kirche in der DDR war Alexan-
derdorf eine Oase. Man rechnete fest mit
unserem Gebetsdienst und brachte das immer
wieder zum Ausdruck auch durch materielle
Unterstützung. Zum anderen wurde das
Eintauchen in die Atmosphäre gemeinsam gelebten

Glaubens und Betens hoch geschätzt zur
Stärkung für den Alltag in glaubensloser
Umwelt.

Hier möchte ich ein Wort des Dankes einfügen

an alle Klöster, die in diesen Jahren viel
Mühe und auch finanzielle Ausgaben
aufgewandt haben, um uns zu helfen, sei es durch
persönliche Besuche, durch Entsendung von
Exerzitienleitern (ein Dienst, der von den
Priestern sehr geschätzt war, weil sie den Mönchen

hohe geistliche Kompetenz zutrauten),
durch Einschleusen von theologischer Literatur,

durch Pakete, durch Briefe.
Zu nennen ist für diesen Zeitraum nach dem
Konzil auch die Entwicklung von lebendigen
ökumenischen Kontakten. Evangelische Christen

und Pfarrer gehörten immer auch zu den
Gästen des Klosters. Es wuchsen Beziehungen
zu evangelischen Gemeinschaften. Zeitweise
lebten evangelische Schwestern im Konvent
mit, um klösterliches Leben kennen zu lernen.
Vom Kloster wurden evangelische Gottes-

9



dienste für die evangelischen Christen im
Dorf organisiert. Eine Schwester sorgte dafür,
dass Kranke und Sterbende das Abendmahl
empfangen konnten. An ein öffentliches
Hineinwirken in die Gesellschaft war in dieser
Phase jedoch nicht zu denken. Doch ein
entscheidendes christliches Lebenszeugnis konnte

in der Stille gegeben werden und wurde von
den Menschen hoch geachtet. So begegneten
wir Schwestern bei Kontakten mit Behörden,
Handwerkern, Betrieben, auf Reisen u. A. oft
grosser Sympathie und einem Vertrauensvor-
schuss. Fremde Menschen sprachen offen über
ihre Nöte und kamen schnell auf wichtige
Lebensfragen.

Diskretes Wirken

In der dritten Phase der Entwicklung, die
etwa mit den 80er-Jahren einsetzte, nahm dies

einen weiteren Umfang an, als auch Gruppen
aus dem nicht-kirchlichen Raum zu uns
kamen, z.B. Schulkinder mit ihren Lehrern aus
einem Ferienlager im Nachbarort. Der Besuch
des Klosters lief unter der Kategorie
«Kulturprogramm». Die meisten dieser Kinder waren
ungetauft und ohne Religion erzogen. Alles,
was mit Glaube, Beten und Kirche zu tun hatte,

war ihnen fremd. Doch vielfach kamen sie

mit grosser Offenheit und echtem Interesse.
Es war eine grosse Chance und Herausforderung

für die Schwestern, etwas von christlichem

Glauben und christlicher Hoffnung zu
vermitteln in einer Sprache, die verstanden
werden konnte. Eine Gruppe möchte ich in
diesem Zusammenhang eigens nennen: die
russischen Soldaten aus dem nahe gelegenen
Militärgelände. Sie lebten dort hermetisch
abgeriegelt unter sehr dürftigen Bedingun¬

gen. Trotz propagierter deutsch-sowjetischer
Freundschaft war ihnen unter Strafe verboten,
mit Deutschen in Kontakt zu treten. Sie

kamen heimlich zum Kloster, von der Feldseite

ans Fenster der Hostienbäckerei, und baten

um Rosenkränze und Kreuze, die sie meist
sehr ehrfürchtig in Empfang nahmen.
Zeitweise konnten wir auch kleine russische
Bibeln besorgen und weitergeben. Natürlich war
das illegal. Wenn die Soldaten ertappt wurden,
gab es drakonische Strafen.
In dieser Zeit knüpften sich auch viele Kontakte

zu Ordensleuten, die in anderen
Ostblock-Staaten (Ungarn, Tschechoslowakei,
Litauen) in der Illegalität lebten und als Gäste
ins Kloster kamen. Die obligatorische polizeiliche

Meldung aller Gäste unterblieb in diesen
Fällen. So wuchs uns die Aufgabe zu, Brücke
nach dem Osten zu sein.
Auch eine lebendige Oblaten-Gemeinschaft
entwickelte sich seit dieser Zeit. Sie wollen als

betende Menschen in der Welt leben nach den
Grundsätzen der Regel Benedikts. Durch
regelmässige Kontakte zum Kloster (Einkehrtage,

Rundbriefe, Exerzitien) erhalten sie
seitdem Zurüstung für ihre Lebensform.

Neue Perspektiven trotz enttäuschten
Hoffnungen

All diese Erfahrungen von religiösem Interesse

hatten die Hoffnung entstehen lassen, dass

es nach dem Ende des kommunistischen
Regimes zu einem religiösen Neuaufbruch in der
Bevölkerung kommen würde. Das ist nach der
Wende von 1989 so nicht eingetroffen.
Vielmehr wurde der ideologische durch den
praktischen Materialismus abgelöst. Die Zahlen
der Kirchenaustritte schnellten in die Höhe,

Kar- und Ostertage im Kloster Mariastein

Für junge Männer, die mit uns die Kar- und Ostertage mitfeiern möchten, haben wir im
Gästehaus einige Plätze reserviert. Interessierte sollten sich bis zum 8. Februar 2002 beim
Gästepater melden. Alles weitere (Aufenthaltsdauer, Kostenbeteiligung) kann mit ihm
individuell vereinbart werden (Tel. 061/735 11 11).

10



um die Kirchensteuer einzusparen. Vielleicht
kann man es so erklären: Die materialistische
Propaganda und Indoktrination hat das Organ

der Menschen für die Transzendenz
verkümmern lassen, und es braucht jetzt wesentlich

längere Zeit, damit es sich «erholt», als

angenommen wurde.
Für unser Kloster ergaben sich jedoch nach
der Wende neue Perspektiven für die
Gästeaufnahme. Es konnte ein stiller Bereich im
Gästehaus eingerichtet werden, wo Kurse für
«Tage im Kloster» angeboten werden. Hier
begann es, dass auch Menschen ohne kirchlichen
Hintergrund oder solche, die aus der Kirche

ausgetreten waren, teilnahmen, um Hilfe zu
finden bei ihrer Neuorientierung, Sinnsuche,
Gottsuche. Und das hat seitdem zugenommen.

Oft sind bei unseren Angeboten
(Besinnungstage, Meditationskurse, «Tage im Kloster»)

die Katholiken in der Minderheit. Ein
neues religiöses Suchen ist spürbar. Wir konnten

unser Kursprogramm wesentlich erweitern
und durch theologische Ausbildung junger
Schwestern eigene Angebote machen, die sich

guter Nachfrage erfreuen.
Auch die Ökumene hat sich gut weiterentwickelt:

Vierzehntägig gibt es einen ökumeni¬

schen Bibelkreis, zweimal im Jahr einen
ökumenischen Gesprächskreis mit Geistlichen aus
der Umgebung. Mehrmals im Jahr feiern wir
ökumenische Gottesdienste. Als Höhepunkt
wären zu nennen die Vesper zum Jahres-
schluss, zu der die Leute von weit her kommen,

und vor allem die gemeinsame Feier der
Karfreitags-Liturgie.
Nach unseren Möglichkeiten gehen wir auch
aufAnfragen der Medien nach Beiträgen und
Interviews über unser Leben ein. Seit kurzem
ist unser Kloster auch mit einer eigenen
Seite im Internet präsent; die Adresse lautet:
www.kloster-alexanderdorf.de/.
All diese Aktivitäten sind eingebettet in das

klösterliche Leben. Vor allem wichtig ist, dass

hier eine betende Gemeinschaft lebt, dass das

Kloster Ort der Anbetung und der Gegenwart
Gottes ist in einer gott-vergessenen Umwelt,
ein Ort, an dem das Gotteslob in Eucharistiefeier

und Stundengebet die erste Stelle
einnimmt und wo, aus dieser Quelle gespeist,
Menschlichkeit, Gastfreundschaft und geistliche

Hilfe erfahren wird.
So wird immer wieder spürbar, wie Gott
Menschen anrührt und erreicht, auch durch unser
schwaches Tun hindurch.

11


	Gott suchen in gott-vergessener Umwelt : ein Erfahrungsbericht aus Ostdeutschland

