
Zeitschrift: Die Glocken von Mariastein

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 78 (2001)

Heft: [5]

Buchbesprechung: Die Kunde vom Unaussprechlichen : eine Bücherumschau zu Mystik
und darüber hinaus [Schluss]

Autor: Sury, Peter von

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Kunde vom Unaussprechlichen
Eine Bücherumschau zu Mystik und darüber hinaus (Schluss)

P. Peter von Sury

Helfta: Neues Leben aus alten Ruinen

Im letzten Heft habe ich zuletzt auf eine
Veröffentlichung hingewiesen über die Mystik
der drei grossen Frauen von Helfta (Bangert /
Keul: «Vor dir steht die leere Schale meiner
Sehnsucht». Die Mystik der Frauen von
Helfta. Benno, Leipzig 1999. 226 S. Fr. 24.-).
Dieses Kloster liegt in Sachsen-Anhalt, ca. 80
km südlich von Magdeburg, und gehört heute

zur Lutherstadt Eisleben. Es geht zurück auf
eine höchst wahrscheinlich zisterziensische

Gründung in der ersten Hälfte des 13.
Jahrhunderts. Schon bald erreichte die Gemeinschaft

eine wunderbare Blüte dank der
religiös, menschlich und intellektuell begnadeten
Frauen: Gertrud von Hackeborn (Äbtissin
von 1251-1291), Mechtild von Magdeburg,
die vor ihrem Klostereintritt Begine in
Magdeburgwar (ca. 1210-1294; Hauptwerk: «Das
fliessende Licht der Gottheit»), Mechtild von
Hackeborn (leibliche Schwester der Äbtissin
Gertrud, 1241-1299; Hauptwerk: «Das Buch
der besonderen Gnade») und Gertrud von
Helfta (genannt auch: <die Grosso, 1256—

1302; Hauptwerk: «Der Gesandte der göttlichen

Liebe»), Bereits 1346 mussten die letzten
Ordensfrauen das Kloster verlassen. Was

jahrhundertelang niemand mehr für möglich
gehalten hatte: 1999, zehn Jahre nach der
Wende, wurde das Kloster Helfta von
Zisterzienserinnen wieder besiedelt (vgl. Video
«Visionen werden wahr», Besprechung in Heft 3 /
2001, S. 99).

Ganz neu ist zum gleichen Thema folgendes
Buch erschienen:

Walter Repges: «Den Himmel muss man sich
schenken lassen». Die Mystikerinnnen von
Helfta. Mit einem Vorwort von Sr. M.
Assumpta Schenkl OCist, Äbtissin des

Zisterzienserinnenklosters St. Marien zu Helfta.
Benno, Leizpzig 2001. 144 S. Fr. 24.—.

Der Autor dieses Buches kommt aus einer

ungewohnten Ecke - er arbeitete nämlich
während Jahrzehnten für den Auswärtigen
Dienst der Bundesrepublik Deutschland und
war zuletzt Ständiger Vertreter des Deutschen
Botschafters beim Heiligen Stuhl in Rom. Mit
vielen Textbeispielen führt er in die gemeinsamen

und besonderen Erfahrungen der drei

grossen Mystikerinnen von Helfta. Er tut dies
auch im Blick auf die Bibel, auf andere grosse
Theologen und Mystiker und Autoren. Das
Besondere der Frauenmystik des Hochmittelalters

im Allgemeinen und der Frauen von
Helfta im Besonderen nennt er «Erlebnismystik»

(S. 42).
Wer einen ersten Kontakt mit der reichen und
vielfältigen Vergangenheit Helftas sucht, ist
mit diesen unscheinbaren, aber gehaltvollen
Büchern bestens bedient. Wir kommen hier
mit einem Teil benediktinischer Tradition und
Spiritualität in Berührung, die in der heutigen
Welt- und Kirchenlandschaft unerwartete
und trostreiche Perspektiven zu eröffnen mag.
Darin zeigt echte Mystik ihre Tiefe und
Fruchtbarkeit: dass sie über zeitliche und
räumliche, über soziale und kulturelle Distanzen

und Schranken hinweg die Herzen
unmittelbar zu berühren vermag, Türen öffnet
für neue Dimensionen religiöser Erfahrung,
Suchende begleitet auf dem Weg einer immer
persönlicheren Beziehung zum göttlichen

147



DU. Deshalb sind uns die Mystikerinnen von
Helfta nach einem Wort des Theologen Hans-
Urs von Balthasar «teuer wie Sterne, Blumen
und Kinder» (zitiert bei Repges, S. 12).

Liturgie als Quelle mystischer Erfahrung

Was weder bei Delgado / Kustermann (Gottes-
Krise und Gott-Trunkenheit) noch bei
Schmid (Die Mystik der Weltreligionen) in
den Blick kommt, was aber bei den Frauen

von Helfta wie auch bei vielen anderen mystisch

begnadeten Menschen der katholischen
Tradition eine grosse Rolle spielt, ist die
unmittelbare Kraft der tagtäglich gelebten und
gebeteten Liturgie. Dazu gehört sowohl der
unablässige, intime Kontakt mit der Heiligen
Schrift als auch die bewusste Feier des

Kirchenjahres. Wie fruchtbar dieser Ansatz ist,

wenn es darum geht, sich der mystischen
Erfahrung zu nähern, zeigt das folgende Buch:

Johanna Schwalbe: Durst nach Leben.
Betrachtungen im Kirchenjahr zu Texten der
heiligen Gertrud von Helfta. Benno, Leipzig
1998. 171 S. Fr. 24.-.
Das Buch will nicht nur informieren, sondern
gewissermassen auch eine pädagogische Hilfe
sein, damit der Leser, die Leserin die geistlichen

Erfahrungen der grossen Mystikerin
Gertrud fürs persönliche Leben und für die
alltägliche Existenz nutzbar machen kann.
Ausgehend vom Advent über die grossen
Festkreise des Kirchenjahres bis zu einzelnen
Heiligenfesten wird jeweils ein Text der heiligen
Gertrud vorgestellt, der ihrem Werk «Der
Gesandte der göttlichen Liebe» entnommen ist.
Dem wird jeweils eine Betrachtung angefügt,
die insgesamt einen schönen Einblick geben in
den Reichtum des Kirchenjahres und der
klösterlichen Liturgie. Schliesslich werden einige
Fragen angefügt, die der persönlichen Vertiefung

dienen wollen. Diese Fragen sind prak-

Zehn Jahre nach der Wende in Ostdeutschland erwachte das Kloster Helfta zu neuem Leben. Seine

grosse Blütezeit hatte das Zisterzienserinnenkloster im 13. Jahrhundert erlebt, als es die Heimat grosser

Mystikerinnen war. Seit der Mitte des 14. Jahrhunderts wares während mehr als 600Jahren
verwaist geblieben.

148



tisch ausgerichtet, nehmen dadurch gelegentlich

die Form einer spirituell ausgerichteten
Gewissenserforschung an. Dadurch besteht
freilich etwas die Gefahr, dass die Botschaft der
Frauen von Helfta moralisch verzweckt wird
und die eigentliche mystische Dimension ihrer
Erfahrungen in den Hintergrund tritt.
Die drei grossen Mystikerinnen von Helfta
machen deutlich, dass zwischen kirchlicher
Institution und mystischer Erfahrung nicht
der schroffe Gegensatz bestehen muss, den
Schmid in seinem Buch «Die Mystik der
Weltreligionen» fast wie ein ehernes Gesetz sieht.
Zweifellos besteht zwischen beiden eine

Spannung, und die Geschichte aller Religionen,
Kirchen und Konfessionen kennt viele
Beispiele, wo diese Spannung nicht zum Wohl
der Menschen beitrug, sondern zu offener
Konfrontation führte, in der — tragisch genug
- die mystisch begnadeten und begabten
Menschen fast unausweichlich den Kürzeren

zogen. Aufschlussreich und traurig ist
beispielsweise das Schicksal, das die Kirche auf
den Konzilien des Hochmittelalters den Begi-
nen bereitete. Repges kommt in einem eigenen

Kapitel darauf zu sprechen (Beginen -
auch in Magdeburg, S. 22-30): «Ein Konflikt
war geradezu vorprogrammiert, wenn mystisch

begabte Frauen sich darauf beriefen, von
Gott selbst (und nicht von der kirchlichen
Institution) mit der Verkündigung dessen beauftragt

zu sein, was sie geschaut hatten und für
sie Gottes Botschaft war.»

Die Unberechenbarkeit der Sprache

Von Mystik, erst recht von mystischen
Erfahrungen zu reden, verlangt Behutsamkeit und
Zurückhaltung, gleichzeitig auch hartes und
mühseliges Ringen um den sprachlichen
Ausdruck. Es ist daher nicht zu verwundern, dass

wir gerade bei mystisch begnadeten Menschen
lernen können, mit Sprache verantwortungsvoll

und achtsam umzugehen. Darüber hinaus

zeigen auch wieder die Mystikerinnen von
Helfta und andere Frauen aus dem 13.
Jahrhundert, dass die Suche nach dem passenden
sprachlichen Ausdruck auf die Sprache selber

schöpferisch zurückwirkt. So können wir
feststellen, «dass durch die Schriften dieser
Mystikerinnen die (nieder-)deutsche Sprache
eine ungeahnte Erweiterung und Verschönerung

erfuhr. Einerseits vermochten sie auch in
der Volkssprache Geistliches auszusagen, was
bis dahin dem Lateinischen vorbehalten war

andererseits schufen sie in ihren Dichtungen

und ihrer rhythmischen Prosa Werke,
die zu dem Schönsten, Ergreifendsten und
Bleibendsten der mittelalterlichen Sprache
gehören» (Repges, S. 40 f.).
Die Sprache ist für die Mystik aller Schattierungen

und religiösen Traditionen unverzichtbares

Medium, um das Erfahrene und Erlebte
mitzuteilen. Doch gleichzeitig wird die Sprache

von der Mystik auch als unzulänglich, un-

Die Klosterkirche von Helfta wurde Ende der
90er-Jahre im kargen und nüchternen zisterzi-
ensischen Baustil renoviert und ihrer ursprünglichen

Bestimmung zurückgegeben.

149



angemessen und dürftig erfahren, wenn es

darum geht, das Gehörte und Geschaute, ja
das Unaussprechliche sachgerecht zur Sprache
zu bringen. «Das Versinken im Umgreifenden
hinterlässt offenbar einen so tiefen Eindruck
von erlebter Wahrheit, dass der Mystiker den
unstillbaren Drang verspürt, dieses Geschehen,

das jenseits aller normalen menschlichen
Erfahrung liegt, in irgendeiner Form mitzuteilen.

Doch das Dilemma der Mystik besteht
gerade darin, dass der Vermittlung durch das

Medium der Sprache deutliche Grenzen
gesetzt sind» (Delgado/Klostermann, S. 137).
Johannes vom Kreuz gesteht: «Alles war so voll
Geheimnis, dass ich nur noch stammeln
konnte.» Vor ihm hatte schon die heilige Gertrud

von Helfta bekennen müssen: «Selbst

wenn alle Fähigkeiten und Kräfte der Engel
und Menschen in einer Wissenschaft vereinigt
werden könnten, kein einziges ihrer Worte
vermöchte auch nur den lichtesten Schatten
Deiner heiligen Erhabenheit zu beschreiben

Das Licht der Gottheit bleibt unfassbar
und unerschöpft; es ist jenseits allen
Erkenntnisvermögens und aller Verstandeskraft»
(zitiert bei Repges, S. 41 f.). Bereits Paulus war es

so ergangen, der mit äusserster Zurückhaltung
und eigentlich widerwillig seine mystischen
Erlebnisse preisgibt: «Er hörte unsagbare Worte,

die ein Mensch nicht aussprechen kann»
(2 Kor 12,4).

«Vielleicht hält sich Gott einige Dichter ...»

Die Schlüsselrolle der Sprache am Schnittpunkt

von Mystik und Religion, von
Sprachlosigkeit und Mitteilungsbedürfnis kann nur
verstehen, wer sich um einen achtsamen

Umgang mit dem Wort bemüht. Daher ist das

Hören auf die Sprache der Dichter für Theologen

wie für Mystiker gleicher Weise
unverzichtbar. Der Berner Pfarrer und Schriftsteller
Kurt Marti hat das provozierend so
ausgedrückt: «Vielleicht hält Gott sich einige Dichter

(ich sage mit Bedacht: Dichter!), damit das
Reden von ihm jene heilige Unberechenbarkeit

bewahre, die den Priestern und Theologen

abhanden gekommen ist.»

Eine Einführung in diese «heilige
Unberechenbarkeit» bieten die folgenden zwei
Bücher:
Erich Garhammer: Am Tropf der Worte —

literarisch predigen. Bonifatius, Paderborn
2000. 170 S. Fr. 28.30.
Der Autor, Professor für Pastoraltheologie in
Würzburg, geht davon aus, dass Prediger (und
auch andere Christen) in der Schule der Dichter

viel lernen können. Da ist einmal die
Bedeutung der Bibel für das Schaffen der
Dichterinnen und Dichter, was am Beispiel von
Horst Bienek nachgezeichnet wird. Doch die
Bibel kann auch literarisch verfremdet werden,

wie es Rainer Maria Rilke tat. Interessanterweise

taucht Rilkes Name sowohl bei Dietmar

Mieth (Delgado/Klostermann, S. 44) als
auch bei Georg Schrnid (Mystik der Weltreligionen)

mehrmals auf; ihm zufolge findet sich
bei Rilke «Mystizismus in edelster Gestalt,
Mystizismus zur Poesie verdichtet» (S. 37),
wobei er Mystizismus so definiert: «An sich
fehlt nichts, ausser dem eigenen Erleben.»
Dass biblische Schlüsselwörter, in neue sprachliche

Form gegossen, unerwartet an Profil
gewinnen, erläutert Garhammer am Beispiel
des Wortes «Himmel» (mit Texten von Josef
von Eichendorff, Heinrich Heine, Bertold
Brecht, Paul Celan, Peter Handke, Reiner
Kunze). Die Dichter leisten auch Widerstand

gegen Trivialisierung und Banalisierung des

Christlichen. Aufgezeigt wird dieser Sachverhalt

am Beispiel Pfingsten, mit Texten von
Tankred Dorst, Peter Handke, Kurt Marti.
Die Dichter sind es auch, die uns zwingen,
historische Bruchstellen - Auschwitz als

unauslöschliches Fanal — ernst zu nehmen (Elie
Wiesel), die sich selber (wie Günter Grass und
Arnold Stadler) äusserste Zurückhaltung
auflegen im Reden vom letzten Geheimnis.
Schliesslich ist gerade Dichtern wie dem
Bibelübersetzer Fridolin Stier bewusst, dass sie
sich auf einer Gratwanderung befinden
zwischen Sprachmacht und Sprachohnmacht. -
Da in dem vorliegenden Buch die literarischen,

meist lyrischen Texte fast immer
vollständig abgedruckt sind, kommt es zur
unmittelbaren Begegnung mit der Kraft des

150



dichterischen Wortes. — Im zweiten Teil seines
Buches offeriert Garhammer «literarische
Predigten» zu zehn Anlässen und Themen im
Laufe des Kirchenjahres, die viele Bezüge zu
literarischen Werken herstellen und gute
Impulse vermitteln für die persönliche oder die

gemeinschaftliche Bibelarbeit.
Das andere Buch setzt sich zum Ziel, ein breites

Publikum mit Dichterinnen und Dichtern
und ihren meist lyrischen Texten bekannt und
diese für die persönliche religiöse Erfahrung
fruchtbar zu machen.

Egon Kapellari: Aber Bleibendes stiften die
Dichter. Gedanken für den Tag. Styria, Graz
2001. 216 S. Fr. 32.-.
Es handelt sich um 19 teils kurze, teils etwas
längere Skizzen, die entstanden sind aus einer
Sendereihe am österreichischen Radio. Darin
versuchte der Bischof von Klagenfurt, in
einem knappen «Gedanken für den Tag» eine

grosse Gestalt neuerer oder älterer Dichtung
vorzustellen; so finden sich zum Beispiel

neben Matthias Claudius, Eduard Mörike,
Annette von Droste-Hülshoff und Johannes
Scheffler auch Ingeborg Bachmann, Hilde
Domin, Rainer Maria Rilke (schon wieder!),
Nelly Sachs, Georg Trakl. Die Dichtertexte
sind grossenteils nur bruchstückhaft
abgedruckt, was hoffentlich erst recht die Lust
weckt, sich die Texte zu Gemüte zu führen.
Das aufreibende Feilschen um den präzisen
Ausdruck, das unablässige Feilen an den Worten,

das Auskundschaften nach dem befreienden,

erlösenden, stimmigen und wahren
Wort, das oft genug nur jenseits der

Sprachgrenzen zu finden ist, lässt an den Philosophen
LudwigWittgenstein (1889-1951) denken, der
seinen «Tractatus logico-philosophicus» mit
dem berühmt gewordenen Satz abschloss:
«Wovon man nicht sprechen kann, darüber
muss man schweigen.» Die Dichter und
Dichterinnen sind es, die es wagen, und wagen
müssen, dasjenige, wovon man nicht sprechen
kann, trotzdem zur Sprache zu bringen und
das Unsagbare nicht zu verschweigen.

Am 21. November 1999 konnte Äbtissin Assumpta Schenkt mit neun Zisterzienserinnen aus halb
Europa in Helfta wieder das klösterliche Leben aufnehmen: Eine späte Fruchtjener Saat, die im 13.

Jahrhundert von den beiden Mechtild und den beiden Gertrud ausgesät wurde!

151


	Die Kunde vom Unaussprechlichen : eine Bücherumschau zu Mystik und darüber hinaus [Schluss]

