
Zeitschrift: Die Glocken von Mariastein

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 78 (2001)

Heft: [1]

Artikel: Wie die Farben des Regenbogens. : Grosse christliche Traditionen. 12,
Rom und kein Ende

Autor: Karrer, Kilian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030554

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030554
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wie die Farben des Regenbogens
Grosse christliche Traditionen
12. Rom und kein Ende

P. Kilian Karrer

Wir haben diese Reihe über die grossen christlichen

Traditionen mit einem Blick auf das

geistige Zentrum aller Christen, Jerusalem,
begonnen. Nun wollen wir diese Reihe mit
einem Blick auf jenes religiöse Zentrum beenden,

das für viele das felsenfeste Fundament
ihres Glaubens symbolisiert, für andere hingegen

ein Stolperstein auf dem echten Weg der
Nachfolge Christi bedeutet: Rom.
Denn dieses Rom hat es in sich. Keine andere
christliche Kapitale ist so mit positiven und
negativen Bedeutungen beladen, kein anderer

Begriff ist so ideologisch missbraucht worden.
Für den unvoreingenommenen Leser genügt
ein Blick auf die Berichterstattung in den
Medien. Kirchliche Ereignisse, die sich nicht
irgendwie mit «Rom» in Verbindung bringen
lassen, erscheinen kaum in der internationalen
Presse. Gerade auch ökumenische Ereignisse
haben einen ungleich höheren Stellenwert,
wenn «Rom» irgendwie dabei ist. Ein beredtes

Zeugnis ist auch, dass sich das Interesse bei

Gesprächen zwischen politischen und kirchlichen

Persönlichkeiten im Heiligen Land auf
die Vertreter «Roms» konzentriert, die Führer
oder Vertreter der anderen christlichen
Kirchen nicht so wichtig sind!
Diese Bedeutung kommt Rom sicher zuerst
aus der Geschichte und politischen Bedeutung

als Hauptstadt des römischen Kaiserreichs

zu. Die christliche Gemeinde Roms
wuchs eigentlich fast automatisch in dieses

römische Selbstbewusstsein als Zentrum der

ganzen damals zivilisierten Welt hinein und
akzentuierte ihre Bedeutung später immer
wieder unter Hinweis auf die beiden Gräber
der Apostelfürsten Petrus und Paulus. Rom

wurde so zum Synonym der politischen und
kirchlichen Führerrolle und Vorherrschaft.
Konstantinopel, ab 330 die neue Kaiserresidenz

und Hauptstadt des Reiches, nannte sich
«das zweite Rom». Nach der Eroberung
Konstantinopels durch die Türken 1453
übernahm Iwan III. der Grosse die Staatsidee, die
Symbole sowie die kirchlichen und religiösen
Ansprüche von Rom und Konstantinopel.
Der Mythos von Moskau als dem «dritten
Rom» und Hort der Rechtgläubigkeit begründete

das Sendungsbewusstsein des russischen
Volkes und seines Herrschers. Auch das Heilige

Römische Reich deutscher Nation nahm
Rom als Vorbild.
Der Kirche von Rom mit ihrem Bischof kam
aufGrund der dem Petrus innerhalb des

Apostelkollegiums gegebenen besonderen
Verantwortung schon seit der christlichen Frühzeit
eine besondere Autorität zu. Ignatios von An-
tiochia (gestorben um 120) nannte sie
«Vorsteherin in der Liebe». Für die anderen
Kirchen war Rom Vorbild und Kriterium des

Glaubens.
Die Auffassungen und die Praxis der Ausübung

dieses Petrusamtes haben sich dann aber
kontinuierlich verändert und auseinanderentwickelt.

Und so erstaunt es nicht, dass gerade
an Rom sich immer wieder die Geister schieden.

Und keine anderen Zerwürfnisse unter
den Christen sind in der Öffentlichkeit so
präsent und spürbar wie die mit Rom oder wegen
Rom. Das bestätigt eigentlich nur die zentrale
Bedeutung des Petrusamtes und nimmt Rom
wieder besonders in die Pflicht!

7



Katholisch ohne Rom -
die altkatholische Kirchengemeinschaft

Einige Zerwürfnisse mit Rom sind in den
bisherigen Beiträgen bereits angeklungen. Immer
vermischten sich dabei aber ganz unterschiedliche

Gründe. Die einzige Spaltung, die
ausschliesslich auf unterschiedliche Auffassungen
des Petrusamtes zurückzuführen ist, ist die
der Altkatholiken nach dem I. Vatikanischen
Konzil.
Zuerst muss festgestellt werden, dass im 16.

Jahrhundert durch die Reformation und das

Konzil von Trient die Situation der
römischkatholischen Kirche sich radikal änderte. Der
Papst und die römische Kurie erhielten für
Jahrhunderte eine alles bestimmende Rolle
zugewiesen: Der Papst berief das Konzil. Die

Geevarghese Mar Divannasios (Mitte), Bischof
der syro-malankarischen Kirche in Soultan-
Bathery (Kerala/Südindien), die mit Rom uniert
ist. BischofDivannasios war schon mehrmals zu
Gast in Mariastein.

Reformdekrete wurden mit dem Vorbehalt
päpstlicher Zustimmung erlassen. Die vom
Konzil nicht erledigten Vorhaben wurden
dem Papst zur Ausführung überlassen: z.B. der

neue Katechismus, das Messbuch, das Brevier
und die neue Ausgabe der Vulgata. Fast
unmerklich entstand so ein kirchlicher Zentralismus,

in dem fortan auch liturgische und
kirchenrechtliche Fragen bis ins kleinste Detail
von Rom aus geregelt wurden.
Dabei wies die Entwicklung nach Trient eine

gewisse Einseitigkeit und Lücken auf, die mit
der Zeit sicher irgendwie auf eine Lösung
drängen mussten. Gegenüber allen diesen
späteren Reformströmen verfiel Rom in eine
Abwehrhaltung, die in einem neuen Konzil gipfeln

sollte, das schützende Dämme gegen
glaubensgefährdende und -zerstörende
Ideologien aufrichten sollte.
Bereits vor dem Konzil entstand der Eindruck,
dass es vor allem um die Stärkung der Autorität

Roms durch die Proklamation der päpstlichen

Unfehlbarkeit ginge, und die Fronten
innerhalb des Kirchenvolkes verschärften sich
dramatisch. Man machte bereits aufPanik,
bevor das Konzil überhaupt stattfand. Auf dem
Konzil selber wurde zuerst die Frage des
Verhältnisses zwischen Vernunft und Glauben
behandelt. Dann sollte die Lehre über die Kirche
behandelt werden. Aber eine Petition zahlreicher

Konzilsteilnehmer verlangte vom Papst
die Aufnahme der Definition der päpstlichen
Unfehlbarkeit auf die Traktandenliste. Papst
Pius IX. entsprach diesem Wunsch. Obwohl
diese in den Kontext des Schemas über die
Kirche gehörte, wurde sie zusammen mit
anderen Vorrechten des Bischofs von Rom als

eigenes Schema vor dem Kirchenschema behandelt

und auch tatsächlich definiert. Eine
Minderheit von Bischöfen blieb der entscheidenden

Sitzung fern oder hatte Rom bereits
verlassen. Das Konzil selber kam nicht mehr
dazu, die restlichen traktandierten Schemata

zu behandeln. Der Ausbruch des deutsch-
französischen Krieges (19. Juli 1870) und die

Besetzung Roms durch die Truppen Garibaldis

(20. September 1870) führte zum vorzeitigen

und endgültigen Abbruch.

8



Die bereits vor dem Konzil gegen die Unfehlbarkeit

und für eine zeitgemässe Kirche
wirkenden Katholiken sahen sich nun vor ein
Dilemma gestellt: Rom setzte die dogmatischen
Definitionen ohne Rücksicht auf die doch
beachtliche oppositionelle Minderheit durch
und forderte bedingungslose Unterwerfung.
Die Bischöfe hatten vorher beschwichtigt und
eine solche Definition als unmöglich bezeichnet

und ausgeschlossen, jetzt mussten sie diese

Lehre ex officio propagieren. Führende
Intellektuelle, darunter auch Ignaz Döllinger,
hatten das Konzil und alles Römisch-Romanische

systematisch diffamiert und ein starkes
Misstrauen gegen die kirchliche Hierarchie
geschürt. Teile des Kirchenvolkes waren der
Kirche schon länger entfremdet. Aus dieser

Opposition heraus sammelten sich diejenigen,
die die dogmatischen Beschlüsse des Konzils
nicht annehmen konnten oder wollten, in
einer Protestbewegung, die sich aber nur in
Deutschland, Osterreich und der Schweiz,
zum Teil mit erheblicher staatlicher
Unterstützung, zu lebensfähigen kirchlichen
Gemeinschaften entwickelte. Zwar dachte am
Anfang noch niemand an eine Abspaltung von
Rom. Ignaz Döllinger warnte auch später
immer wieder davor und vollzog den letzten
Schritt ins Schisma selber nicht. Hehres Ziel
war die Bewahrung der wahren, ursprünglichen

Katholizität gegen die päpstlichen
Neuerungen und Verfälschungen der Kirche. Erst
mit der Bezeichnung des Papstes als Häretiker,
als «Verwüster und Verderber der Kirche» und
der Organisation einer selbstständigen
Seelsorge wurde ein Punkt erreicht, an dem eine

eigene Kirchengründung unumgänglich wurde,
die sich ganz bewusst von Rom absetzte. 1889
schlössen sich die altkatholischen Bischöfe
Hollands, Deutschlands und der Schweiz in
Utrecht zur «Internationalen Altkatholischen
Bischofskonferenz» zusammen. Neben
gegenseitiger Information über das kirchliche Leben
in den Mitgliedskirchen dient der Zusam-
menschluss einer gemeinsamen Haltung nach

aussen, vor allem gegenüber anderen Kirchen.
Trotz der Union sind die einzelnen Mitgliedskirchen

eigenständig geblieben.

Orientalisch/byzantinisch mit Rom —

die Unierten Ostkirchen

Den entgegengesetzten Weg zu den Altkatholiken

gingen jene ostkirchlichen Gruppierungen,
die seit dem 16. Jahrhundert wieder mit

Rom in volle kirchliche Gemeinschaft traten.
Wie wir bereits gesehen haben, haben sich
verschiedene christlichen Kirchen aus theologischen,

kulturellen und politischen Gründen
ab dem 4. Jahrhundert gegenseitig die
Gemeinschaft aufgekündigt. Rom wurde
dadurch vom Lebensatem des östlichen
Christentums abgetrennt. Zwar gab es in Süditalien
immer eine mit Rom verbundene
Glaubensgemeinschaft des byzantinischen Ritus. Und
auch die Maroniten, eine Glaubensgemeinschaft

syrischer Prägung aus dem Libanon,
stand spätestens seit den Kreuzzügen wieder in
ununterbrochener Gemeinschaft mit Rom.

Altar in einer syro-malankarischen Kirche in
Kerala/Südindien vor einem modernen, europäisch
beeinflussten Wandbild.

9



Aber sie allein konnten den Verlust der
Gemeinschaft mit dem christlichen Osten nicht
kompensieren.
Die Trennung wurde aber auch auf Seiten der
orientalischen und byzantinischen Kirchen als

Verlust und Wunde empfunden. Deshalb kam
es auch immer wieder zu Versöhnungsversuchen.

Sie scheiterten regelmässig. Bis heute ist
noch keine vollständige Aussöhnung Roms
mit einer der östlichen Kirche zustande
gekommen. Im Verlaufe der Neuzeit kam es nur
zu noch grösserer Aufspaltung und Zerrissenheit.

Denn von jeder Kirche orientalischer
oder byzantinischer Tradition gibt es heute
eine mit Rom verbundene Gemeinschaft, die

sogenannten Unierten Ostkirchen. Das sind
aber nur Teilunionen, neue Trennungen, die
tragischerweise um des Gutes der Gemeinschaft

mit Rom willen die Verbindung zu ihrer

eigenen Mutterkirche aufgeben mussten.
Manchmal fielen sie so zwischen Stuhl und
Bank, da Rom sie zu oft nur als halbe Katholiken

betrachtete und die Orthodoxen sie als

Verräter und Schismatiker ablehnten.
Eigentlich wollten jene Ostkirchen, die durch
geschichtliche Umstände in besonders enge
Beziehung zur abendländischen Christenheit
traten, bei der Wiederherstellung der
Gemeinschaft mit Rom erstens ihre eigene
ostkirchliche Identität bewahren, zweitens die
sakramentale Gemeinschaft mit den übrigen
Ostkirchen beibehalten und drittens volle
Gemeinschaft mit den Katholiken haben, mit
denen sie so nahe zusammenlebten. Natürlich
ging es oft auch um die Sicherung des
Beistandes der katholischen Herrscher in einer
Situation der Bedrängnis, sei es im Nahen Osten
inmitten einer ihnen feindlich gewordenen
Umwelt, die vom Islam beherrscht wurde, sei

es in Osteuropa (Polen-Litauen, Siebenbürgen),

wo der Protestantismus zum Teil zu
einer ernsten Bedrohung von Katholiken und
Orthodoxen geworden war, oder wo der
orthodoxe Bevölkerungsteil krass benachteiligt
wurde.
Aber die Zeit war ihrem Anliegen nicht günstig

gesinnt. War bis ins 15. Jahrhundert hinein
das Bewusstsein im Abendland noch vorhan¬

den, dass die Ostkirchen mit ihren Patriarchaten

bei einer Wiedervereinigung einen anderen

Bezug zum Bischof von Rom haben müssen

als die Christen im Abendland, für die der
Bischof von Rom nicht nur als Papst, sondern
auch als Patriarch verantwortlich ist, so ging
dieses Bewusstsein, wie wir oben bereits gesehen

haben, im Gefolge des Konzils von Trient
verloren. Als jetzt bestimmte Ostkirchen um
Sakramentengemeinschaft mit den Katholiken

nachsuchten und die Zustimmung des

Papstes zur Beendigung des Schismas
zwischen ihnen und dem abendländischen
Patriarchat erbaten, dachte Rom zugleich an die

Eingliederung der betreffenden östlichen
Bistümer in die römische Kirchenstruktur. Auch
die Beibehaltung der sakramentalen Gemeinschaft

mit den übrigen Ostkirchen hat Rom,
mit Ausnahmen, kategorisch ausgeschlossen.
Enttäuscht über das Unverständnis Roms
ihnen gegenüber verzichtete ein beachtlicher
Teil der Antragsteller auf die Gemeinschaft
mit Rom. Da der andere Teil auf die
römischen Bedingungen einging, wurde nur die
Trennung zwischen mit Rom verbundenen
und von Rom getrennten Christen in die
betreffenden Ostkirchen selber hineingetragen,
das Schisma also nicht wirklich gelöst!
Alle Unionen mit Rom haben am Schluss das

gleiche Ergebnis gezeitigt: Abspaltung einer
mit Rom verbundenen Ostkirche von ihrer
weiterhin von Rom getrennt lebenden
Mutterkirche. Nicht ganz zu Unrecht wird manchmal

vom «Problem der Unierten» gesprochen.
Interessanterweise ist dieses Problem im
ökumenischen Dialog zwischen Rom und der
Orthodoxen Kirche erst nach dem Zusammenbruch

des kommunistischen Osteuropas
wirklich entscheidend geworden, obwohl die
Unierten Ostkirchen im Nahen Osten die

ganze Zeit offen existierten.
Die Unierten Ostkirchen, die im Ostblock
massiv unterdrückt und zum Teil der orthodoxen

Landeskirche zwangseingegliedert wurden,

also scheinbar nicht mehr existierten,
sind nach dem Fall der kommunistischen
Herrschaft in beeindruckender, für die Orthodoxen

sicher in beängstigender Weise wieder-

10



erstanden. Für ihre Treue zu Rom haben die
Unierten einen hohen Blutzoll entrichten
müssen. Und doch waren sie nicht unterzukriegen.

Mit einem Schlag formierten sich

nun diese Kirchen wieder mit einer voll
funktionierenden Struktur. Viele Geistliche und
Gläubige kehrten auch aus der orthodoxen
wieder in die unierten Kirchen zurück. Durch
diese neue Situation in Osteuropa, dem zah-

lenmässigen Schwerpunkt der Orthodoxen
Kirche, wurde der ökumenische Dialog
beeinträchtigt. Der Vorwurf, dass Rom aktiv orthodoxe

Gläubige abwerbe, wurde von da an mit

Schutzmantelmadonna mit Bischöfen, die
byzantinische Gewänder tragen. Das Bild stammt
wahrscheinlich aus der k.u.k. Donaumonarchie
des 17.118. Jahrhunderts und steht im Konventgang

des Klosters Mariastein.

neuer Vehemenz erhoben und will nicht mehr
verstummen. Auch wenn Rom heute offiziell
zugibt, dass die oben beschriebenen Teilunionen

nicht zum Ziel der Wiedervereinigung
von Ost- und Westkirche geführt haben und
kein Vorbild mehr für die Wiedervereinigung
sein können, scheint auf orthodoxer Seite die
Bereitschaft, sich mit Rom einzulassen, geringer

denn je. Ist das wirklich nur heilige
Entrüstung?

*

Am Schluss dieser Reihe über grosse christliche

Traditionen möchte ich frei nach einer
Aussage Ignaz Döllingers zusammenfassend
Folgendes festhalten: Die Folge der

Kirchentrennungen ist gewesen, dass zwischen den
verschiedenen Kirchen ein feindliches
Verhältnis sich gebildet hat, welches keiner von
ihnen gestattete, an den Gütern und
Errungenschaften der anderen offen Teil zu nehmen
und wirksame Anregungen von ihnen zu
empfangen. Die katholische Kirche ist ihre eigenen
Wege gegangen, nicht immer gerade gute Wege.

Die anderen Kirchen sind ebenfalls ihre
eigenen Wege gegangen; und wohin diese

geführt haben, wie stark man auch dort die

nachteiligen Folgen der gänzlichen Trennung
empfindet, ist bekannt. Je mehr man sein Zelt
fern von dem grossen alten Gebäude
aufschlägt, desto weniger bleibt einem irgendeine
Einwirkung auf die grosse Kirche, die immer
die grosse bleiben wird, auch wenn immer
wieder Trennungen vorgekommen sind.

Gebetsanliegen Januar 2001

Für die Weltkirche: Dass alle Christen die
von Christus gewollte Einheit suchen, um
die Evangelisierung der jungen Generation
zu fördern.
Für die Kirche in der Schweiz: Dass Erziehung

und Ausbildung die Menschen zu
Toleranz befähigen.

11


	Wie die Farben des Regenbogens. : Grosse christliche Traditionen. 12, Rom und kein Ende

