Zeitschrift: Die Glocken von Mariastein
Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 78 (2001)

Heft: [1]

Artikel: Wie die Farben des Regenbogens. : Grosse christliche Traditionen. 12,
Rom und kein Ende

Autor: Karrer, Kilian

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1030554

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1030554
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Wie die Farben des Regenbogens

Grosse christliche Traditionen

12. Rom und kein Ende

P. Kilian Karrer

Wir haben diese Reihe iiber die grossen christ-
lichen Traditionen mit einem Blick auf das
geistige Zentrum aller Christen, Jerusalem,
begonnen. Nun wollen wir diese Reihe mit ei-
nem Blick auf jenes religiose Zentrum been-
den, das fiir viele das felsenfeste Fundament
ihres Glaubens symbolisiert, fiir andere hinge-
gen ein Stolperstein auf dem echten Weg der
Nachfolge Christi bedeutet: Rom.

Denn dieses Rom hat es in sich. Keine andere
christliche Kapitale ist so mit positiven und
negativen Bedeutungen beladen, kein anderer
Begriff ist so ideologisch missbraucht worden.
Fiir den unvoreingenommenen Leser geniigt
ein Blick auf die Berichterstatrung in den Me-
dien. Kirchliche Ereignisse, die sich nicht ir-
gendwie mit «Rom» in Verbindung bringen
lassen, erscheinen kaum in der internationalen
Presse. Gerade auch 6kumenische Ereignisse
haben einen ungleich héheren Stellenwert,
wenn «Rom» irgendwie dabei ist. Ein beredtes
Zeugnis ist auch, dass sich das Interesse bei
Gesprichen zwischen politischen und kirchli-
chen Personlichkeiten im Heiligen Land auf
die Vertreter «Roms» konzentriert, die Fiihrer
oder Vertreter der anderen christlichen Kir-
chen nicht so wichtig sind!

Diese Bedeutung kommt Rom sicher zuerst
aus der Geschichte und politischen Bedeu-
tung als Hauptstadt des romischen Kaiser-
reichs zu. Die christliche Gemeinde Roms
wuchs eigentlich fast automatisch in dieses
romische Selbstbewusstsein als Zentrum der
ganzen damals zivilisierten Welt hinein und
akzentuierte ihre Bedeutung spiter immer
wieder unter Hinweis auf die beiden Griber
der Apostelfiirsten Petrus und Paulus. Rom

wurde so zum Synonym der politischen und
kirchlichen Fiihrerrolle und Vorherrschaft.
Konstantinopel, ab 330 die neue Kaiserresi-
denz und Hauptstadt des Reiches, nannte sich
«das zweite Rom». Nach der Eroberung Kon-
stantinopels durch die Tiirken 1453 iiber-
nahm Iwan III. der Grosse die Staatsidee, die
Symbole sowie die kirchlichen und religiosen
Anspriiche von Rom und Konstantinopel.
Der Mythos von Moskau als dem «dritten
Rom» und Hort der Rechtgldubigkeit begriin-
dete das Sendungsbewusstsem des russischen
Volkes und seines Herrschers. Auch das Heili-
ge Rémische Reich deutscher Nation nahm
Rom als Vorbild.

Der Kirche von Rom mit ihrem Bischof kam
auf Grund der dem Petrus innerhalb des Apos-
telkollegiums gegebenen besonderen Verant-
wortung schon seit der christlichen Friihzeit
eine besondere Autoritit zu. Ignatios von An-
tiochia (gestorben um 120) nannte sie «Vor-
steherin in der Liebe». Fiir die anderen Kir-
chen war Rom Vorbild und Kriterium des
Glaubens.

Die Auffassungen und die Praxis der Ausii-
bung dieses Petrusamtes haben sich dann aber
kontinuierlich verindert und auseinanderent-
wickelt. Und so erstaunt es nicht, dass gerade
an Rom sich immer wieder die Geister schie-
den. Und keine anderen Zerwiirfnisse unter
den Christen sind in der Offentlichkeit so pri-
sent und spiirbar wie die mit Rom oder wegen
Rom. Das bestitigt eigentlich nur die zentrale
Bedeutung des Petrusamtes und nimmt Rom
wieder besonders in die Pflicht!



Katholisch ohne Rom —
die altkatholische Kirchengemeinschaft

Einige Zerwiirfnisse mit Rom sind in den bis-
herigen Beitrigen bereits angeklungen. Immer
vermischten sich dabei aber ganz unterschied-
liche Griinde. Die einzige Spaltung, die aus-
schliesslich auf unterschiedliche Auffassungen
des Petrusamtes zuriickzufiihren ist, ist die
der Altkatholiken nach dem I. Vatikanischen
Konzil.

Zuerst muss festgestellt werden, dass im 16.
Jahrhundert durch die Reformation und das
Konzil von Trient die Situation der romisch-
katholischen Kirche sich radikal inderte. Der
Papst und die rémische Kurie erhielten fiir
Jahrhunderte eine alles bestimmende Rolle
zugewiesen: Der Papst berief das Konzil. Die

Geevarghese Mar Divannasios (Mitte), Bischof
der syro-malankarischen Kirche in Soultan-
Bathery (Kerala/Siidindien), die mit Rom uniert
ist. Bischof Divannasios war schon mehrmals zu
Gast in Mariastein.

Reformdekrete wurden mit dem Vorbehalt
pipstlicher Zustimmung erlassen. Die vom
Konzil nicht erledigten Vorhaben wurden
dem Papst zur Ausfithrung iiberlassen: z.B. der
neue Katechismus, das Messbuch, das Brevier
und die neue Ausgabe der Vulgata. Fast un-
merklich entstand so ein kirchlicher Zentralis-
mus, in dem fortan auch liturgische und kir-
chenrechtliche Fragen bis ins kleinste Detail
von Rom aus geregelt wurden.

Dabei wies die Entwicklung nach Trient eine
gewisse Einseitigkeit und Liicken auf, die mit
der Zeit sicher irgendwie auf eine Losung
dringen mussten. Gegeniiber allen diesen spi-
teren Reformstromen verfiel Rom in eine Ab-
wehrhaltung, die in einem neuen Konzil gip-
feln sollte, das schiitzende Dimme gegen
glaubensgefihrdende und -zerstérende Ideo-
logien aufrichten sollte.

Bereits vor dem Konzil entstand der Eindruck,
dass es vor allem um die Stirkung der Auto-
ritit Roms durch die Proklamation der pipst-
lichen Unfehlbarkeit ginge, und die Fronten
innerhalb des Kirchenvolkes verschirften sich
dramatisch. Man machte bereits auf Panik, be-
vor das Konzil iiberhaupt stattfand. Auf dem
Konzil selber wurde zuerst die Frage des Ver-
hilenisses zwischen Vernunft und Glauben be-
handelt. Dann sollte die Lehre iiber die Kirche
behandelt werden. Aber eine Petition zahlrei-
cher Konzilsteilnehmer verlangte vom Papst
die Aufnahme der Definition der pipstlichen
Unfehlbarkeit auf die Traktandenliste. Papst
Pius IX. entsprach diesem Wunsch. Obwohl
diese in den Kontext des Schemas iiber die
Kirche gehorte, wurde sie zusammen mit an-
deren Vorrechten des Bischofs von Rom als ei-
genes Schema vor dem Kirchenschema behan-
delt und auch tatsichlich definiert. Eine
Minderheit von Bischéfen blieb der entschei-
denden Sitzung fern oder hatte Rom bereits
verlassen. Das Konzil selber kam nicht mehr
dazu, die restlichen traktandierten Schemata
zu behandeln. Der Ausbruch des deutsch-
franzosischen Krieges (19. Juli 1870) und die
Besetzung Roms durch die Truppen Garibal-
dis (20. September 1870) fithrte zum vorzeiti-
gen und endgiiltigen Abbruch.



Die bereits vor dem Konzil gegen die Unfehl-
barkeit und fiir eine zeitgemisse Kirche wir-
kenden Katholiken sahen sich nun vor ein Di-
lemma gestellt: Rom setzte die dogmatischen
Definitionen ohne Riicksicht auf die doch be-
achtliche oppositionelle Minderheit durch
und forderte bedingungslose Unterwerfung.
Die Bischofe hatten vorher beschwichtigt und
eine solche Definition als unméglich bezeich-
net und ausgeschlossen, jetzt mussten sie die-
se Lehre ex officio propagieren. Fiihrende In-
tellektuelle, darunter auch Ignaz Déllinger,
hatten das Konzil und alles Rémisch-Romani-
sche systematisch diffamiert und ein starkes
Misstrauen gegen die kirchliche Hierarchie
geschiirt. Teile des Kirchenvolkes waren der
Kirche schon linger entfremdet. Aus dieser
Opposition heraus sammelten sich diejenigen,
die die dogmatischen Beschliisse des Konzils
nicht annehmen konnten oder wollten, in
einer Protestbewegung, die sich aber nur in
Deutschland, Osterreich und der Schweiz,
zum Teil mit erheblicher staatlicher Unter-
stiitzung, zu lebensfihigen kirchlichen Ge-
meinschaften entwickelte. Zwar dachte am
Anfang noch niemand an eine Abspaltung von
Rom. Ignaz Déllinger warnte auch spiter im-
mer wieder davor und vollzog den letzten
Schritt ins Schisma selber nicht. Hehres Ziel
war die Bewahrung der wahren, urspriingli-
chen Katholizitit gegen die pipstlichen Neue-
rungen und Verfilschungen der Kirche. Erst
mit der Bezeichnung des Papstes als Hiretiker,
als «Verwiister und Verderber der Kirche» und
der Organisation einer selbststindigen Seel-
sorge wurde ein Punkt erreicht, an dem eine ei-
gene Kirchengriindung unumginglich wurde,
die sich ganz bewusst von Rom absetzte. 1889
schlossen sich die altkatholischen Bischéfe
Hollands, Deutschlands und der Schweiz in
Utrecht zur «Internationalen Altkatholischen
Bischofskonferenz» zusammen. Neben gegen-
seitiger Information tiber das kirchliche Leben
in den Mitgliedskirchen dient der Zusam-
menschluss einer gemeinsamen Haltung nach
aussen, vor allem gegeniiber anderen Kirchen.
Trotz der Union sind die einzelnen Mitglieds-
kirchen eigenstindig geblieben.

Orientalisch/byzantinisch mit Rom —
die Unierten Ostkirchen

Den entgegengesetzten Weg zu den Altkatho-
liken gingen jene ostkirchlichen Gruppierun-
gen, die seit dem 16. Jahrhundert wieder mit
Rom in volle kirchliche Gemeinschaft traten.
Wie wir bereits gesehen haben, haben sich ver-
schiedene christlichen Kirchen aus theologi-
schen, kulturellen und politischen Griinden
ab dem 4. Jahrhundert gegenseitig die Ge-
meinschaft aufgekiindigt. Rom wurde da-
durch vom Lebensatem des ostlichen Chris-
tentums abgetrennt. Zwar gab es in Stiditalien
immer eine mit Rom verbundene Glaubens-
gemeinschaft des byzantinischen Ritus. Und
auch die Maroniten, eine Glaubensgemein-
schaft syrischer Prigung aus dem Libanon,
stand spitestens seit den Kreuzziigen wieder in
ununterbrochener Gemeinschaft mit Rom.

Altar in einer syro-malankarischen Kirche in Ke-
rala/Siidindien vor einem modernen, europdiisch

beeinflussten Wandbild.



Aber sie allein konnten den Verlust der Ge-
meinschaft mit dem christlichen Osten nicht
kompensieren.

Die Trennung wurde aber auch auf Seiten der
orientalischen und byzantinischen Kirchen als
Verlust und Wunde empfunden. Deshalb kam
es auch immer wieder zu Versshnungsversu-
chen. Sie scheiterten regelmiissig. Bis heute ist
noch keine vollstindige Ausséhnung Roms
mit einer der ostlichen Kirche zustande ge-
kommen. Im Verlaufe der Neuzeit kam es nur
zu noch grosserer Aufspaltung und Zerrissen-
heit. Denn von jeder Kirche orientalischer
oder byzantinischer Tradition gibt es heute
eine mit Rom verbundene Gemeinschaft, die
sogenannten Unierten Ostkirchen. Das sind
aber nur Teilunionen, neue Trennungen, die
tragischerweise um des Gutes der Gemein-
schaft mit Rom willen die Verbindung zu ih-
rer eigenen Murtterkirche aufgeben mussten.
Manchmal fielen sie so zwischen Stuhl und
Bank, da Rom sie zu oft nur als halbe Katho-
liken betrachtete und die Orthodoxen sie als
Verriter und Schismatiker ablehnten.
Eigentlich wollten jene Ostkirchen, die durch
geschichtliche Umstinde in besonders enge
Beziehung zur abendlindischen Christenheit
traten, bei der Wiederherstellung der Ge-
meinschaft mit Rom erstens ihre eigene ost-
kirchliche Identitit bewahren, zweitens die sa-
kramentale Gemeinschaft mit den iibrigen
Ostkirchen beibehalten und drittens volle Ge-
meinschaft mit den Katholiken haben, mit de-
nen sie so nahe zusammenlebten. Natiirlich
ging es oft auch um die Sicherung des Bei-
standes der katholischen Herrscher in einer Si-
tuation der Bedringnis, sei es im Nahen Osten
inmitten einer ihnen feindlich gewordenen
Umwelt, die vom Islam beherrscht wurde, sei
es in Osteuropa (Polen-Litauen, Siebenbiir-
gen), wo der Protestantismus zum Teil zu ei-
ner ernsten Bedrohung von Katholiken und
Orthodoxen geworden war, oder wo der or-
thodoxe Bevolkerungsteil krass benachteiligt
wurde.

Aber die Zeit war ihrem Anliegen nicht giins-
tig gesinnt. War bis ins 15. Jahrhundert hinein
das Bewusstsein im Abendland noch vorhan-

10

den, dass die Ostkirchen mit ihren Patriarcha-
ten bei einer Wiedervereinigung einen ande-
ren Bezug zum Bischof von Rom haben miis-
sen als die Christen im Abendland, fiir die der
Bischof von Rom nicht nur als Papst, sondern
auch als Patriarch verantwortlich ist, so ging
dieses Bewusstsein, wie wir oben bereits gese-
hen haben, im Gefolge des Konzils von Trient
verloren. Als jetzt bestimmte Ostkirchen um
Sakramentengemeinschaft mit den Katholi-
ken nachsuchten und die Zustimmung des
Papstes zur Beendigung des Schismas zwi-
schen thnen und dem abendlindischen Patri-
archat erbaten, dachte Rom zugleich an die
Eingliederung der betreffenden 6stlichen Bis-
tiimer in die romische Kirchenstruktur. Auch
die Beibehaltung der sakramentalen Gemein-
schaft mit den iibrigen Ostkirchen hat Rom,
mit Ausnahmen, kategorisch ausgeschlossen.
Enttduscht iiber das Unverstindnis Roms
ihnen gegeniiber verzichtete ein beachtlicher
Teil der Antragsteller auf die Gemeinschaft
mit Rom. Da der andere Teil auf die rémi-
schen Bedingungen emgmg, wurde nur die
Trennung zwischen mit Rom verbundenen
und von Rom getrennten Christen in die be-
treffenden Ostkirchen selber hineingetragen,
das Schisma also nicht wirklich gelost!

Alle Unionen mit Rom haben am Schluss das
gleiche Ergebnis gezeitigt: Abspaltung einer
mit Rom verbundenen Ostkirche von ihrer
weiterhin von Rom getrennt lebenden Mut-
terkirche. Nicht ganz zu Unrecht wird manch-
mal vom «Problem der Unierten» gesprochen.
Interessanterweise ist dieses Problem im 6ku-
menischen Dialog zwischen Rom und der Or-
thodoxen Kirche erst nach dem Zusammen-
bruch des kommunistischen Osteuropas
wirklich entscheidend geworden, obwohl die
Unierten Ostkirchen im Nahen Osten die
ganze Zeit offen existierten.

Die Unierten Ostkirchen, die im Ostblock
massiv unterdriickt und zum Teil der ortho-
doxen Landeskirche zwangseingegliedert wur-
den, also scheinbar nicht mehr existierten,
sind nach dem Fall der kommunistischen
Herrschaft in beeindruckender, fiir die Ortho-
doxen sicher in beingstigender Weise wieder-



erstanden. Fiir ihre Treue zu Rom haben die
Unierten einen hohen Blutzoll entrichten
miissen. Und doch waren sie nicht unterzu-
kriegen. Mit einem Schlag formierten sich
nun diese Kirchen wieder mit einer voll funk-
tionierenden Struktur. Viele Geistliche und
Gldubige kehrten auch aus der orthodoxen
wieder in die unierten Kirchen zuriick. Durch
diese neue Situation in Osteuropa, dem zah-
lenmissigen Schwerpunke der Orthodoxen
Kirche, wurde der 6kumenische Dialog beein-
trichtigt. Der Vorwurf, dass Rom aktiv ortho-
doxe Gliubige abwerbe, wurde von da an mit

Schutzmantelmadonna mit Bischifen, die by-
zantinische Gewidinder tragen. Das Bild stammt
wahrscheinlich aus der k.u.l. Donaumonarchie
des 17./18. Jahrhunderts und steht im Konvent-
gang des Klosters Mariastein.

neuer Vehemenz erhoben und will nicht mehr
verstummen. Auch wenn Rom heute offiziell
zugibt, dass die oben beschriebenen Teilunio-
nen nicht zum Ziel der Wiedervereinigung
von Ost- und Westkirche gefiithrt haben und
kein Vorbild mehr fiir die Wiedervereinigung
sein konnen, scheint auf orthodoxer Seite die
Bereitschaft, sich mit Rom einzulassen, gerin-
ger denn je. Ist das wirklich nur heilige Ent-
riistung?

Am Schluss dieser Reihe tiber grosse christli-
che Traditionen mochte ich frei nach einer
Aussage Ignaz Déllingers zusammenfassend
Folgendes festhalten: Die Folge der Kirchen-
trennungen ist gewesen, dass zwischen den
verschiedenen Kirchen ein feindliches Ver-
hilenis sich gebildet hat, welches keiner von
ihnen gestattete, an den Giitern und Errun-
genschaften der anderen offen Teil zu nehmen
und wirksame Anregungen von ihnen zu emp-
fangen. Die katholische Kirche ist ihre eigenen
Wege gegangen, nicht immer gerade gute We-
ge. Die anderen Kirchen sind ebenfalls ihre
eigenen Wege gegangen; und wohin diese
gefiihrt haben, wie stark man auch dort die
nacheeiligen Folgen der ginzlichen Trennung
empfindet, ist bekannt. Je mehr man sein Zelt
fern von dem grossen alten Gebiude auf-
schligt, desto weniger bleibt einem irgendeine
Einwirkung auf die grosse Kirche, die immer
die grosse bleiben wird, auch wenn immer
wieder Trennungen vorgekommen sind.

Gebetsanliegen Januar 2001
Fiir die Weltkirche: Dass alle Christen die

von Christus gewollte Einheit suchen, um
die Evangelisierung der jungen Generation
zu fordern.

Fiir die Kirche in der Schweiz: Dass Erzie-
hung und Ausbildung die Menschen zu
Toleranz befihigen.

11



	Wie die Farben des Regenbogens. : Grosse christliche Traditionen. 12, Rom und kein Ende

