
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 77 (2000)

Heft: 7

Artikel: Wie die Farben des Regenbogens. : Grosse christliche Traditionen. 7,
Die lutherische Kirche

Autor: Vosseler, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030912

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030912
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wie die Farben des Regenbogens
Grosse christliche Traditionen
7. Die lutherische Kirche

Matthias Vosseier

«Ein unvoreingenommener Vergleich der
lutherischen Lehre mit den Lehren der anderen
Kirchen, besonders mit den Lehren der
römisch-katholischen und der reformierten Kirche

ergibt, dass die lutherische Kirche
zwischen beiden die rechte Mitte hält, ja dass sie
die Mitte aller Konfessionen ist.» Dieses Urteil
war besonders im 19. Jahrhundert des öfteren
von lutherischen Theologen zu hören.
Die lutherische Kirche also als die goldene
Mitte, als die eigentlich katholische Kirche, als

die Kirche Jesu Christi, die in Ewigkeit
Bestand haben wird?
Der folgende Beitrag wird versuchen, auf die
Besonderheiten der lutherischen Kirche
einzugehen.

Martin Luther

Um die wichtigsten Eigenheiten der
lutherischen Kirche besser zu verstehen, ist es

zunächst notwendig, sich die wichtigsten
Stationen im Leben Luthers anzusehen.
Luther wurde 1483 in Eisleben (Sachsen)
geboren. Sein Vater war im Bergbau beschäftigt.
1501 begann er in Erfurt mit dem Studium
der Theologie und trat dort 1505 in das

Matthias Vosseier (1969), aufgewachsen in
Aldingen (Baden-Württemberg), 1992—98 Studium

der evangelischen Theologie in Tübingen,
Jerusalem und Heidelberg. 1998/99 Studienleiter
am ökumenischen Studienjahr der Benediktinerabtei

Hagia Maria Sion (Dormition Abbey) in
Jerusalem; derzeit Promotion im Fach
Kirchengeschichte mit einer Arbeit über das Mönchtum
im Heiligen Land im 7. Jahrhundert.

Schwarze Kloster der Augustiner-Eremiten
ein. Dies geschah aufgrund eines Erlebnisses
bei Stotternheim in der Nähe von Erfurt:
Luther geriet in ein schweres Gewitter und schrie
in seiner Not zur hl. Anna, der Schutzpatronin
der Bergleute, und gelobte, Mönch zu werden.
1507 erfolgte die Priesterweihe, im
darauffolgenden Jahr die Versetzung nach Wittenberg,

wo er bald mit Vorlesungen begann und
1512 zum Doktor der Theologie promoviert
wurde. In seiner von 1513 bis kurz vor seinem
Tode 1546 andauernden Tätigkeit als

Theologieprofessor hielt Luther Vorlesungen über die
biblischen Bücher, v.a. über das Buch der
Genesis, die Psalmen, den Römer- und den Ga-
laterbrief.
Seit Beginn seiner Zeit als Mönch hatte
Luther unter tiefen Anfechtungen zu leiden. Diese

gipfelten stets in der Frage: Wie bekomme
ich einen gnädigen Gott Etwa 1517 machte
er dabei seine reformatorische Entdeckung: Es

ist die Gnade Gottes, die einen Menschen
errettet, nicht die eigenen Werke und Verdienste,

sondern die Gerechtigkeit allein aus Glauben

(Rom l,l6f); so wie Abraham allein
durch seinen Glauben gerechtfertigt wurde,
ohne die vielen Werke des Gesetzes, die es ja
zu seiner Zeit noch gar nicht gab.
Diese Erkenntnis konnte er nicht für sich
behalten; nun blickte er von dieser Einsicht her
auf die Zustände, wie sie seinerzeit in der Kirche

vorherrschten. Zunächst kritisierte er in
seinen berühmten 95 Thesen, die er am 31.
Oktober 1517 an die Tür der Schlosskirche

von Wittenberg schlug, die in der Kirche
geltende Ablasspraxis. Für Luther war es nun
unmöglich, dass man sich durch finanzielle



Gaben einen Nachlass der Sündenstrafen
erkaufen konnte. Der Schatz der Kirche sind
nicht Gelder, die durch Ablässe zusammen
kamen, der Schatz der Kirche sind auch nicht
die unzähligen Reliquien, sondern allein das

hochheilige Evangelium von Jesus Christus.
Dies brachte ihn bald in Konflikt mit der Kirche;

1520 verurteilte die päpstliche
Bannandrohungsbulle 41 Sätze Luthers als

häretisch; Luther widerrief jedoch nicht, sondern
verbrannte die Bulle und wurde im Jahr darauf
aus der Kirche ausgeschlossen. Fortan war der
Bruch mit Rom besiegelt, Luther sah im Papst
den Antichristen am Werk, der die Kirche
vom wahren Evangelium abbringe.
Zum Schutz vor Nachstellungen versteckte er
sich als «Junker Jörg» auf der Wartburg bei
Eisenach. Hier übersetzte er in nur drei Monaten

das Neue Testament ins Deutsche, eine für
die Entwicklung der neuhochdeutschen Sprache

bahnbrechende Arbeit.
Die reformatorische Bewegung fand bald viele

Anhänger, wobei es rasch zu Auswirkungen
kam, die Luther nicht gewollt hatte: Die
aufständischen Bauern wollten sich in den
Bauernkriegen gegen ihre Herren erheben, was
Luther ebenso ablehnte wie die Zerstörung
von Bildern und Orgeln in den Kirchen, die
bald um sich zu greifen drohte. Luther kehrte
nach Wittenberg zurück und konnte auch

den Landesherrn für seine Sache gewinnen.
42-jährig heiratete er 1525 die ehemalige
Nonne Katharina von Bora.
Bald kam es auch zu Auseinandersetzungen
mit anderen Anhängern der Reformation,
denen die Reformen Luthers nicht weit genug
gingen: Mit den reformierten Schweizern
etwa stritt man sich um die Deutung der

Einsetzungsworte beim Abendmahl.
Auf dem Reichstag von Augsburg 1530 wollte

Kaiser Karl V. die Religionsfrage lösen.
Dabei legte die von Luthers Mitarbeiter Philipp

Melanchthon angeführte evangelische
Seite mit der Confessio Augustana ihr
Bekenntnis vor. Es kam allerdings zu keiner
Einigung mit den Altgläubigen. Die evangelisch

gewordenen Gebiete schlössen sich
1531 zum Schmalkaldischen Bund zusammen.

Auf politischer Ebene brachte erst der
Augsburger Religionsfriede von 1555 und
endgültig dann der Friede von Münster und
Osnabrück nach dem dreissigjährigen Krieg
1648 ein Ende der Auseinandersetzungen.
Theologisch hatten viele zunächst auf ein
Konzil gehofft, um die aufgekommenen
Streitpunkte zu besprechen; das immer wieder

angekündigte Konzil (von dem sich
Luther im Übrigen nicht viel versprach) nahm
dann erst 1545, kurz vor Luthers Tod, seine
Arbeit auf, allerdings ohne überhaupt Ver-

Marktplatz von Wittenberg,

Luthers wichtigster
Wirkungsstätte. 158



treter der Reformation zu Wort kommen zu
lassen.
Nach Luthers Tod kam es innerhalb der
lutherischen Kirche bald zu Streitigkeiten um
die angemessene Interpretation von Luthers
Lehren.

Es war Martin Luthers reformatorische
Entdeckung, dass der Mensch nicht mit seinen
Werken vor Gott bestehen kann, sondern
allein durch den Glauben an den Gott, der ihm
seine Sünden vergibt. Luther schrieb darüber
in seiner berühmten Schrift «Von der Freiheit
eines Christenmenschen». Das rechte Leben
eines Christen vollzieht sich nach Luther in
drei Punkten: in der oratio (also dem Hören
auf das Wort Gottes), in der meditatio (also im
Lesen und Beten der Hl. Schrift) und in der
tentatio (sowohl in der inneren als auch äusseren

Anfechtung, die ein jeder Mensch erleidet).

In vielen Schriften und Predigten brachte
Luther mit prägnanten und einprägsamen
Formulierungen seine neu gewonnenen Einsichten

zur Sprache. Eigentlich war es ihm gar
nicht darum gegangen, eine eigene Kirche zu
gründen; er wollte lediglich die bestehenden
Missstände beheben, die den hellen Glanz des

Evangeliums verdunkelt hatten. Als der Bruch
mit Rom nicht mehr zu beheben war, gingen
Luther und seine Anhänger daran, eigene
Kirchenstrukturen zu schaffen.
Im Folgenden sollen einige der wichtigsten
Folgen aufgezählt werden, die sich für die neu
gegründeten lutherischen Kirchen ergaben:

Gottesdienst

Luther sah als Inhalt des Gottesdienstes nicht
das religiöse Tun des Menschen, sondern
Gottes Wohltat für den Menschen. Zentral für
das Gottesdienstverständnis wurde Luthers
Satz, dass im Gottesdienst nichts geschehen
solle, als dass unser Herr mit uns redet durch
sein Wort und Sakrament und wir wiederum
mit ihm reden in Gebet und Lobgesang.
Aufgrund der Neuentdeckung der Heiligen
Schrift rückte die Predigt zusammen mit der
Feier des heiligen Abendmahls in die Mitte des

Gottesdienstes. Jede Predigt sollte «Gesetz
und Evangelium» enthalten; das Gesetz, das

den Menschen anklagt und das Evangelium,
das ihn frei spricht. Die Predigt wurde in deutscher

Sprache gehalten. Nach Luthers Auffassung

vom «Priestertum aller Gläubigen» ist
grundsätzlich jeder zum Predigen in der Lage,
um der Ordnung willen soll dies aber nur
durch von der Kirche berufene Prediger erfolgen.

Da der Glaube aus dem Hören kommt
(vgl. Rom 10), ist es notwendig, das lebendige
Wort des Evangeliums (die viva vox evangeliî)
in einer den Zuhörern verständlichen Sprache
zu sagen.
Im Gegensatz zur reformierten Schweiz, in der
die Form der Messe radikal durch den schlichten

Predigtgottesdienst ersetzt wurde, behielten

die lutherischen Kirchen die Messe bei,
wobei natürlich alles, was an das Messopfer zu
erinnern schien, gestrichen wurde. Auch heute

noch wird in vielen lutherischen Kirchen
(v.a. Bayern und Sachsen) ein Grossteil der
Liturgie gesungen.
Auch die Bilder wurden nicht entfernt,
sondern als Anschauungsbeispiele für das Volk in
den Kirchen belassen.

Ein wichtiger Bestandteil wurde in den
Gottesdiensten bald auch die Musik. Vor allem in
der Zeit des dreissigjährigen Krieges entstanden

viele von tief lutherischer Frömmigkeit
geprägte Lieder; der bekannteste Dichter dieser

Zeit war der Pfarrer Paul Gerhardt (1607-
1676). Die Chor- und Orgelmusik fand in
Johann Sebastian Bach (1685-1750) ihren
bedeutendsten Vertreter.

Heilige Schrift

Für Luther bildete die Heilige Schrift die

Norm, an der das gesamte christliche Leben
(und somit auch die kirchliche Tradition)
gemessen werden muss. Zentrum der heiligen
Schrift ist Jesus Christus; «was Christum treibet»

ist deshalb die Frage, die an jeden
biblischen Text gerichtet werden muss. Deshalb
setzte Luther die Bücher, die diesem Verständnis

nicht in vollem Masse entsprachen, separat
ans Ende seiner Bibelübersetzung, so etwa den
Jakobusbrief oder die Johannesapokalypse.



Bei seiner Bibelübersetzung profitierte Luther
auch von der zu Beginn des 16. Jahrhunderts
erfolgten neuen Hinwendung zu den
biblischen Sprachen Hebräisch und Griechisch.
Zeitlebens arbeitete er an Verbesserungen seiner

Ubersetzungen. Mit seiner Übersetzung
hat Luther entscheidend dazu beigetragen,
dass die Bibel zum meistgelesenen Buch des

Volkes wurde.

SÜNDE VERGIBT (Rom 3,25) als einzigen
Ausdruck gross geschrieben.

Sakramente

Luther schränkte die Zahl der Sakramente von
sieben aufzwei ein: nur Taufe und Abendmahl
gelten als Sakrament, da nur diese beiden von
Christus ausdrücklich aufgetragen wurden.

Lutbersaal auf der Wartburg.
Hier übersetzte der Reformator
das Neue Testament aus dem
griechischen Urtext ins Deutsche.

Menschenbild

Nach Luther ist der Mensch durch und durch
Sünder. Es gibt (das unterschied ihn von den
Humanisten seiner Zeit) keinen guten Kern
im Menschen, kein Licht, das im Innern
leuchtet. Keine einzige Tat wird dem
Menschen im Gericht helfen. Deshalb bedarfes des

von Gott geschenkten Glaubens und seiner
Gnade, dass der Mensch gerettet wird. Der
sündige Mensch und der rechtfertigende und
rettende Gott sind somit das Zentrum der

Theologie.
Der Zuspruch der Vergebung und des Trostes
ist darum die wichtigste christliche Aufgabe.
So hat Luther in seiner Bibel den Ausdruck

Katechismus

Eine ausserordentliche Breitenwirkung hatten
Luthers Katechismen, besonders sein «Kleiner
Katechismus» aus dem Jahr 1529; hier stellte
Luther das zusammen, was jeder Mensch vom
christlichen Glauben wissen sollte.
Dieses Wissen ist für Luther heilsnotwendig;
die Individualisierung des einzelnen vor Gott,
wie sie sich in der täglichen Gewissenserforschung

und häufigen Beichte des Mönchs
gebildet hatte, wird nun jedem Christen
zugemutet. Der Glaube des Einzelnen soll
sprachfähig werden.
Der Katechismus enthält Erklärungen der
zehn Gebote, des Glaubensbekenntnisses, des



Vaterunsers sowie von Taufe und Abendmahl.
Die Meditation des Katechismus ist eine
tägliche Übung, ein lebenslanges Lernen, Erinnern

und Wiederholen.

Ausbreitung der Reformation

Bald breitete sich die lutherische Reformation
in ganz Europa aus, besonders in Skandinavien

und im Baltikum; in anderen Ländern wie
den Niederlanden oder der Schweiz setzte sich
die Reformation in der reformierten Form von
Zwingli und Calvin durch, vor allem in
Südeuropa konnten sich reformatorische Gedanken

kaum durchsetzen.

Derzeitige Situation

Heute finden sich vier Typen von lutherischen
Kirchen:
a) Territorialkirchen (Gebiete, in denen

vorwiegend lutherische Christen leben): (lange
Zeit) Deutschland und (heute noch)
Skandinavien;

b) Minderheitskirchen (überwiegend katholische

Länder, in denen nur wenige lutherische

Christen leben): übriges Europa;
c) Einwandererkirchen (Länder, in denen

lutherische Christen ihre eigenen Kirchen
gegründet haben): z. B. Nordamerika,
Australien;

d) Missionskirchen (Kirchen, die im
Zusammenhang mit der Mission durch lutherische

Missionare entstanden): v.a. Afrika
und Asien, wo z. B. in Indonesien mit ca.

3,5 Millionen die meisten lutherischen
Christen in der dritten Welt leben.

Die weltweite Zahl der lutherischen Christen
liegt bei etwa 60 Millionen, das sind lediglich
etwa 4 % des Weltchristentums. Diese sind im
lutherischen Weltbund mit Sitz in Genf
zusammengeschlossen. In der Schweiz gibt es

nur wenige tausend Menschen lutherischen
Bekenntnisses.

Ökumene

Seit Beginn der ökumenischen Bemühungen
waren lutherische Christen stark an den Be¬

gegnungen und Gesprächen beteiligt. Im
Bemühen um die eine Kirche Jesu Christi kam
es in den letzten Jahren zu verschiedenen
Vereinbarungen: 1973 wurde in der «Leuenberger
Konkordie» eine Kirchengemeinschaft mit
anderen reformatorischen Kirchen (z.B. der
reformierten Kirche) vereinbart; als Folge des

Deutschlandbesuchs des Papstes 1980 wurde
eine Kommission eingesetzt, die die gegenseitigen

Verurteilungen aus dem 16. Jahrhundert
überprüfen sollte. In mehreren Bänden unter
dem Titel «Lehrverurteilungen kirchentrennend»

hat diese Kommission seither unter
dem Vorsitz von Bischof Karl Lehmann und
dem evangelischen Professor Wolfhart
Pannenberg ihre Arbeiten veröffentlicht; zuletzt
gab es 1999 eine Vereinbarung zu Fragen der

Rechtfertigungslehre zwischen der römischen
und der lutherischen Kirche.

Schwächen der lutherischen Kirche

Wie jede Kirche dieser Erde ist auch die
lutherische nicht frei von Verfehlungen.
Problematisch waren schon bei Luther seine vor
allem in späteren Jahren teilweise polemischen
Äusserungen über die Juden; die enge Anlehnung

der Kirche an den Staat (so war bis 1918
der Landesherr auch gleichzeitig Bischof der

jeweiligen Landeskirche); die Vernachlässigung

der Schöpfung durch die Konzentration
auf den Menschen und seine Beziehung zu
Gott.
Manches ging leider auch dadurch verloren, so
dass zuweilen Reformation auch Auflösung
bedeutete, ohne dass dies Luther zunächst so
im Blick hatte: so lösten sich etwa die Klöster
in den Gebieten, die evangelisch wurden,
ziemlich rasch auf. Luther hatte in der Schrift
de votis monasticis («Von den Mönchsgelübden»)

den ewig verpflichtenden Charakter der
Gelübde und die Pflicht des oft gedankenlosen

Herunterbetens der Psalmen im mönchischen

Stundengebet kritisiert, selbst aber noch
jahrelang am täglichen Stundengebet und am
Tragen seiner Kutte festgehalten. Die Mönche
und Nonnen, von denen viele schon als Kinder

ins Kloster gegeben worden waren, nutzten

in Scharen die evangelische Freiheit, so



dass sich viele Klöster von selbst leerten. An
diesem Punkt hat es Jahrhunderte gedauert,
bis die lutherische Kirche die Form des

Mönchtums wieder entdeckt hat, und so kam
es erst seit Mitte des 20. Jahrhunderts zur
Ausbreitung evangelischer Kommunitäten, die
heute starken Zulauf haben.

Fazit

Im Bild des Regenbogens ist die lutherische
Kirche eine Farbe neben anderen, nicht die

goldene Mitte (die sicherlich keiner Kirche
allein gehört), sondern eine mit vielen
Schwächen und Fehlern. Oit ist aus der evan-

Lutherische und katholische Tradition vereint:
Ökumenischer Dankgottesdienst in der evangelischen

Dorfkirche von Königschaffhausen
(Baden) anlässlich der Heimatprimiz von P. Leonhard

(links) am 2. Mai 1999, mit dem

evangelischen Pfarrer von Königschajfhausen,
Volker Lang (rechts).

gelischen Freiheit mittlerweile eine Beliebigkeit

geworden.
Gerade im Osten Deutschlands, in jenen
Gegenden also, in denen Luther einst gewirkt
hatte, ist die Zugehörigkeit zur Kirche in den
letzten Jahrzehnten dramatisch gesunken und
liegt derzeit bei weit weniger als einem Viertel
der Bevölkerung.
Sie darf aber nicht müde werden, die anderen
Farben im Regenbogen immer wieder auf die

Dinge hinzuweisen, die ihr seit der Zeit
Luthers wichtig gewesen sind.
Ebenso hat sie auf die Stimmen der anderen
Farben zu hören und von ihnen zu lernen (so

etwa im Bereich des politischen Widerstandes
oder der Frage nach der Verantwortung für die
Schöpfung).

Im Letzten ist die Theologie Luthers eine
Theologie des Gebets. Zum Abschluss sei
deshalb Luthers «Abendsegen» zitiert, den Luther
aus der ihm vertrauten Komplet heraus
formuliert hat und der genauso wie der ähnlich
lautende Morgensegen zum Inbegriff dieser

Theologie des Gebets geworden ist. Luther
empfiehlt jedem Christen:

Des Abends, so du zu Bette gehst, sollst du dich
bezeichnen mit dem Zeichen des heiligen Kreuzes.

Sodann ein Credo und ein Vater Unser; so

du willst, kannst du noch folgendes Gebet
hinzufügen:

Das walte Gott, Vater, Sohn und Heiliger
Geist.
Ich danke dir, mein himmlischer Vater,
durch Jesus Christus, deinen lieben Sohn,
dass du mich diesen Tag gnädiglich behütet
hast,
und bitte dich,
du wollest mir vergeben alle meine Sünden,

wo ich Unrecht getan habe,

und mich diese Nacht auch gnädiglich behüten.
Denn ich befehle mich, meinen Leib und Seele

und alles in deine Hände.
Dein heiliger Engel sei mit mir,
dass der böse Feind keine Macht an mir finde.
Amen.

Und alsdann flugs undfröhlich geschlafen.


	Wie die Farben des Regenbogens. : Grosse christliche Traditionen. 7, Die lutherische Kirche

