Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 77 (2000)

Heft: 7

Artikel: Wie die Farben des Regenbogens. : Grosse christliche Traditionen. 7,
Die lutherische Kirche

Autor: Vosseler, Matthias

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1030912

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1030912
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

157

Wie die Farben des Regenbogens

Grosse christliche Traditionen

7. Die lutherische Kirche

Matthias Vosseler

«Ein unvoreingenommener Vergleich der lu-
therischen Lehre mit den Lehren der anderen
Kirchen, besonders mit den Lehren der ro-
misch-katholischen und der reformierten Kir-
che ergibt, dass die lutherische Kirche zwi-
schen beiden die rechte Mitte hilt, ja dass sie
die Mitte aller Konfessionen ist.» Dieses Urteil
war besonders im 19. Jahrhundert des 6fteren
von lutherischen Theologen zu héren.

Die lutherische Kirche also als die goldene
Mitte, als die eigentlich katholische Kirche, als
die Kirche Jesu Christi, die in Ewigkeit Be-
stand haben wird?

Der folgende Beitrag wird versuchen, auf die
Besonderheiten der lutherischen Kirche ein-
zugehen.

Martin Luther

Um die wichtigsten Eigenheiten der luthe-
rischen Kirche besser zu verstehen, ist es
zunichst notwendig, sich die wichtigsten Sta-
tionen im Leben Luthers anzusehen.

Luther wurde 1483 in Eisleben (Sachsen) ge-
boren. Sein Vater war im Bergbau beschiiftigt.
1501 begann er in Erfurt mit dem Studium
der Theologie und trat dort 1505 in das

Matthias Vosseler (1969), aufgewachsen in Al-
dingen (Baden-Wiirttemberg), 1992-98 Studi-
um der evangelischen Theologie in Tiibingen, Je-
rusalem und Heidelberg. 1998/99 Studienleiter
am dkumenischen Studienjahr der Benediktiner-
abtei Hagia Maria Sion (Dormition Abbey) in
Jerusalem; derzeit Promotion im Fach Kirchen-
geschichte mit einer Arbeit iiber das Monchtum
im Heiligen Land im 7. Jahrhundert.

Schwarze Kloster der Augustiner-Eremiten
ein. Dies geschah aufgrund eines Erlebnisses
bei Stotternheim in der Nihe von Erfurt: Lu-
ther geriet in ein schweres Gewitter und schrie
in seiner Not zur hl. Anna, der Schutzpatronin
der Bergleute, und gelobte, Ménch zu werden.
1507 erfolgte die Priesterweihe, im darauf-
folgenden Jahr die Versetzung nach Witten-
berg, wo er bald mit Vorlesungen begann und
1512 zum Doktor der Theologie promoviert
wurde. In seiner von 1513 bis kurz vor seinem
Tode 1546 andauernden Titigkeit als Theolo-
gieprofessor hielt Luther Vorlesungen iiber die
biblischen Biicher, v.a. iiber das Buch der Ge-
nesis, die Psalmen, den Rémer- und den Ga-
laterbrief.

Seit Beginn seiner Zeit als Moénch hatte Lu-
ther unter tiefen Anfechtungen zu leiden. Die-
se gipfelten stets in der Frage: Wie bekomme
ich einen gnidigen Gott ? Etwa 1517 machte
er dabei seine reformatorische Entdeckung: Es
ist die Gnade Gorttes, die einen Menschen er-
rettet, nicht die eigenen Werke und Verdiens-
te, sondern die Gerechtigkeit allein aus Glau-
ben (Rém 1,16f); so wie Abraham allein
durch seinen Glauben gerechtfertigt wurde,
ohne die vielen Werke des Gesetzes, die es ja
zu seiner Zeit noch gar nicht gab.

Diese Erkenntnis konnte er nicht fiir sich be-
halten; nun blickte er von dieser Einsicht her
auf die Zustinde, wie sie seinerzeit in der Kir-
che vorherrschten. Zunichst kritisierte er in
seinen berithmten 95 Thesen, die er am 31.
Oktober 1517 an die Tiir der Schlosskirche
von Wittenberg schlug, die in der Kirche gel-
tende Ablasspraxis. Fiir Luther war es nun
unméglich, dass man sich durch finanzielle



Gaben einen Nachlass der Siindenstrafen
erkaufen konnte. Der Schatz der Kirche sind
nicht Gelder, die durch Ablisse zusammen
kamen, der Schatz der Kirche sind auch nicht
die unzihligen Reliquien, sondern allein das
hochheilige Evangelium von Jesus Christus.
Dies brachte ihn bald in Konflikt mit der Kir-
che; 1520 verurteilte die pipstliche Bann-
androhungsbulle 41 Sidtze Luthers als hire-
tisch; Luther widerrief jedoch nicht, sondern
verbrannte die Bulle und wurde im Jahr darauf
aus der Kirche ausgeschlossen. Fortan war der
Bruch mit Rom besiegelt, Luther sah im Papst
den Antichristen am Werk, der die Kirche
vom wahren Evangelium abbringe.

Zum Schutz vor Nachstellungen versteckte er
sich als Junker Jorg» auf der Wartburg bei Ei-
senach. Hier iibersetzte er in nur drei Mona-
ten das Neue Testament ins Deutsche, eine fiir
die Entwicklung der neuhochdeutschen Spra-
che bahnbrechende Arbeit.

Die reformatorische Bewegung fand bald vie-
le Anhinger, wobei es rasch zu Auswirkungen
kam, die Luther nicht gewollt hatte: Die auf-
stindischen Bauern wollten sich in den Bau-
ernkriegen gegen ihre Herren erheben, was
Luther ebenso ablehnte wie die Zerstérung
von Bildern und Orgeln in den Kirchen, die
bald um sich zu greifen drohte. Luther kehrte
nach Wittenberg zuriick und konnte auch

den Landesherrn fiir seine Sache gewinnen.
42-jahrig heiratete er 1525 die ehemalige
Nonne Katharina von Bora.

Bald kam es auch zu Auseinandersetzungen
mit anderen Anhingern der Reformation, de-
nen die Reformen Luthers nicht weit genug
gingen: Mit den reformierten Schweizern et-
wa stritt man sich um die Deutung der Ein-
setzungsworte beim Abendmahl.

Auf dem Reichstag von Augsburg 1530 woll-
te Kaiser Karl V. die Religionsfrage lgsen.
Dabei legte die von Luthers Mitarbeiter Phi-
lipp Melanchthon angefiihrte evangelische
Seite mit der Confessio Augustana ihr Be-
kenntnis vor. Es kam allerdings zu keiner Ei-
nigung mit den Altgliubigen. Die evange-
lisch gewordenen Gebiete schlossen sich
1531 zum Schmalkaldischen Bund zusam-
men. Auf politischer Ebene brachte erst der
Augsburger Religionsfriede von 1555 und
endgiiltig dann der Friede von Miinster und
Osnabriick nach dem dreissigjihrigen Krieg
1648 ein Ende der Auseinandersetzungen.
Theologisch hatten viele zunichst auf ein
Konzil gehofft, um die aufgekommenen
Streitpunkte zu besprechen; das immer wie-
der angekiindigte Konzil (von dem sich Lu-
ther im Ubrigen nicht viel versprach) nahm
dann erst 1545, kurz vor Luthers Tod, seine
Arbeit auf, allerdings ohne iiberhaupt Ver-

Marktplatz von Witten-
berg, Luthers wichtigster
Wirkungsstitte.



159

treter der Reformation zu Wort kommen zu
lassen.

Nach Luthers Tod kam es innerhalb der lu-
therischen Kirche bald zu Streitigkeiten um

die angemessene Interpretation von Luthers
Lehren.

Es war Martin Luthers reformatorische Ent-
deckung, dass der Mensch nicht mit seinen
Werken vor Gott bestehen kann, sondern al-
lein durch den Glauben an den Gott, der ihm
seine Siinden vergibt. Luther schrieb dariiber
in seiner berithmten Schrift «Von der Freiheit
eines Christenmenschen». Das rechte Leben
eines Christen vollzieht sich nach Luther in
drei Punkten: in der oratio (also dem Héren
auf das Wort Gottes), in der meditatio (also im
Lesen und Beten der HI. Schrift) und in der
tentatio (sowohl in der inneren als auch #dusse-
ren Anfechtung, die ein jeder Mensch erlei-
det).

In vielen Schriften und Predigten brachte Lu-
ther mit prignanten und einprigsamen For-
mulierungen seine neu gewonnenen Einsich-
ten zur Sprache. Eigentlich war es ihm gar
nicht darum gegangen, eine eigene Kirche zu
griinden; er wollte lediglich die bestehenden
Missstinde beheben, die den hellen Glanz des
Evangeliums verdunkelt hatten. Als der Bruch
mit Rom nicht mehr zu beheben war, gingen
Luther und seine Anhinger daran, eigene Kir-
chenstrukturen zu schaffen.

Im Folgenden sollen einige der wichtigsten
Folgen aufgezihlt werden, die sich fiir die neu
gegriindeten lutherischen Kirchen ergaben:

Gottesdienst

Luther sah als Inhalt des Gottesdienstes nicht
das religiose Tun des Menschen, sondern
Gottes Wohltat fiir den Menschen. Zentral fiir
das Gottesdienstverstindnis wurde Luthers
Satz, dass im Gottesdienst nichts geschehen
solle, als dass unser Herr mit uns redet durch
sein Wort und Sakrament und wir wiederum
mit ihm reden in Gebet und Lobgesang. Auf-
grund der Neuentdeckung der Heiligen
Schrift riickte die Predigt zusammen mit der

Feier des heiligen Abendmahls in die Mitte des

Gottesdienstes. Jede Predigt sollte «Gesetz
und Evangelium» enthalten; das Gesetz, das
den Menschen anklagt und das Evangelium,
das ihn frei spricht. Die Predigt wurde in deut-
scher Sprache gehalten. Nach Luthers Auffas-
sung vom «Priestertum aller Glaubigen» ist
grundsitzlich jeder zum Predigen in der Lage,
um der Ordnung willen soll dies aber nur
durch von der Kirche berufene Prediger erfol-
gen. Da der Glaube aus dem Héren kommt
(vgl. Rém 10), ist es notwendig, das lebendige
Wort des Evangeliums (die viva vox evangelii)
in einer den Zuhérern verstindlichen Sprache
zu sagen.

Im Gegensatz zur reformierten Schweiz, in der
die Form der Messe radikal durch den schlich-
ten Predigtgottesdienst ersetzt wurde, behiel-
ten die lutherischen Kirchen die Messe bei,
wobei natiirlich alles, was an das Messopfer zu
erinnern schien, gestrichen wurde. Auch heu-
te noch wird in vielen lutherischen Kirchen
(v.a. Bayern und Sachsen) ein Grossteil der Li-
turgie gesungen.

Auch die Bilder wurden nicht entfernt, son-
dern als Anschauungsbeispiele fiir das Volk in
den Kirchen belassen.

Ein wichtiger Bestandteil wurde in den Got-
tesdiensten bald auch die Musik. Vor allem in
der Zeit des dreissigjihrigen Krieges entstan-
den viele von tief lutherischer Frommigkeit
geprigte Lieder; der bekannteste Dichter die-
ser Zeit war der Pfarrer Paul Gerhardt (1607-
1676). Die Chor- und Orgelmusik fand in
Johann Sebastian Bach (1685-1750) ihren

bedeutendsten Vertreter.
Heilige Schrift

Fiir Luther bildete die Heilige Schrift die
Norm, an der das gesamte christliche Leben
(und somit auch die kirchliche Tradition) ge-
messen werden muss. Zentrum der heiligen
Schrift ist Jesus Christus; «was Christum trei-
bet» ist deshalb die Frage, die an jeden bibli-
schen Text gerichtet werden muss. Deshalb
setzte Luther die Biicher, die diesem Verstind-
nis nicht in vollem Masse entsprachen, separat
ans Ende seiner Bibeliibersetzung, so etwa den

Jakobusbrief oder die Johannesapokalypse.



Bei seiner Bibeliibersetzung profitierte Luther
auch von der zu Beginn des 16. Jahrhunderts
erfolgten neuen Hinwendung zu den bibli-
schen Sprachen Hebriisch und Griechisch.
Zeitlebens arbeitete er an Verbesserungen sei-
ner Ubersetzungen. Mit seiner Ubersetzung
hat Luther entscheidend dazu beigetragen,
dass die Bibel zum meistgelesenen Buch des

Volkes wurde.

Luthersaal auf der Wartburg.
Hier iibersetzte der Reformator
das Neue Testament aus dem grie-
chischen Urtext ins Deutsche.

Menschenbild

Nach Luther ist der Mensch durch und durch
Siinder. Es gibt (das unterschied ihn von den
Humanisten seiner Zeit) keinen guten Kern
im Menschen, kein Licht, das im Innern
leuchtet. Keine einzige Tat wird dem Men-
schen im Gericht helfen. Deshalb bedarfes des
von Gott geschenkten Glaubens und seiner
Gnade, dass der Mensch gerettet wird. Der
siindige Mensch und der rechtfertigende und
rettende Gott sind somit das Zentrum der
Theologie.

Der Zuspruch der Vergebung und des Trostes
ist darum die wichtigste christliche Aufgabe.
So hat Luther in seiner Bibel den Ausdruck

SUNDE VERGIBT (Rém 3,25) als einzigen
Ausdruck gross geschrieben.

Sakramente

Luther schrinkte die Zahl der Sakramente von
sieben auf zwei ein: nur Taufe und Abendmabhl
gelten als Sakrament, da nur diese beiden von
Christus ausdriicklich aufgetragen wurden.

Katechismus

Eine ausserordentliche Breitenwirkung hatten
Luthers Katechismen, besonders sein «Kleiner
Katechismus» aus dem Jahr 1529; hier stellte
Luther das zusammen, was jeder Mensch vom
christlichen Glauben wissen sollte.

Dieses Wissen ist fiir Luther heilsnotwendig;
die Individualisierung des einzelnen vor Gott,
wie sie sich in der tiglichen Gewissenserfor-
schung und hiufigen Beichte des Ménchs ge-
bildet hatte, wird nun jedem Christen zuge-
mutet. Der Glaube des Einzelnen soll
sprachfihig werden.

Der Katechismus enthilt Erklirungen der
zehn Gebote, des Glaubensbekenntnisses, des

160



161

Vaterunsers sowie von Taufe und Abendmahl.
Die Meditation des Katechismus ist eine tig-
liche Ubung, ein lebenslanges Lernen, Erin-
nern und Wiederholen.

Ausbreitung der Reformation

Bald breitete sich die lutherische Reformation
in ganz Europa aus, besonders in Skandinavi-
en und im Baltikum; in anderen Lindern wie
den Niederlanden oder der Schweiz setzte sich
die Reformation in der reformierten Form von
Zwingli und Calvin durch, vor allem in Siid-
europa konnten sich reformatorische Gedan-
ken kaum durchsetzen.

Derzeitige Situation

Heute finden sich vier Typen von lutherischen

Kirchen:

a) Territorialkirchen (Gebiete, in denen vor-
wiegend lutherische Christen leben): (lange
Zeit) Deutschland und (heute noch) Skan-
dinavien;

b) Minderheitskirchen (iiberwiegend katholi-
sche Linder, in denen nur wenige lutheri-
sche Christen leben): iibriges Europa;

c) Einwandererkirchen (Linder, in denen lu-
therische Christen ihre eigenen Kirchen
gegriindet haben): z. B. Nordamerika, Aust-
ralien;

d) Missionskirchen (Kirchen, die im Zusam-
menhang mit der Mission durch lutheri-
sche Missionare entstanden): v.a. Afrika
und Asien, wo z.B. in Indonesien mit ca.
3,5 Millionen die meisten lutherischen
Christen in der dritten Welt leben.

Die weltweite Zahl der lutherischen Christen

liegt bei etwa 60 Millionen, das sind lediglich

etwa 4 % des Weltchristentums. Diese sind im

lutherischen Weltbund mit Sitz in Genf zu-

sammengeschlossen. In der Schweiz gibt es
nur wenige tausend Menschen lutherischen

Bekenntnisses.

Okumene

Seit Beginn der 6kumenischen Bemiihungen
waren lutherische Christen stark an den Be-

gegnungen und Gesprichen beteiligt. Im
Bemiihen um die eine Kirche Jesu Christi kam
es in den letzten Jahren zu verschiedenen Ver-
einbarungen: 1973 wurde in der «Leuenberger
Konkordie» eine Kirchengemeinschaft mit an-
deren reformatorischen Kirchen (z.B. der re-
formierten Kirche) vereinbart; als Folge des
Deutschlandbesuchs des Papstes 1980 wurde
eine Kommission eingesetzt, die die gegensei-
tigen Verurteilungen aus dem 16. Jahrhundert
tiberpriifen sollte. In mehreren Binden unter
dem Titel «Lehrverurteilungen kirchentren-
nend» hat diese Kommission seither unter
dem Vorsitz von Bischof Karl Lehmann und
dem evangelischen Professor Wolthart Pan-
nenberg ihre Arbeiten verdffentlicht; zuletzt
gab es 1999 eine Vereinbarung zu Fragen der
Rechtfertigungslehre zwischen der romischen
und der lutherischen Kirche.

Schwichen der lutherischen Kirche

Wie jede Kirche dieser Erde ist auch die lu-
therische nicht frei von Verfehlungen. Proble-
matisch waren schon bei Luther seine vor al-
lem in spdteren Jahren teilweise polemischen
Ausserungen iber die Juden; die enge Anleh-
nung der Kirche an den Staat (so war bis 1918
der Landesherr auch gleichzeitig Bischof der
jeweiligen Landeskirche); die Vernachlissi-
gung der Schépfung durch die Konzentration
auf den Menschen und seine Beziehung zu
Gortt.

Manches ging leider auch dadurch verloren, so
dass zuweilen Reformation auch Auflésung
bedeutete, ohne dass dies Luther zunichst so
im Blick hatte: so losten sich etwa die Klgster
in den Gebieten, die evangelisch wurden,
ziemlich rasch auf. Luther hatte in der Schrift
de votis monasticis («Von den Monchsgeliib-
den») den ewig verpflichtenden Charakter der
Geliibde und die Pflicht des oft gedankenlo-
sen Herunterbetens der Psalmen im ménchi-
schen Stundengebet kritisiert, selbst aber noch
jahrelang am tiglichen Stundengebet und am
Tragen seiner Kutte festgehalten. Die Monche
und Nonnen, von denen viele schon als Kin-
der ins Kloster gegeben worden waren, nutz-
ten in Scharen die evangelische Freiheit, so



dass sich viele Kloster von selbst leerten. An
diesem Punkt hat es Jahrhunderte gedauert,
bis die lutherische Kirche die Form des
Moénchtums wieder entdeckt hat, und so kam
es erst seit Mitte des 20. Jahrhunderts zur Aus-
breitung evangelischer Kommunititen, die
heute starken Zulauf haben.

Fazit

Im Bild des Regenbogens ist die lutherische
Kirche eine Farbe neben anderen, nicht die
goldene Mitte (die sicherlich keiner Kirche
allein gehort), sondern eine mit vielen
Schwichen und Fehlern. Oft ist aus der evan-

Lutherische und katholische Tradition vereint:
Okumenischer Dankgottesdienst in der evange-
lischen Dorfkirche von Konigschaffhausen (Ba-
den) anliisslich der Heimatprimiz von P. Leon-
bhard (links) am 2. Mai 1999, mit dem
evangelischen Pfarrer von Konigschaffhausen,
Volker Lang (rechts).

gelischen Freiheit mittlerweile eine Beliebig-
keit geworden.

Gerade im Osten Deutschlands, in jenen Ge-
genden also, in denen Luther einst gewirke
hatte, ist die Zugehérigkeit zur Kirche in den
letzten Jahrzehnten dramatisch gesunken und
liegt derzeit bei weit weniger als einem Viertel
der Bevolkerung.

Sie darf aber nicht miide werden, die anderen
Farben im Regenbogen immer wieder auf die
Dinge hinzuweisen, die ihr seit der Zeit Lu-
thers wichtig gewesen sind.

Ebenso hat sie auf die Stimmen der anderen
Farben zu héren und von ihnen zu lernen (so
etwa im Bereich des politischen Widerstandes
oder der Frage nach der Verantwortung fiir die
Schépfung).

Im Letzten ist die Theologie Luthers eine
Theologie des Gebets. Zum Abschluss sei des-
halb Luthers «Abendsegen» zitiert, den Luther
aus der ihm vertrauten Komplet heraus for-
muliert hat und der genauso wie der dhnlich
lautende Morgensegen zum Inbegriff dieser
Theologie des Gebets geworden ist. Luther
empfiehlt jedem Christen:

Des Abends, so du zu Bette gehst, sollst du dich
bezeichnen mit dem Zeichen des heiligen Kreu-
zes. Sodann ein Credo und ein Vater Unser; so

du willst, kannst du noch folgendes Gebet hin-
zufiigen:

Das walte Gott, Vater, Sohn und Heiliger
Geist.

Ich danke dir, mein himmlischer Vater,

durch Jesus Christus, deinen lieben Sohn,

dass du mich diesen Tag gnidiglich bebiitet
hast,

und bitte dich,

du wollest mir vergeben alle meine Siinden,
wo ich Unrecht getan habe,

und mich diese Nacht auch gniidiglich bebiiten.
Denn ich befehle mich, meinen Leib und Seele
und alles in deine Hiinde.

Dein heiliger Engel sei mit mir,

dass der bise Feind keine Macht an mir finde.
Amen.

Und alsdann flugs und frohlich geschlafen.

162



	Wie die Farben des Regenbogens. : Grosse christliche Traditionen. 7, Die lutherische Kirche

